Over grofe en kieine dingen — een
bijbelse metafoor

B. Goudzwaard
Driebergen-Rijsenburg

NEDERLAND
E-pos: bob.goudzwaard@kpnmail.nl

1. Inleiding

Het was in de afgelopen winter een bijzondere ervaring voor mij, om
samen met Elaine Botha in haar gastvrije huis in Hamilton een
aantal Nieuw-Testamentische gelijkenissen te lezen. Geduldig legde
ze me daarbij uit, dat een gelijkenis vrijwel altijd is opgebouwd uit
een menigte van metaforen, en dat, waar werkelijkheid en metafoor
elkaar overlappen, er vanuit dit tussengebied nieuwe ervaringen
kunnen ontstaan; impulsen die verder gaan dan wat oorspronkelijk
in de metaforen was vervat. Daaraan denkend zou ik graag iets te
berde willen brengen over een van de meest opmerkelijke gelijke-
nissen van Jezus, de gelijkenis van de onrechtvaardige rentmeester,
waaraan we in ons gezamenlijk leesrooster zelf nog niet toege-
komen waren (Luc. 16:1-8).

Merkwaardig is om te beginnen, dat de onder ons bekende titel van
de gelijkenis niet ontleend is aan wat Jezus zelf zegt. De betiteling
onrechtvaardige rentmeester komt zelfs geheel niet in de gelijkenis
voor, en we kunnen ons dan ook oprecht afvragen of die betiteling
wel juist is. Jezus verbindt namelijk aan deze gelijkenis een aantal
opmerkingen over geld en economie die een heel andere kant
opgaan: die van de onrechtvaardigheid van Mammon, en dus niet
van de rentmeester — die trouwens in de gelijkenis ook nog gepre-
zen wordt. Mede daarom vind ik deze gelijkenis plus het commen-
taar van Jezus daarop voor onze tijd van grote betekenis. Tesamen
geven ze namelijk de kernvisie weer die Jezus had op de rol en de
macht van geld in de menselijke samenleving van zijn tijd, en daarin
kruist zich ook zijn betoog direct met onze eigen werkelijkheids-
ervaring!

Koers 76(1) 2011:1-9 1



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor

Maar om die kernvisie te vinden zullen we eerst Jezus’ uitspraken
na het uitspreken van de gelijkenis zelf nauwkeurig op de voet
moeten volgen. Niet minder dan zes afzonderlijke elementen kun-
nen in zijn commentaar worden onderscheiden.

2. Geld kan ons in de steek laten

“En |k zeg u: Maakt u vrienden met behulp van de onrechtvaardige
Mammon, opdat, wanneer deze u ontvalt, men u opneme in de
eeuwige tenten.” (Luc. 16:9.) Deze tekst vormt als het ware de
samenvatting van de gelijkenis die zojuist door Jezus verteld is. Ze
gaat over een als “verkwistend” bekend staande manager (oikono-
mos), die door zijn meester wordt gesommeerd om zijn vermoedelijk
frauduleuze boekhouding voor hem te openen. Als een kat in het
nauw komt deze econoom dan tot een verrassend creatieve vorm
van economisch handelen. Hij vraagt namelijk de schuldenaars van
zijn meester om éen voor éen voor hem te verschijnen, en hij biedt
hen dan allen een gedeeltelijke kwijtschelding van hun schulden
aan: “ga vlug zitten en verander de honderd in vijftig (of tachtig)”.
Dat lijkt pure diefstal van het vermogen van zijn heer, maar er schuilt
hier toch echt een addertje onder het gras. Naar de leen-gewoonten
van die dagen werd namelijk steevast bij de start van een lening
boven op de leensom een extra te betalen bedrag geplaatst als
compensatie voor de door de schuldeiser niet-geincasseerde rente.
Dat vragen van een surplus was in het Israél van Jezus’ tijd een
gebruikelijke methode om het renteverbod uit de Mozaische Wet te
ontduiken (Lev. 25:36). Deze “oikonomos” elimineert dus niet de
hele schuld maar alleen de extra opslag, dat wil zeggen het geheel
van de onbetaalde jaarlijkse rentes die volgens de Thora nooit van
deze debiteuren hadden mogen worden gevraagd. Daarom voelt de
baas van de rentmeester zich ook onmachtig om wettelijke actie te
ondernemen tegen zijn extreem schrandere manager. Hij moet
diens “geslepenheid” toegeven (Luc. 25:8).

Het is interessant om te zien dat in deze gelijkenis van Jezus twee
verschillende manieren — of paradigma’s — van economisch denken
en handelen tegenover elkaar staan. De eerste is de meest
gebruikelijke manier, en de heer in de gelijkenis staat daar dan ook
model voor. Die manier start vanuit de behoefte om een bestaand
financieel kapitaal hoe dan ook te behouden, en zo mogelijk nog
extra te laten groeien door de financiéle verplichtingen van debi-
teuren te verzwaren. Die debiteuren worden in dit geval verplicht tot
de betaling in van een extra rente-opslag volgens de eeuwigdurende
wet van het eisen van een hogere rentabiliteit of het maken van

2 Koers 76(1) 2011:1-9



B. Goudzwaard

meer winst. Maar de rentmeester staat model voor een tweede,
geheel andere manier van economisch handelen. Hij staat op de
rand van ontslag, en daarmee van de uitsluiting van alle voordelen
van zijn vorige leven in het “rijk” van geld en krediet. Zo wordt hij
door de omstandigheden als het ware gedwongen om anders te
gaan denken. De “wereld van het geld” faalt vlak voor zijn eigen
ogen; alle financiéle zekerheid ontvalt hem. En zo begint hij, slim als
hij is, te denken in termen van de voordelen die hem in de toekomst
wel eens zouden kunnen bereiken via het opbouwen van nieuwe
vriendschappen, door kwijtschelding van schuld. Hij investeert als
het ware in de mogelijkheid dat na zijn gulheid die debiteuren hem
zullen verwelkomen in hun “tenten”. Hij rekent op hun gastvrijheid
wanneer voor hem de “mammon faalt”.

Dit is inderdaad een ander paradigma, en het staat in zijn effect
dichter bij de rechtvaardige economie van het Koninkrijk dan het op
woeker berustende denken en handelen van zijn meester. Toch is
het pas vanuit het besef van het mogelijk falen van deze inhalige
wereld van het geld, dat dit andere type van economisch handelen
bij de manager zijn kans krijgt — een handelen dat de arme naaste
niet uitsluit maar insluit, en daarom “realistischer” is dan het
krampachtig opgaan in de geldwereld.

3. Geld behoort tot de “kleine dingen”

Dit verwijst naar Lucas 16:10: “Wie betrouwbaar is in kleine dingen,
is het ook in grote”. Gerechtigheid en betrouwbaarheid, daar draait
het in deze gelijkenis om. En daarom begint Jezus zijn verdere
uitleg met de opmerking dat betrouwbaarheid een norm is die niet
alleen in dit bijzondere geval geldt, maar ook in het algemeen, dus
over de gehele linie. Je kunt niet onbetrouwbaar zijn in geldzaken en
tegelijkertijd volhouden dat je in alle andere dingen wél betrouwbaar
bent. Daarbij valt onmiddellijk op, dat zaken zoals geld en bezit door
Jezus tot de kleine dingen in het leven worden gerekend. Eerlijk zijn
in je omgang met geld en met schuldenaars — dat is in feite éen van
de kleinste plichten of een van de lichtste lasten die je je uit een
oogpunt van betrouwbaarheid kunt voorstellen. De economie van
het Koninkrijk rust namelijk op diepere dimensies van betrouw-
baarheid. Dat is het vertrouwen in God-zelf als Heer van alles en
allen, waarop ook — daarvan afgeleid — het wederzijds vertrouwen
en de goedheid tussen mensen is gebaseerd. Anders gezegd: de
geld-kant van de economie is, vanuit het gezichtspunt van het
Koninkrijk, niet meer dan een aangelegenheid van “kleine dingen”.

Koers 76(1) 2011:1-9 3



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor

En wie die kant opblaast tot iets groots en fundamenteels, gaat hoe
dan ook de mist in.

Op een vergelijkbare manier schrijft ook de Joodse filosoof Jacques
Derrida over het belang van het “an-economische” in de samen-
leving dat voorafgaat aan al “het economische”. Daarin komt hij bij-
voorbeeld tot het positief waarderen van de gift, omdat de pure gift
“ontsnapt” aan de gesloten cirkel van checks and balances, waarin
het eeuwigdurende “voor wat hoort wat” geldt, en elke prestatie een
tegenprestatie nodig maakt, zodat iedere economische vergelijking
in balans is (Caputo, 1997:160). De gift, als uiting van het zich voor
anderen willen geven en inzetten, dat hoort pas tot de grote dingen
— zoals ook Jezus dat in zijn eigen leven en sterven aantoonde.

4. Geld behoort niet tot de ware rijkdom

Dit verwijst naar Lucas 16:11: “Als u niet eens eerlijk met de rijkdom
van deze wereld omgaat, wie zal u dan de ware rijkdom toever-
trouwen?” Dit lijkt alleen een herhaling van wat hiervoor gezegd is,
maar dat is het niet. De woorden “rijikdom van deze wereld” springen
als het ware naar voren, en ze geven uiting aan het besef dat er niet
alleen twee manieren, maar ook twee werelden van economisch
leven en handelen bestaan. De “rijkdom van deze wereld” bestaat
uit wat wijzelf en wat anderen “bezitten”, dat wil zeggen tot het onze
rekenen. Maar deze rijkdom is niet hetzelfde als de echte rijkdom.
Terwijl mensen van “deze” wereld geneigd zijn om hun financiéle
bezittingen te bezien als behorend tot het echte leven, en daarbij
geloof en vertrouwen in God in een meer persoonlijke of denk-
beeldige wereld plaatsen, draait Jezus deze twee zaken precies om.
Het is de rijikdom van deze wereld die goeddeels op schijn berust,
terwijl het rijk-zijn in God het wezenlijke is waarom het leven draait.

Jezus doet dat door ook te kijken naar de manier waarop je je
rijkdom “krijgt” en beziet. Het eerste, minder ware type van rijkdom
rust primair op wat je naar jouw besef voor jezelf voluit “verdiend”
hebt en wellicht ook op anderen hebt moeten bevechten. Maar het
tweede type rijkdom, de ware rijkdom, is je veeleer gegeven, die heb
je “om niet” verkregen. Ze is aan jou “toevertrouwd” om die ook met
anderen te kunnen delen. Echte rijkdom heeft zijn oorsprong dus
niet in verovering, maar in verkrijging, zoals we ook ons leven en
onze gezondheid hebben gekregen en niet aan ons eigen succes te
danken hebben. “Zijn leven behoort niet tot zijn bezit”, zei Jezus iets
eerder over een rijke, dwaze man en zijn enorme bezittingen (Luc.
12:15-16).

4 Koers 76(1) 2011:1-9



B. Goudzwaard

5. Geld intervenieert in menselijke betrekkingen

Vergelijk Lucas 16:12: “En als jullie onbetrouwbaar blijken met wat
een ander toebehoort, wie zal jullie dan geven wat jullie zelf
toekomt?” Pas hier komt de ander, de naaste, volledig in beeld. En
het valt op dat de ander en zijn (of haar) toebehoren dan ook
tegelijkertijld als eerste zorg wordt genoemd. De formulering die
Jezus hier kiest is trouwens bijzonder sterk. Klaarblijkelijk kunnen
we alleen via de Ander — of zoals Levinas het zou zeggen: via het
Gelaat van de Ander — onszelf en onze “eigen” economie in het
ware licht zien. De rentmeester in de gelijkenis lijkt eerst alleen
geinteresseerd in rekeningen, schulden en geld. Maar in feite was
hij ook toen al volop bezig met het beinvloeden van de levens van
anderen: van het leven van de schuldenaars en van het weinige dat
aan hen toebehoorde. Als rentmeester faalde hij met name tegen-
over hen door te handelen volgens de opslag-instructies van zijn
heer en er mogelijk ook zelf nog een slaatje uit te slaan. Maar daar-
na begint hij, door de nood gedrongen, zich op een helende manier
met hun levens in te laten. En wel door henzelf en daarmee ook hun
(kleine) “bezittingen” voluit te respecteren. In beide fasen is geld
actief als een vorm van interventie in levende menselijke relaties,
maar pas in de tweede fase gebeurt dat in een opbouwende zin.
Daarbij blijft het overigens opmerkelijk dat in de tekst elke verwijzing
naar de lot van de meester en van zijn bezittingen (als crediteur)
ontbreekt. De inbreuk daarop is kennelijk niet aan de orde.

Een voorlopige conclusie kan nu al worden getrokken. Geld en het
omgaan ermee wordt door Jezus nooit gezien als een soort “Ik-het”
relatie, in de zin waarin Martin Buber daarover spreekt. Voor Jezus
functioneert geld altijd in een menselijke context; die van de per-
soonlijke “Ik-gij” relaties, of nog meer: die van de omgang tussen de
Ander en mijzelf. De waardigheid van de ander is voor hem duidelijk
het referentiekader.

6. Geld kan verslaven

Dit verwijst naar Lucas 16:13: “Geen knecht kan twee heren dienen.
Je kunt niet God én het geld dienen.” Dit is een heel opmerkelijke
tekst, omdat die inhoudt dat iedere persoon, iedere man of vrouw,
van meet af aan in de positie verkeert van het zijn van een dienaar.
En dat, terwijl de gangbare wijze van het leggen van een verband
met geld er altijd éen is vrije beschikking, dus van er de baas over
zijn! Adam Smith sprak al over geld in termen van het vermogen om
te beschikken over goederen, en Milton Friedman relateerde geld
dat gebruikt wordt in een markteconomie primair aan de “vrijheid om

Koers 76(1) 2011:1-9 5



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor

te kiezen”. In de woorden van Jezus echter is het “dienaar zijn” het
eerste, en het is in beginsel ook onontkoombaar. Er is een vorm van
dienstbaarheid die je vrij maakt tot de dienst aan God en de naaste;
die vorm van dienst of dienstbaarheid doet je geld zien als iets wat
behoort tot de wereld van de kleine dingen. Maar buiten die dienst-
baarheid aan God en aan de medemens krijgt het geld zelf vroeg of
laat de controle over mensenlevens. Het begint als een grote macht
voor ons gehele leven regels te stellen. Geld geeft dan aan zijn
gebruikers nog wel de indruk dat zij de macht van beslissen of
controle hebben, maar in feite speelt het geld over hen de baas, en
berooft hen van hun ware rijkdom.

De gebruikelijke tegenstelling die in de economie en de economi-
sche politiek wordt gemaakt, is die tussen vrijheid en beheersing.
Hier leren we dat de tegenstelling tussen vrijheid en verslaving
belangrijker kan zijn. Want geld heeft de ingebouwde macht om te
verslaven.

7. De liefde voor geld heeft zijn wortel in zelfbevestiging

De farizeeén, die geldzuchtig waren, hoorden dit alles aan en
ze haalden honend hun neus voor hem op. Maar Jezus zei
tegen hen: ‘U wilt bij de mensen altijd voor rechtvaardig door-
gaan, maar God kent uw hart. Wat bij de mensen in hoog
aanzien staat, is een gruwel in de ogen van God'. (Luc. 16:14-
15.)

Jezus stoot hier door naar het diepste niveau, naar een verklaring
waarom zelfs vrome mensen zo gemakkelijk plegen toe te geven
aan de verleiding om geld te dienen in plaats van God. Het is de wil
om zich machtig te weten, om indruk te maken, om bewonderd te
worden door anderen. Dat zijn alle onmiskenbaar tekenen van de
drang tot zelfbevestiging. Zelfbevestiging kan zich zelfs verhullen in
de sluier van goedgeefsheid om haar eigenlijke verborgen doel te
bereiken: de verheerlijking van zichzelf in de ogen van anderen. De
ander wordt dan, zo te zeggen, tot voorwerp, middel of instrument
om zelf te groeien en naam te maken. Een aandrang die ook in de
financiéle wereld van vandaag direct aanwijsbaar is!

Laten we nu een poging doen om de samenhang te vatten tussen
de zes eerder genoemde elementen, zodat we ze kunnen zien als
een verenigd perspectief. En we doen dat door ze nogmaals de
revue ter laten passeren.

e Geld kan falen, juist wanneer je er op vertrouwt.

6 Koers 76(1) 2011:1-9



B. Goudzwaard

e Geld behoort tot de kleine dingen.
e Geld leidt niet tot ware rijkdom.

e Geld intervenieert altijd in menselijke betrekkingen, ten goede of
ten kwade.

e Geld kan verslaven en staat dan tegenover de dienst aan God.
e Geldzucht heeft haar wortel in zelfbevestiging.

Hiermee valt inderdaad al iets te onderscheiden van een onderlig-
gend centraal inzicht. Geld mag er voor ons uitzien als een eenvou-
dig faciliterend voorwerp voor menselijke economische interactie,
maar voor Jezus is het primaire kenmerk ervan zijn macht (of do-
mein-) opbouwende karakteristiek. Het is een macht of “heerschap-
pij” die primair groeit en expandeert in het menselijke hart. Maar die,
als ze volgroeid is, zich in al haar facetten manifesteert als een soort
imperium; als een publiek bewind of domein dat de absolute basis-
beginselen of hoofdzaken van Gods eigen Koninkrijk verwerpt en te-
genstaat. Want dan begint dit domein — om de zes basiselementen
weer even te volgen — aan de menselijke geest een eigen soort van
eeuwigheid te suggereren; de idee-fixe van een altijd voortgaand
autonoom domein waarvoor geen alternatief voorhanden is. Geld
binnen dat imperium heeft de mutatie ondergaan van een dagelijks
handzaam intermediair middel tot een belangrijk levensdoel. Dit ge-
beurt zodra men de krachtige suggestie ervan accepteert dat ware
rijkdom en geluk bereikt kunnen worden door een hebzuchtig spoor
te volgen. Want vanaf dat moment wettigt dit pad dan alle typen van
zelfzuchtige interventie in de levens van anderen. Zij worden niet
behandeld met aandacht voor hun waardigheid, maar vanuit het
perspectief van zelfbevestiging. Zo wordt de menselijke persoon
geleidelijk ook meer en meer afhankelijk van zijn eigen geld of bezit.
Het menselijk subject eindigt als een slaaf die gehoorzaam de
regels volgt van een onbegrensde opstapeling van geld of kapitaal.

Twee dingen komen hier naar voren en ze vormen, gevoed door
eigen werkelijkheidservaring, ook een soort conclusie.

Het eerste is dat Jezus de rol of het gebruik van geld op zich zeker
niet veroordeelt. Hij beveelt zelfs een specifiek soort van geldge-
bruik aan, namelijk dat waardoor vriendschap mogelijk wordt en
bestaan blijft, zelfs na het ineenstorten van de heerschappij van het
geld. Deze vorm van omgang met geld houdt niet alleen stand voor
dit leven maar reikt naar Jezus woorden ook tot in “de eeuwige
tenten”. Zou dat ook niet gelden voor de nu zo verstoorde omgang

Koers 76(1) 2011:1-9 7



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor

tussen rijke en arme landen? |k denk het wel. Maar tegelijkertijd
maakt Jezus het glashelder dat geld, vanwege zijn enorme poten-
tieel om mensen en naties te verleiden, ook de leiding kan nemen in
de menselijke samenleving via de creatie van een overweldigende
autonome heerschappij: het rijk van de onrechtvaardige Mammon.
Het is een imperium dat dan in al zijn trekken functioneert als een
soort van tegenovergestelde van het Koninkrijk van God: in zijn kijk
op het leven, op de menselijke persoon, op welvaart, op vrijheid, en
op de gehele schepping. En er is geen “vrijheid om te kiezen” voor
beide rijken tegelijk: je kunt nooit een loyaal burger van beide
koninkrijken zijn. Dat is dus kennelijk een regel die nog steeds blijkt
te gelden!

Maar er is een tweede ding om te vermelden. Als we de heden-
daagse economische crisis uit de kranten en de TV volgen, is het
bijna schokkend om te zien in hoeveel aspecten de bewijzen zicht-
baar zijn van wat Jezus zag als tekenen van het rijk van Mammon.
Als we kijken naar de mate van zelfbevestiging, naar de enorme rol
van geld en kapitaal, naar de eindeloze strijd om macht, naar de
kompas-rol van geld en financién, en niet in de laatste plaats, naar
de hardvochtige manier van omgaan met zwakke debiteuren, dan
lijkt dit imperium ook in deze crisistijd nog volop present en zelfs aan
de winnende hand; ook in naties van zogenaamd christelijke her-
komst. De andere stijl van economie bedrijven, waarin bijvoorbeeld
kwijtschelding van schulden een legitieme plaats heeft en juist aan
de arme landen en volken recht wordt gedaan, is niet of nauwelijks
zichtbaar.

In het huidige globaliseringsproces kunnen we een overeenkomstige
trend waarnemen. Er is natuurlijk geen noodzaak om globalisering
op zich te veroordelen; in dat opzicht komt het overeen met geld.
Maar aan de andere kant gaat het evenmin aan om te ontkennen
dat het Mammonisme — een term die komt van N. Berdiaiev (1874-
1948) — in het proces van globalisering al vaste voet verkregen
heeft. Het model van de meester in de gelijkenis is te herkennen in
de stijl van denken en doen van de hoofdrolspelers — grotere staten
en diverse machtige concerns. En het werpt vanwege het gebrek
aan respect voor de natuur en voor andere culturen ook schaduwen
over de toekomst van de mensheid. Want wat, als Mammon op-
nieuw blijkt te falen?

Laten we daarom hopen, werken en bidden dat kerken zich meer
bewust worden van de wereldwijde gevaren van de verslaving aan
geld en goed — het Mammonisme — dat in zekere mate ook in hun
eigen midden regeert. Vandaag staan we ook zelf opnieuw voor de

8 Koers 76(1) 2011:1-9



B. Goudzwaard

keus waarnaar onze diepste loyaliteit uitgaat: naar Mammon of naar
het Koninkrijk van God. En de laatste keus is voluit ook de betere
keus. Want in dat Koninkrijk worden we niet alleen uitgenodigd om
nieuwe vriendschappen te creéren met de hedendaags slachtoffers
van Mammon. Het is ook het rijk waarin en waardoor het geld weer
kan terugkeren naar zijn ware status: die van de kleine dingen.

Geraadpleegde bronne

CAPUTO, J.D. 1997. The prayers and tears of Jacques Derrida: religion without
religion. Indianapolis: Indiana University Press.

Koers 76(1) 2011:1-9 9



