
 

Koers 76(1) 2011:1-9  1 

Over grote en kleine dingen – een 
bijbelse metafoor 

B. Goudzwaard 
Driebergen-Rijsenburg 
NEDERLAND 
E-pos: bob.goudzwaard@kpnmail.nl 

1. Inleiding 
Het was in de afgelopen winter een bijzondere ervaring voor mij, om 
samen met Elaine Botha in haar gastvrije huis in Hamilton een 
aantal Nieuw-Testamentische gelijkenissen te lezen. Geduldig legde 
ze me daarbij uit, dat een gelijkenis vrijwel altijd is opgebouwd uit 
een menigte van metaforen, en dat, waar werkelijkheid en metafoor 
elkaar overlappen, er vanuit dit tussengebied nieuwe ervaringen 
kunnen ontstaan; impulsen die verder gaan dan wat oorspronkelijk 
in de metaforen was vervat. Daaraan denkend zou ik graag iets te 
berde willen brengen over een van de meest opmerkelijke gelijke-
nissen van Jezus, de gelijkenis van de onrechtvaardige rentmeester, 
waaraan we in ons gezamenlijk leesrooster zelf nog niet toege-
komen waren (Luc. 16:1-8).  

Merkwaardig is om te beginnen, dat de onder ons bekende titel van 
de gelijkenis niet ontleend is aan wat Jezus zelf zegt. De betiteling 
onrechtvaardige rentmeester komt zelfs geheel niet in de gelijkenis 
voor, en we kunnen ons dan ook oprecht afvragen of die betiteling 
wel juist is. Jezus verbindt namelijk aan deze gelijkenis een aantal 
opmerkingen over geld en economie die een heel andere kant 
opgaan: die van de onrechtvaardigheid van Mammon, en dus niet 
van de rentmeester – die trouwens in de gelijkenis ook nog gepre-
zen wordt. Mede daarom vind ik deze gelijkenis plus het commen-
taar van Jezus daarop voor onze tijd van grote betekenis. Tesamen 
geven ze namelijk de kernvisie weer die Jezus had op de rol en de 
macht van geld in de menselijke samenleving van zijn tijd, en daarin 
kruist zich ook zijn betoog direct met onze eigen werkelijkheids-
ervaring! 



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor 

2   Koers 76(1) 2011:1-9 

Maar om die kernvisie te vinden zullen we eerst Jezus’ uitspraken 
na het uitspreken van de gelijkenis zelf nauwkeurig op de voet 
moeten volgen. Niet minder dan zes afzonderlijke elementen kun-
nen in zijn commentaar worden onderscheiden.  

2. Geld kan ons in de steek laten 
“En Ik zeg u: Maakt u vrienden met behulp van de onrechtvaardige 
Mammon, opdat, wanneer deze u ontvalt, men u opneme in de 
eeuwige tenten.” (Luc. 16:9.) Deze tekst vormt als het ware de 
samenvatting van de gelijkenis die zojuist door Jezus verteld is. Ze 
gaat over een als “verkwistend” bekend staande manager (oikono-
mos), die door zijn meester wordt gesommeerd om zijn vermoedelijk 
frauduleuze boekhouding voor hem te openen. Als een kat in het 
nauw komt deze econoom dan tot een verrassend creatieve vorm 
van economisch handelen. Hij vraagt namelijk de schuldenaars van 
zijn meester om éen voor éen voor hem te verschijnen, en hij biedt 
hen dan allen een gedeeltelijke kwijtschelding van hun schulden 
aan: “ga vlug zitten en verander de honderd in vijftig (of tachtig)”. 
Dat lijkt pure diefstal van het vermogen van zijn heer, maar er schuilt 
hier toch echt een addertje onder het gras. Naar de leen-gewoonten 
van die dagen werd namelijk steevast bij de start van een lening 
boven op de leensom een extra te betalen bedrag geplaatst als 
compensatie voor de door de schuldeiser niet-geincasseerde rente. 
Dat vragen van een surplus was in het Israël van Jezus’ tijd een 
gebruikelijke methode om het renteverbod uit de Mozaïsche Wet te 
ontduiken (Lev. 25:36). Deze “oikonomos” elimineert dus niet de 
hele schuld maar alleen de extra opslag, dat wil zeggen het geheel 
van de onbetaalde jaarlijkse rentes die volgens de Thora nooit van 
deze debiteuren hadden mogen worden gevraagd. Daarom voelt de 
baas van de rentmeester zich ook onmachtig om wettelijke actie te 
ondernemen tegen zijn extreem schrandere manager. Hij moet 
diens “geslepenheid” toegeven (Luc. 25:8).  

Het is interessant om te zien dat in deze gelijkenis van Jezus twee 
verschillende manieren – of paradigma’s – van economisch denken 
en handelen tegenover elkaar staan. De eerste is de meest 
gebruikelijke manier, en de heer in de gelijkenis staat daar dan ook 
model voor. Die manier start vanuit de behoefte om een bestaand 
financieel kapitaal hoe dan ook te behouden, en zo mogelijk nog 
extra te laten groeien door de financiële verplichtingen van debi-
teuren te verzwaren. Die debiteuren worden in dit geval verplicht tot 
de betaling in van een extra rente-opslag volgens de eeuwigdurende 
wet van het eisen van een hogere rentabiliteit of het maken van 



B. Goudzwaard 

Koers 76(1) 2011:1-9  3 

meer winst. Maar de rentmeester staat model voor een tweede, 
geheel andere manier van economisch handelen. Hij staat op de 
rand van ontslag, en daarmee van de uitsluiting van alle voordelen 
van zijn vorige leven in het “rijk” van geld en krediet. Zo wordt hij 
door de omstandigheden als het ware gedwongen om anders te 
gaan denken. De “wereld van het geld” faalt vlak voor zijn eigen 
ogen; alle financiële zekerheid ontvalt hem. En zo begint hij, slim als 
hij is, te denken in termen van de voordelen die hem in de toekomst 
wel eens zouden kunnen bereiken via het opbouwen van nieuwe 
vriendschappen, door kwijtschelding van schuld. Hij investeert als 
het ware in de mogelijkheid dat na zijn gulheid die debiteuren hem 
zullen verwelkomen in hun “tenten”. Hij rekent op hun gastvrijheid 
wanneer voor hem de “mammon faalt”.  

Dit is inderdaad een ander paradigma, en het staat in zijn effect 
dichter bij de rechtvaardige economie van het Koninkrijk dan het op 
woeker berustende denken en handelen van zijn meester. Toch is 
het pas vanuit het besef van het mogelijk falen van deze inhalige 
wereld van het geld, dat dit andere type van economisch handelen 
bij de manager zijn kans krijgt – een handelen dat de arme naaste 
niet uitsluit maar insluit, en daarom “realistischer” is dan het 
krampachtig opgaan in de geldwereld.   

3. Geld behoort tot de “kleine dingen” 
Dit verwijst naar Lucas 16:10: “Wie betrouwbaar is in kleine dingen, 
is het ook in grote”. Gerechtigheid en betrouwbaarheid, daar draait 
het in deze gelijkenis om. En daarom begint Jezus zijn verdere 
uitleg met de opmerking dat betrouwbaarheid een norm is die niet 
alleen in dit bijzondere geval geldt, maar ook in het algemeen, dus 
over de gehele linie. Je kunt niet onbetrouwbaar zijn in geldzaken en 
tegelijkertijd volhouden dat je in alle andere dingen wèl betrouwbaar 
bent. Daarbij valt onmiddellijk op, dat zaken zoals geld en bezit door 
Jezus tot de kleine dingen in het leven worden gerekend. Eerlijk zijn 
in je omgang met geld en met schuldenaars – dat is in feite éen van 
de kleinste plichten of een van de lichtste lasten die je je uit een 
oogpunt van betrouwbaarheid kunt voorstellen. De economie van 
het Koninkrijk rust namelijk op diepere dimensies van betrouw-
baarheid. Dat is het vertrouwen in God-zelf als Heer van alles en 
allen, waarop ook – daarvan afgeleid – het wederzijds vertrouwen 
en de goedheid tussen mensen is gebaseerd. Anders gezegd: de 
geld-kant van de economie is, vanuit het gezichtspunt van het 
Koninkrijk, niet meer dan een aangelegenheid van “kleine dingen”. 



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor 

4   Koers 76(1) 2011:1-9 

En wie die kant opblaast tot iets groots en fundamenteels, gaat hoe 
dan ook de mist in.   

Op een vergelijkbare manier schrijft ook de Joodse filosoof Jacques 
Derrida over het belang van het “an-economische” in de samen-
leving dat voorafgaat aan al “het economische”. Daarin komt hij bij-
voorbeeld tot het positief waarderen van de gift, omdat de pure gift 
“ontsnapt” aan de gesloten cirkel van checks and balances, waarin 
het eeuwigdurende “voor wat hoort wat” geldt, en elke prestatie een 
tegenprestatie nodig maakt, zodat iedere economische vergelijking 
in balans is (Caputo, 1997:160). De gift, als uiting van het zich voor 
anderen willen geven en inzetten, dát hoort pas tot de grote dingen 
– zoals ook Jezus dat in zijn eigen leven en sterven aantoonde.  

4. Geld behoort niet tot de ware rijkdom 
Dit verwijst naar Lucas 16:11: “Als u niet eens eerlijk met de rijkdom 
van deze wereld omgaat, wie zal u dan de ware rijkdom toever-
trouwen?” Dit lijkt alleen een herhaling van wat hiervoor gezegd is, 
maar dat is het niet. De woorden “rijkdom van deze wereld” springen 
als het ware naar voren, en ze geven uiting aan het besef dat er niet 
alleen twee manieren, maar ook twee werelden van economisch 
leven en handelen bestaan. De “rijkdom van deze wereld” bestaat 
uit wat wijzelf en wat anderen “bezitten”, dat wil zeggen tot het onze 
rekenen. Maar deze rijkdom is niet hetzelfde als de echte rijkdom. 
Terwijl mensen van “deze” wereld geneigd zijn om hun financiële 
bezittingen te bezien als behorend tot het echte leven, en daarbij 
geloof en vertrouwen in God in een meer persoonlijke of denk-
beeldige wereld plaatsen, draait Jezus deze twee zaken precies om. 
Het is de rijkdom van deze wereld die goeddeels op schijn berust, 
terwijl het rijk-zijn in God het wezenlijke is waarom het leven draait.  

Jezus doet dat door ook te kijken naar de manier waarop je je 
rijkdom “krijgt” en beziet. Het eerste, minder ware type van rijkdom 
rust primair op wat je naar jouw besef voor jezelf voluit “verdiend” 
hebt en wellicht ook op anderen hebt moeten bevechten. Maar het 
tweede type rijkdom, de ware rijkdom, is je veeleer gegeven, die heb 
je “om niet” verkregen. Ze is aan jou “toevertrouwd” om die ook met 
anderen te kunnen delen. Echte rijkdom heeft zijn oorsprong dus 
niet in verovering, maar in verkrijging, zoals we ook ons leven en 
onze gezondheid hebben gekregen en niet aan ons eigen succes te 
danken hebben. “Zijn leven behoort niet tot zijn bezit”, zei Jezus iets 
eerder over een rijke, dwaze man en zijn enorme bezittingen (Luc. 
12:15-16). 



B. Goudzwaard 

Koers 76(1) 2011:1-9  5 

5. Geld intervenieert in menselijke betrekkingen 
Vergelijk Lucas 16:12: “En als jullie onbetrouwbaar blijken met wat 
een ander toebehoort, wie zal jullie dan geven wat jullie zelf 
toekomt?” Pas hier komt de ander, de naaste, volledig in beeld. En 
het valt op dat de ander en zijn (of haar) toebehoren dan ook 
tegelijkertijd als eerste zorg wordt genoemd. De formulering die 
Jezus hier kiest is trouwens bijzonder sterk. Klaarblijkelijk kunnen 
we alleen via de Ander – of zoals Levinas het zou zeggen: via het 
Gelaat van de Ander – onszelf en onze “eigen” economie in het 
ware licht zien. De rentmeester in de gelijkenis lijkt eerst alleen 
geinteresseerd in rekeningen, schulden en geld. Maar in feite was 
hij ook toen al volop bezig met het beïnvloeden van de levens van 
anderen: van het leven van de schuldenaars en van het weinige dat 
aan hen toebehoorde. Als rentmeester faalde hij met name tegen-
over hen door te handelen volgens de opslag-instructies van zijn 
heer en er mogelijk ook zelf nog een slaatje uit te slaan. Maar daar-
na begint hij, door de nood gedrongen, zich op een helende manier 
met hun levens in te laten. En wel door henzelf en daarmee ook hun 
(kleine) “bezittingen” voluit te respecteren. In beide fasen is geld 
actief als een vorm van interventie in levende menselijke relaties, 
maar pas in de tweede fase gebeurt dat in een opbouwende zin. 
Daarbij blijft het overigens opmerkelijk dat in de tekst elke verwijzing 
naar de lot van de meester en van zijn bezittingen (als crediteur) 
ontbreekt. De inbreuk daarop is kennelijk niet aan de orde.  

Een voorlopige conclusie kan nu al worden getrokken. Geld en het 
omgaan ermee wordt door Jezus nooit gezien als een soort “Ik-het” 
relatie, in de zin waarin Martin Buber daarover spreekt. Voor Jezus 
functioneert geld altijd in een menselijke context; die van de per-
soonlijke “Ik-gij” relaties, of nog meer: die van de omgang tussen de 
Ander en mijzelf. De waardigheid van de ander is voor hem duidelijk 
het referentiekader.  

6. Geld kan verslaven 
Dit verwijst naar Lucas 16:13: “Geen knecht kan twee heren dienen. 
Je kunt niet God én het geld dienen.” Dit is een heel opmerkelijke 
tekst, omdat die inhoudt dat iedere persoon, iedere man of vrouw, 
van meet af aan in de positie verkeert van het zijn van een dienaar. 
En dat, terwijl de gangbare wijze van het leggen van een verband 
met geld er altijd éen is vrije beschikking, dus van er de baas over 
zijn! Adam Smith sprak al over geld in termen van het vermogen om 
te beschikken over goederen, en Milton Friedman relateerde geld 
dat gebruikt wordt in een markteconomie primair aan de “vrijheid om 



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor 

6   Koers 76(1) 2011:1-9 

te kiezen”. In de woorden van Jezus echter is het “dienaar zijn” het 
eerste, en het is in beginsel ook onontkoombaar. Er is een vorm van 
dienstbaarheid die je vrij maakt tot de dienst aan God en de naaste; 
die vorm van dienst of dienstbaarheid doet je geld zien als iets wat 
behoort tot de wereld van de kleine dingen. Maar buiten die dienst-
baarheid aan God en aan de medemens krijgt het geld zelf vroeg of 
laat de controle over mensenlevens. Het begint als een grote macht 
voor ons gehele leven regels te stellen. Geld geeft dan aan zijn 
gebruikers nog wel de indruk dat zij de macht van beslissen of 
controle hebben, maar in feite speelt het geld over hen de baas, en 
berooft hen van hun ware rijkdom.  

De gebruikelijke tegenstelling die in de economie en de economi-
sche politiek wordt gemaakt, is die tussen vrijheid en beheersing. 
Hier leren we dat de tegenstelling tussen vrijheid en verslaving 
belangrijker kan zijn. Want geld heeft de ingebouwde macht om te 
verslaven.   

7. De liefde voor geld heeft zijn wortel in zelfbevestiging 
 De farizeeën, die geldzuchtig waren, hoorden dit alles aan en 
ze haalden honend hun neus voor hem op. Maar Jezus zei 
tegen hen: ‘U wilt bij de mensen altijd voor rechtvaardig door-
gaan, maar God kent uw hart. Wat bij de mensen in hoog 
aanzien staat, is een gruwel in de ogen van God’. (Luc. 16:14-
15.)  

Jezus stoot hier door naar het diepste niveau, naar een verklaring 
waarom zelfs vrome mensen zo gemakkelijk plegen toe te geven 
aan de verleiding om geld te dienen in plaats van God. Het is de wil 
om zich machtig te weten, om indruk te maken, om bewonderd te 
worden door anderen. Dat zijn alle onmiskenbaar tekenen van de 
drang tot zelfbevestiging. Zelfbevestiging kan zich zelfs verhullen in 
de sluier van goedgeefsheid om haar eigenlijke verborgen doel te 
bereiken: de verheerlijking van zichzelf in de ogen van anderen. De 
ander wordt dan, zo te zeggen, tot voorwerp, middel of instrument 
om zelf te groeien en naam te maken. Een aandrang die ook in de 
financiële wereld van vandaag direct aanwijsbaar is! 

Laten we nu een poging doen om de samenhang te vatten tussen 
de zes eerder genoemde elementen, zodat we ze kunnen zien als 
een verenigd perspectief. En we doen dat door ze nogmaals de 
revue ter laten passeren. 

• Geld kan falen, juist wanneer je er op vertrouwt. 



B. Goudzwaard 

Koers 76(1) 2011:1-9  7 

• Geld behoort tot de kleine dingen. 

• Geld leidt niet tot ware rijkdom. 

• Geld intervenieert altijd in menselijke betrekkingen, ten goede of 
ten kwade. 

• Geld kan verslaven en staat dan tegenover de dienst aan God. 

• Geldzucht heeft haar wortel in zelfbevestiging. 

Hiermee valt inderdaad al iets te onderscheiden van een onderlig-
gend centraal inzicht. Geld mag er voor ons uitzien als een eenvou-
dig faciliterend voorwerp voor menselijke economische interactie, 
maar voor Jezus is het primaire kenmerk ervan zijn macht (of do-
mein-) opbouwende karakteristiek. Het is een macht of “heerschap-
pij” die primair groeit en expandeert in het menselijke hart. Maar die, 
als ze volgroeid is, zich in al haar facetten manifesteert als een soort 
imperium; als een publiek bewind of domein dat de absolute basis-
beginselen of hoofdzaken van Gods eigen Koninkrijk verwerpt en te-
genstaat. Want dan begint dit domein – om de zes basiselementen 
weer even te volgen – aan de menselijke geest een eigen soort van 
eeuwigheid te suggereren; de idee-fixe van een altijd voortgaand 
autonoom domein waarvoor geen alternatief voorhanden is. Geld 
binnen dat imperium heeft de mutatie ondergaan van een dagelijks 
handzaam intermediair middel tot een belangrijk levensdoel. Dit ge-
beurt zodra men de krachtige suggestie ervan accepteert dat ware 
rijkdom en geluk bereikt kunnen worden door een hebzuchtig spoor 
te volgen. Want vanaf dat moment wettigt dit pad dan alle typen van 
zelfzuchtige interventie in de levens van anderen. Zij worden niet 
behandeld met aandacht voor hun waardigheid, maar vanuit het 
perspectief van zelfbevestiging. Zo wordt de menselijke persoon 
geleidelijk ook meer en meer afhankelijk van zijn eigen geld of bezit. 
Het menselijk subject eindigt als een slaaf die gehoorzaam de 
regels volgt van een onbegrensde opstapeling van geld of kapitaal. 

Twee dingen komen hier naar voren en ze vormen, gevoed door 
eigen werkelijkheidservaring, ook een soort conclusie. 

Het eerste is dat Jezus de rol of het gebruik van geld op zich zeker 
niet veroordeelt. Hij beveelt zelfs een specifiek soort van geldge-
bruik aan, namelijk dat waardoor vriendschap mogelijk wordt en 
bestaan blijft, zelfs na het ineenstorten van de heerschappij van het 
geld. Deze vorm van omgang met geld houdt niet alleen stand voor 
dit leven maar reikt naar Jezus woorden ook tot in “de eeuwige 
tenten”. Zou dat ook niet gelden voor de nu zo verstoorde omgang 



“Over grote en kleine dingen”: een bijbelse metafoor 

8   Koers 76(1) 2011:1-9 

tussen rijke en arme landen? Ik denk het wel. Maar tegelijkertijd 
maakt Jezus het glashelder dat geld, vanwege zijn enorme poten-
tieel om mensen en naties te verleiden, ook de leiding kan nemen in 
de menselijke samenleving via de creatie van een overweldigende 
autonome heerschappij: het rijk van de onrechtvaardige Mammon. 
Het is een imperium dat dan in al zijn trekken functioneert als een 
soort van tegenovergestelde van het Koninkrijk van God: in zijn kijk 
op het leven, op de menselijke persoon, op welvaart, op vrijheid, en 
op de gehele schepping. En er is geen “vrijheid om te kiezen” voor 
beide rijken tegelijk: je kunt nooit een loyaal burger van beide 
koninkrijken zijn. Dat is dus kennelijk een regel die nog steeds blijkt 
te gelden! 

Maar er is een tweede ding om te vermelden. Als we de heden-
daagse economische crisis uit de kranten en de TV volgen, is het 
bijna schokkend om te zien in hoeveel aspecten de bewijzen zicht-
baar zijn van wat Jezus zag als tekenen van het rijk van Mammon. 
Als we kijken naar de mate van zelfbevestiging, naar de enorme rol 
van geld en kapitaal, naar de eindeloze strijd om macht, naar de 
kompas-rol van geld en financiën, en niet in de laatste plaats, naar 
de hardvochtige manier van omgaan met zwakke debiteuren, dan 
lijkt dit imperium ook in deze crisistijd nog volop present en zelfs aan 
de winnende hand; ook in naties van zogenaamd christelijke her-
komst. De andere stijl van economie bedrijven, waarin bijvoorbeeld 
kwijtschelding van schulden een legitieme plaats heeft en juist aan 
de arme landen en volken recht wordt gedaan, is niet of nauwelijks 
zichtbaar. 

In het huidige globaliseringsproces kunnen we een overeenkomstige 
trend waarnemen. Er is natuurlijk geen noodzaak om globalisering 
op zich te veroordelen; in dat opzicht komt het overeen met geld. 
Maar aan de andere kant gaat het evenmin aan om te ontkennen 
dat het Mammonisme – een term die komt van N. Berdiaiev (1874-
1948) – in het proces van globalisering al vaste voet verkregen 
heeft. Het model van de meester in de gelijkenis is te herkennen in 
de stijl van denken en doen van de hoofdrolspelers – grotere staten 
en diverse machtige concerns. En het werpt vanwege het gebrek 
aan respect voor de natuur en voor andere culturen ook schaduwen 
over de toekomst van de mensheid. Want wat, als Mammon op-
nieuw blijkt te falen? 

Laten we daarom hopen, werken en bidden dat kerken zich meer 
bewust worden van de wereldwijde gevaren van de verslaving aan 
geld en goed – het Mammonisme – dat in zekere mate ook in hun 
eigen midden regeert. Vandaag staan we ook zelf opnieuw voor de 



B. Goudzwaard 

Koers 76(1) 2011:1-9  9 

keus waarnaar onze diepste loyaliteit uitgaat: naar Mammon of naar 
het Koninkrijk van God. En de laatste keus is voluit ook de betere 
keus. Want in dat Koninkrijk worden we niet alleen uitgenodigd om 
nieuwe vriendschappen te creëren met de hedendaags slachtoffers 
van Mammon. Het is ook het rijk waarin en waardoor het geld weer 
kan terugkeren naar zijn ware status: die van de kleine dingen.  

Geraadpleegde bronne 

CAPUTO, J.D. 1997. The prayers and tears of Jacques Derrida: religion without 
religion. Indianapolis: Indiana University Press. 

 
 


