
 

Koers 75(2) 2010:341-361  341 

’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe 
se nalatenskap: Kuns – selfstandig en 
afhanklik1 

D.F.M. Strauss 
Fakulteit Geesteswetenskappe 
Universiteit van die Vrystaat 
BLOEMFONTEIN 
E-pos: dfms@cknet.co.za 

Abstract 

A neglected facet of the legacy of D.F. Malherbe:  
Art – independent and dependent 

During his studies in Freiburg, Germany Malherbe also had to 
study philosophy and its history. Since the late seventies the 
University of the Free State organises an annual commemo-
rative lecture on some or other aspect of the legacy of Malherbe 
– mostly focused on his literary work and sometimes also on his 
competence as a linguistic scholar. Initially he adhered, in his 
view of art and the aesthetic, to the idea that the artist is “free” 
in the sense of not being bound to aesthetic norms or prin-
ciples. However, after his retirement discussions with his son-in-
law, Herman Strauss, brought him into contact with the new 
reformational philosophy at the Free University of Amsterdam 
(Dooyeweerd and Vollenhoven). This caused a radical para-
digm-shift in his theoretical understanding of reality and in his 
view of art and the aesthetic. In this article his view of the 
(in)dependence of art and the aesthetic is presented against the 
background of views in which the meaning of the aesthetic is 
distorted by making it serviceable to something non-aesthetic 
and of a view which elevated the aesthetic into a self-contained 
haven where the “soul” can experience “rest and bliss”. Mal-
herbe provided an analysis of basic aesthetic principles as they 

                                      

1 Verwerkte weergawe van ’n voordrag by die D.F. Malherbe Hoërskool, Port 
Elizabeth, 14 Mei 2009. 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

342   Koers 75(2) 2010:341-361 

reflect the coherence between the aesthetic and non-aesthetic 
aspects of reality. His broader orientation is embedded in the 
ideal of Christian scholarship within all the disciplines.  
Opsomming 

’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe se nalatenskap: 
Kuns – selfstandig en afhanklik 

Gedurende sy studie in Freiburg, Duitsland, moes Malherbe 
ook filosofie studeer. Sedert die laat sewentigerjare organiseer 
die Universiteit van die Vrystaat jaarliks ’n D.F. Malherbe-
gedenklesing oor een of ander aspek van die nalatenskap van 
Malherbe – meestal gefokus op sy literêre werk, maar soms ook 
oor sy kompetensie as taalkundige. Aanvanklik het hy, in sy 
siening van kuns en die estetiese, die opvatting verdedig dat 
die kunstenaar “vry” is in die sin van nie-gebonde-wees aan 
estetiese norme en beginsels nie. Nogtans het gesprekke met 
sy skoonseun, Herman Strauss, ná sy aftrede hom in kontak 
gebring met die nuwe reformatoriese wysbegeerte aan die Vrye 
Universiteit van Amsterdam (Dooyeweerd en Vollenhoven). Dit 
het tot ’n radikale paradigmaskuif in sy teoretiese verstaan van 
die werklikheid en van kuns en die estetiese aanleiding gegee. 
In hierdie artikel word sy siening van die (on)afhanklikheid van 
kuns en die estetiese na vore gebring teen die agtergrond van 
beskouings waarin die sin van die estetiese versteur word, deur 
dit diensbaar te maak aan iets wat nie-esteties is en van ’n 
siening wat die estetiese tot ’n selfgenoegsame vesting verhef 
waar die “siel” rus en geluksaligheid kan beleef. Malherbe 
ontwikkel ’n analise van basiese estetiese beginsels soos dit 
gereflekteer word in die samehang tussen die estetiese en nie-
estetiese aspekte van die werklikheid. Die breër konteks van sy 
denke is ingebed in die ideaal van Christelike wetenskap in alle 
dissiplines. 

1. Oriëntasie 
Sedert die sewentigerjare van die vorige eeu word daar jaarliks by 
die Universiteit van die Vrystaat ’n D.F. Malherbe-gedenklesing aan-
gebied en ’n groot verskeidenheid uitgelese literêre kritici het reeds 
’n geleentheid gehad om een of ander faset uit die nalatenskap van 
D.F. Malherbe toe te lig. Uiteraard is daar in bykans alle gedenk-
lesings stilgestaan by D.F. Malherbe as digter en in ’n mindere mate 
as romankunstenaar en taalwetenskaplike. Professor Benedictus 
Kok – as taalwetenskaplike – het weliswaar altyd gewys op die be-
sondere kompetensie van D.F. Malherbe as taalkundige. Hy het by 
geleentheid selfs opgemerk dat Malherbe ’n groter taalwetenskap-
like as skrywer was. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  343 

2. Herinnerings 
Wanneer ’n kleinkind oor D.F. Malherbe besin, word herinnerings 
opgeroep wat ’n mens onwillekeurig laat dink aan ’n paar versreëls 
wat D.F. Malherbe by geleentheid geskryf het (in Die meulenaar): 

Uit die groen van my Jeugland 
uit herinnering se wei 

Op die groet van awendwinde 
beelde en stemme kom na my! 

D.F. Malherbe is in 1969 oorlede – die jaar waarin die outeur besig 
was met ’n M.A.-graad in wysbegeerte. By geleentheid het ek hom 
hoor praat oor “Die wonder van Afrikaans” – ’n tema wat hy verbind 
het aan die buitestigtings van Europese lande wat deur die bank die 
taal van die oorspronklike land oorgeneem het (Spaans en Portu-
gees in Suid-Amerika en Engels in die VSA, Kanada, Australië en 
Nieu Seeland). Die merkwaardige was egter dat daar in Suid-Afrika 
’n nuwe taal ontstaan het, naamlik Afrikaans – en dat hierdie taal nie 
bloot waardeer kan word as ’n dialek van Nederlands nie (’n oortui-
ging wat hy reeds in 1906 in ’n voordrag oor die vraag: “Is Afrikaans 
’n dialek?” in die Paarl gehuldig het). Hy het hierdie sonderlinge 
ontwikkeling getipeer as die wonder van Afrikaans – en het vanuit sy 
onderliggende Christelike lewens- en wêreldbeskouing opgemerk 
dat ’n mens moet glo dat God vir die sprekers van hierdie nuwe taal 
’n besondere beskawingsroeping aan die suidpunt van Afrika weg-
gelê het. 

Tydens sy studie in Freiburg aan die begin van die twintigste eeu, 
moes Malherbe onder meer ook die geskiedenis van die moderne 
filosofie bestudeer. As deel van sy studie moes hy die geskiedenis 
van die moderne wysbegeerte vanaf Descartes (1596-1650) tot en 
met Haeckel (1834-1919) se geskrif Die Welträtsel [Die raaisel van 
die wêreld – 1895-1899] bestudeer. 

Toe die outeur (DFMS) na aanleiding van gesprekke met sy vader 
oor Locke en Rousseau in die filosofie begin belangstel het, was dit 
gevolglik vir hom ’n aangename verrassing om uit te vind dat D.F. 
Malherbe inderdaad ook filosofies onderlegd was.2 In 1947 het hy 

                                      

2 Uiteraard het ek D.F. Malherbe onder meer uitgevra oor die filosofie van die 
kuns – en toe het hy melding gemaak van ’n artikel wat in 1947 in die 
filosofietydskrif, Philosophia reformata, gepubliseer is, asook ’n ander kort 
artikel oor “Kuns en gehoorsaamheid” wat in 1965 verskyn het. 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

344   Koers 75(2) 2010:341-361 

tewens hieroor ’n artikel, Kuns – selfstandig en afhanklik, gepubli-
seer. In hierdie titel is meer opgesluit as wat met die eerste oog-
opslag vermoed kan word. 

3. Is die kuns ’n heiligdom in sigself en die kunstenaar 
begenadig met ’n kus op die voorhoof? 

D.F. Malherbe het aanvanklik sy akademiese vorming en kunsten-
aarskap beleef en waardeer vanuit ’n siening wat betreklik wyd ver-
breid onder kunstenaars was. Implisiet selfkrities skryf hy in 1947 en 
1965 oor die nawerking van die antiek-Griekse opvatting “dat die 
kunstenaar begiftig is met goddelike inspirasie”. Hierdie siening het 
gelei tot die “ivoortorings” waar kunstenaars in groepe en kringe 
mekaar in wederkerige verering kon troetel “in die waan van ander-
soortigheid” waar “die siel” inderdaad “rus en saligheid” kan beleef. 
Die kunstenaar skyn onthef te wees van die norme en professionele 
eise wat in die algemeen in die gemeenskapslewe geld. Die “regter 
moet hom hou aan bekende norme in sy uitspraak, die onderwyser 
moet opgevoed wees volgens erkende kodes en elke beroepsmens 
moet in die spore trap wat geld vir die gemeenskap”. Die “kuns-
tenaar” is “egter anders as die gewone mens” – “met die begenadig-
de kus op die voorhoof”, wat beteken dat die kunstenaar “minder of 
glad nie onderworpe is aan die ordeninge van die gemeenskap nie” 
(Malherbe, 1965b:13; vgl. Malherbe, 1947:67). 

Volgens hierdie siening is die kunstenaar vry – normatief-ongebon-
de, geen beginsel rig sy of haar doen en late nie. Verreken hierby 
dat D.F. Malherbe in 1881 gebore is en reeds in 1939 afgetree het 
(hy is in 1969 oorlede) – en dat sy oudste dogter wat as baba hom 
geïnspireer het om die sonnet Slaap te skryf, met Herman Strauss 
getrou het wat teen die middel dertigerjare van die vorige eeu in 
Duitsland en Nederland gaan studeer het. 

Nadat Herman Strauss in Heidelberg, Duitsland, aangekom het, het 
dit tot sy kennis gekom dat die beurs wat hy vir sy studie ontvang 
het, deur Nazi-verbintenisse aan hom toegeken is. Omdat die 
volksideologie van Hitler se Nazisme hom glad nie aangestaan het 
nie, het hy gevolglik die beurs afgewys, sy erfgeld geneem en aan 
die Vrije Universiteit van Amsterdam gaan studeer. Hierdie keuse is 
mede-bepaal deur die kennis wat hy reeds in die vroeg-dertigerjare 
opgedoen het van die nuwe filosofiese denkrigting wat pas in 
Amsterdam ontstaan het. Onder meer ook uit die geskrifte van die 
destydse filosoof van Potchefstroom, H.G. Stoker, het hy tot die 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  345 

besef gekom dat hierdie nuwe wysbegeerte3 ’n regstreekse vrug 
van die protestantse Hervorming was en tewens vir die eerste keer 
in die geskiedenis van die wysbegeerte ook filosofies erns gemaak 
het met die geskapenheid van die heelal – alles in die geskape 
werklikheid is aan die (kosmos-omvattende) wet van God onder-
worpe.4 As vrug van die Christelike lewens- en wêreldbeskouing 
was hierdie nuwe reformatoriese wysbegeerte daarop ingestel om 
die verskeidenheid in die skepping te eerbiedig en om derhalwe niks 
in die skepping vir God aan te sien of te vergoddelik nie.5 Wanneer 
iets in die skepping verabsoluteer word, lei dit daartoe dat een of 
ander skepsel-gegewe of aspek van die skepping, verhef word tot 
die rang van die goddelike deur dit as plaasvervanger vir God 
voorop te stel. Die geskiedenis van die wêreld en die wetenskap is 
deurspek van dergelike pogings om een of ander skepsel of faset 
van die skepping te verabsoluteer of te vergoddelik. Dink maar aan 
ismes soos die materialisme (ook bekend as fisikalisme), die 
vitalisme (wat die lewensaspek van die skepping oorbeklemtoon), 
aan die psigologisme (wat die mens, á la Freud, die produk van 
gedetermineerde natuurdrifte en drange maak), aan die Marxisme 
(wat ekonomiese produksieverhoudings eensydig-funderend maak 
vir die aard van kuns, reg, moraal en selfs godsdiens), of ook aan 
die piëtisme (wat godsdienstige vroomheid oorwaardeer). ’n Wysge-
rige analise of ontleding van die skepping wat sy vertrekpunt in die 
Bybel neem sal in beginsel daarna streef om dergelike verabsolu-
terings of die vergoddeliking van skepselgegewens te vermy.6 

                                      

3 Dit is ontwikkel deur twee swaers – die een in die Regsfakulteit van die Vrije 
Universiteit (Herman Dooyeweerd) en die ander een in die Departement 
Filosofie (Hendrik Vollenhoven) van dieselfde universiteit. 

4 Om die verskil tussen (eksakte = klaar toegepaste) natuurwette en kultuur-
norme aan te gee, onderskei Vollenhoven tussen ’n normerende wet en ’n nie-
normerende wet. Hieronder word weer aandag geskenk aan hierdie 
onderskeiding (mededeling, persoonlike gesprek, 23 Desember 1973). 

5 Dit vermy sowel ’n biblisistiese benadering as ’n verteologisering van die we-
tenskap. 

6 Die ironie van dergelike -ismes is dat dit altyd lei tot die teenoorgestelde van dit 
waarna gestreef is. Die Marxisme het byvoorbeeld geglo dat, in die werkers-
paradys, almal alles sal besit, maar die tragiek was dat niemand in die 
kommunisties-sosialistiese diktatuur van Rusland enigiets besit het nie. 
Wanneer klem gelê word op die historiese veranderlikheid van alles, kom ’n 
mens in die greep van die historisme wat glo dat alles – reg, moraal, geloof, 
kuns, ekonomie – geskiedenis is. Ongelukkig kan slegs dit wat nie geskiedenis 
is nie ’n geskiedenis hê. Indien ons glo dat alles geskiedenis is, verval regs-
geskiedenis, kunsgeskiedenis en ekonomiese geskiedenis bloot in die sinlose 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

346   Koers 75(2) 2010:341-361 

’n Belangrike element van hierdie wysgerige stroming is dat dit 
erkenning verleen aan die insig dat elke faset van die menslike lewe 
genormeerd is, dit wil sê onderlê en moontlik gemaak word deur die 
toepaslike universele en konstante beginsels wat die mens se lewe 
begelei. Natuurwette word daardeur gekenmerk dat dit rééds vir die 
ryke van stof, plant en dier geld. Niemand kan dus die swaarte-
kragwet oortree nie, net so min as wat dit moontlik is om die wet vir 
atoomwees, die wet vir plantwees of die wet vir dierwees te oortree. 
Die mens, daarenteen, beskik oor ’n toerekenbare, vrye wil, wat be-
teken dat daar onderskei kan word tussen normatief-korrekte en 
anti-normatiewe handelings, tussen optredes wat as beginsel-
gehoorsaam of beginselstrydig waardeer moet word.  

Hoewel D.F. Malherbe wel deeglik bewus was van die bestaan van 
beginsels of norme as behorenseise, was hy nogtans aanvanklik die 
mening toegedaan dat die kunstenaar vry is – vry van (estetiese) 
norme. Gevolglik het daar ’n hewige twisgesprek tussen hom en 
Herman Strauss ontstaan toe laasgenoemde op grond van sy ken-
nis van Dooyeweerd se filosofie die eerste keer gesuggereer het dat 
daar ook vir die estetiese sy van die werklikheid beginsels of norme 
gegee is en waaraan die kunstenaar onderworpe (“gebonde”) is. Die 
gevolg van hierdie meningsverskil het daartoe gelei dat Strauss die 
omvattende, driedelige Nederlandse hoofwerk van Dooyeweerd, De 
wijsbegeerte der wetsidee, aan hom gegee het om te lees. Die re-
sultaat van hierdie studie ná sy aftrede was ’n volledige heroriën-
tasie in die teoretiese (wetenskaplike) denke van D.F. Malherbe7 – 
’n paradigmaskuif – soos dit tans in die modetaal van die weten-
skapsfilosofie heet. 

Dit was duidelik dat D.F. Malherbe besef het dat alhoewel die es-
tetiese ’n unieke sfeer is wat van ander werklikheidsaspekte onder-
skei moet word, dit tegelyk ook onverbreeklik met alle ander (nie-
estetiese) aspekte van die werklikheid saamhang. Daarmee het hy 
opeens ook stelling ingeneem teen die vergoddeliking van die este-

                                                                                                             
“botsing van terme” (’n contradictio in terminis), want dan praat ons streng 
gesproke van ’n geskiedenis van die geskiedenis. Die tragiese effek is ewe 
ironies – as alles geskiedenis is, is daar niks oor wat ’n geskiedenis kan hê nie! 

7 Op ’n dag terwyl Oupa D.F. besig was om die hoofwerke van Dooyeweerd te 
bestudeer, het Herman Strauss by hom besoek afgelê waar hy spesifiek in sy 
rondawel-studeerkamer besig was om Dooyeweerd se ontleding van die denke 
van Immanuel Kant te lees. Sy kommentaar was: “Herman, maar Dooyeweerd 
is darem oulik!” – waaruit my vader afgelei het dat Oupa D.F. inderdaad besig 
was om die nuwe perspektief van Dooyeweerd se benadering inhoudelik te 
bemeester. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  347 

tiese soos dit byvoorbeeld in die kring van die tagtigers (Willem 
Kloos en Jacques Perk uit die negentiende eeu) beslag gekry het. 
Jacques Perk (aangehaal deur Malherbe, 1947:71) skryf: 

Schoonheid, o Gij, Wier naam geheiligd zij, 
Uw wil geschiede; kome Uwe heerschappij, 
Naast U aanbidde de aard geen andren god 

Die unieke en onderskeidende normatiewe aard van die mens – wat 
afwesig is by die dier – tree allereers na vore in die aard van die 
menslike (logiese en onlogiese) denke. Daarom kan die logika by-
voorbeeld op korrekte (d.i. logies geldige) maniere fokus waarop die 
mens kan argumenteer – aan die hand van onderliggende logiese 
beginsels.8 Indien ’n argument logies ongeldig is, kan ook gesê 
word dat dit onlogies is.9 

Uiteraard is daar nie slegs onlogiese argumente nie, maar ook on-
logiese begrippe. Om ’n voorbeeld te noem van die invloedryke 
Verligtingsfilosoof Immanuel Kant uit die agtiende eeu (1787:84): 
wie het al ’n vierkantige sirkel gesien?10 Sonder die aanlegging van 
logiese norme of beginsels is dit onmoontlik om van enigiets te praat 

                                      

8 Soos die logiese beginsel van identiteit (in die analiseerbare is A altyd A), die 
beginsel van non-kontradiksie (in die analiseerbare is A nooit nie-A nie), die 
beginsel van die uitgeslote derde (as alles wat geanaliseer word in twee gedeel 
word, behoort enigiets óf tot die een deel, óf tot die ander deel – ’n derde 
moontlikheid is uitgesluit), en so meer. Die geldigheid van ’n inferensie 
(argument) moet egter onderskei word van die waarheid van die premisse of 
die konklusie (gevolgtrekking) van ’n argument. Indien alle lewende wesens 
byvoorbeeld agt bene het en indien die mens ’n lewende wese is, volg die 
logies-geldige konklusie dat ook die mens agt bene het – al is sowel die een 
premis as die konklusie van die inferensie vals. 

9 Beskou byvoorbeeld die volgende onlogiese argument (sluitrede of sillogisme) 
uit die predikaat-logika: Alle pampoene is swaar ;  die mens is swaar ;  derhalwe: 
die mens is ’n pampoen. Hierdie onlogiese argument beantwoord nie aan die 
algemene sillogismereël dat die middeterm (d.i. die term wat in die konklusie 
wegval) minstens een keer verspreid moet wees (d.w.s. dit moet verwys na alle 
lede van die versameling wat daardeur aangedui word) nie en dit beantwoord 
ook nie aan die besondere (tweede sillogismeskema) reël, naamlik dat een van 
die twee primisse ontkennend moet wees nie. (Sillogismeskemas word 
onderskei afhanklik van die plek in die premisse waar die middeterm voorkom, 
hetsy links-bo en regs-onder, albei links, albei regs, óf regs-bo en links-onder; 
vgl. Copi, 1994.) 

10 Figuurlike (metaforiese) taalgebruik omseil natuurlik die streng eise van logiese 
beginsels – bloot omdat die taalaspek van die werklikheid van die logies-
analitiese aspek van die werklikheid verskil – ’n mens kan dus van ’n 
vierkantige sirkel praat wanneer na ’n bokskryt verwys word as ’n boxing ring. 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

348   Koers 75(2) 2010:341-361 

wat onlogies is. Slegs wanneer daar ’n meetlat, ’n maatstaf of ’n eis 
van “so behoort” bestaan, is dit moontlik om iets te onderken wat 
ingaan teen of in stryd is met die gegewe norm of beginsel. Die be-
grip van ’n vierkantige sirkel is onlogies omdat sowel die identifise-
ring as die onderskeiding foutief (d.i. logies anti-normatief) is: ’n 
sirkel is ’n sirkel en ’n vierkant is ’n vierkant (korrekte identifisering) 
en ’n sirkel is nie ’n nie-sirkel (soos ’n vierkant) nie (korrekte onder-
skeiding). 

4. Die aspekte-veelsydigheid van ’n kunswerk 
Die basiese onderskeidings van die reformatoriese filosofie maak dit 
onmiddellik duidelik dat die geskape werklikheid waarin ons leef 
onder meer omspan word deur twee dimensies, naamlik die dimen-
sie van konkrete (natuurlike en sosiale) entiteite/“dinge” en die di-
mensie van aspekte (bestaanswyses). Eersgenoemde verwys na 
die wat (die dit of dat) van die werklikheid en laasgenoemde na die 
hoe (die sus of so) daarvan. Hierdie twee dimensies bepaal die 
gesigseinder of horison van ’n mens se ervaring. Daarom kan ons 
ook die beeld van die ervaringshorison van die mens gebruik.11 

Veronderstel ’n kunswerk word geïdentifseer en die vraag word ge-
vra watter aspek van die werklikheid die aard daarvan sou stempel, 
sou die voor die hand liggende antwoord die estetiese aspek wees. 
Hierdie antwoord beteken sekerlik nie dat ’n kunswerk (bv. ’n skil-
dery) slegs in die estetiese aspek van die werklikheid funksioneer 
nie. Inteendeel, net soos ’n stoel, besit elke kunswerk (skildery) ’n 
funksie in elke aspek van die werklikheid. Soos die stoel een is met 
’n aantal pote, is ’n kunswerk ook ’n eenheid. Soos wat ’n stoel oor 
bepaalde afmetings beskik, beskik ’n skildery oor ’n ruimtelike groot-
te. Sowel die stoel as die skildery verkeer in ’n toestand van rus, 
maar sodra ons besef dat rus volgens die kinematika (bewegings-
leer) ’n state of motion is, onderken ons die (relatiewe) beweging 

                                      

11 Albei hierdie dimensies is ingebed in die tydsdimensie – die kosmiese tyd 
omvat alle aspekte en dinge in die tydelike werklikheid en kom in elkeen 
ooreenkomstig die unieke eie aard daarvan tot uitdrukking. Daarom verskil 
getalstyd (suksessie) van ruimtetyd (opeens/gelyktydigheid), kinematiese tyd 
(uniformiteit/eenparigheid/konstansie), fisiese tyd (die onomkeerbare orde van 
oorsaak en gevolg/kousaliteit), biotiese tyd (die orde van geboorte, groei, 
ryping, veroudering en afsterwe), historiese tyd (wat kan stilstaan as ’n kultuur 
stagnant is), ekonomiese tyd (time is money), juridiese tyd (wat selfs agteruit 
kan werk – dink aan ’n wet met terugwerkende krag), en so meer. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  349 

van albei.12 Die stoel is sterk genoeg om gewig te dra en die 
skildery is nie te swaar vir die spyker waarmee dit aan die muur 
opgehang is nie – die fisiese aspek. Hoewel nóg die stoel, nóg die 
skildery in biotiese sin lééf, behoort albei tot die biomilieu van 
lewende entiteite (soos die mens). Daar word nou nie meer van 
aktiewe funksies gepraat nie (ook bekend as subjeksfunksies), maar 
wel van passiewe (objeks-)funksies. So is die stoel sowel as die 
skildery sintuiglik waarneembaar (sensitiewe objekte). Hulle is logies 
identifiseer- en onderskeibaar (logiese objekte), kultuur-histories ge-
vorm (elk met sy onderskeie geskiedenis), besit name (stoel en skil-
dery), vervul ’n rol in die sosiale omgang en verkeer van die mens 
(as sitkamer-, eetkamer- of woonkamerstoel, of as dekoratiewe skil-
dery teen die muur), het ’n prys (ekonomiese funksie), is mooi of 
lelik, behoort aan iemand (as regsobjek waarop ’n regsubjek ’n 
genots- en beskikkingsbevoegdheid besit), is die geliefkoosde sit-
plek of skildery van iemand (etiese objek), en laastens ook ’n 
geloofsaspek – ’n persoon vertrou sy/haar sintuie deur te glo dat die 
skildery werklik bestaan of ’n persoon glo dat die stoel waarop hy/sy 
gaan sit sterk genoeg is om hom/haar te dra.13 

5. Estetiese norme? 
In die uiteensetting hierbo is daar meer uitvoerig stilgestaan by die 
aard van logiese normatiwiteit en die gegewe dat daar tussen 
logiese en onlogiese begrippe en argumente onderskei kan word.14 
Beteken dit dat ons op grond van die genormeerdheid van ons 
denke die gedagtesprong kan maak na estetiese norme of begin-
sels? 

’n Eerste argument dat dit wel verantwoord is om estetiese norme te 
erken, is gegee in die (kontrêre) teenstelling esteties – onesteties, 
                                      

12 Albei beweeg saam met die aarde om sy as, saam met die aarde om die son, 
en so meer. 

13 Dit beteken natuurlik nie dat die stoel die laaste grond van ons geloofsvetroue 
word nie – dit sou daarvan meer as ’n stoel maak, naamlik ’n afgod. 

14 Dierkundiges het byvoorbeeld vir nege maande lank in Münster (Duitsland) 
tevergeefs probeer om sjimpansees sover te kry om voorgetekende driehoeke, 
sirkels en vierkante na te teken. Diegene wat meen dat die mensape tot 
“onbenoemde denke” of “logiese denke” in staat is, het egter nooit probeer kyk 
of hierdie diere ook onlogies kan dink nie. Indien sjimpansees nie eers ’n 
vierkant, sirkel of driehoek kan kopieer nie, kan ’n mens net wonder hoe hulle 
tot logiese en/of onlogiese begrippe van hierdie ruimtefigure sal kan kom. Die 
neo-Darwinistiese bioloog Bernard Rensch (1973:118) wys daarop dat diere 
geen insig besit nie en ook nie in staat is om logiese oordele te vorm nie. 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

350   Koers 75(2) 2010:341-361 

wat ons onmiddellik herinner aan die teenstelling tussen logies en 
onlogies. ’n Mens sou inderdaad kon sê dat alle nie-logiese teen-
stellings, soos histories-onhistories (bv. reformasie teenoor revolusie 
en reaksie), ekonomies-onekonomies (spaarsaam teenoor vermor-
sing), esteties-onesteties (mooi teenoor lelik), en eties-oneties (lief-
de teenoor haat) analogieë (herinnerings) is aan die logiese kon-
trariteit van logies-onlogies (wat herken kan word op grond van die 
beginsel van non-kontradiksie). Hoewel akademici mag verskil oor 
watter norme of beginsels gesien moet word as estetiese norme, 
kan hulle nie ontken nie dat die verskil tussen wat gesien word as dit 
wat aan estetiese beginsels beantwoord of nie beantwoord nie, 
inderdaad na die normatiewe aard van die estetiese aspek verwys.  

Die tweede argument met spesifieke verwysing na die ontleding van 
’n kunswerk wat D.F. Malherbe in die lig daarvan gemaak het, brei 
uit op die samehangsmomente (analogieë) tussen verskillende 
aspekte. Die eerste voorbeeld daarvan is in die (kontrêre) teenstel-
ling esteties-onesteties, wat in die orde van aspekte terugverwys 
(retrosipeer) na die logiese aspek. Die algemene gesigspunt is dat 
daar binne elke aspek onderskei moet word tussen die norme of 
beginsels wat aan die normsy van die betrokke aspekte hulle setel 
het en dít wat daaraan onderworpe is (die feitlike sy). Omdat 
beginsels of norme behorenseise is, dit wil sê appelleer teen wat ’n 
mens behoort te doen, word allereers ’n oorsigtelike tipering van die 
verskillende samehangsmomente (analogieë) aan die normsy van 
die estetiese aspek gebied, dit wil sê met klem op die behorenseis 
wat daarin opgesluit lê. Estetiese beginsels word belig wat gelyklik 
op alle kunsvorms van toepassing is (insluitende woordkuns, 
skilderkuns, beeldhoukuns en ook alle variante van die uitvoerende 
kunste). 

Wanneer kunsteoretici normaalweg oor estetiese beginsels skryf, 
toon hulle min insig in die feit dat estetiese beginsels (norme) op-
gespoor kan word deur op die samehangsmomente met die nie-
estetiese aspekte aan die normsy van die estetiese aspek te let. 
Beardsley (1958:462 e.v.) vermeld byvoorbeeld slegs drie estetiese 
norme, naamlik unity, complexity en intensity. Wanneer egter gelees 
word wat hy met elkeen van hierdie drie estetiese norme bedoel, 
blyk dat hy verskillende van die samehangsmomente (analogieë) 
wat hieronder aan die orde gestel gaan word, benodig. Analogieë uit 
die fisiese, biotiese en sensitief-psigiese aspekte word byvoorbeeld 
gebruik om aan die norm van intensity inhoud te gee  en wel deur 
terme soos forceful, vivid, vitality, tender, en so meer in te span. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  351 

Die agterliggende perspektief van die argument op hierdie punt is 
dat die estetiese aspek normatief van aard is, dit wil sê dat alle 
estetiese aktiwiteite van die mens genormeerd is soos pertinent blyk 
uit die kontrariteit esteties-onesteties. Geen enkele estetiese norm 
waarna hier verwys word, kan egter geïsoleerd gewaardeer word 
nie, want dit openbaar die sin daarvan slegs in samehang met alle 
ander struktuurmomente. Gevolglik mag daar ’n verskil van mening 
bestaan oor wat as estetiese beginsels of norme gesien behoort te 
word – sonder dat die genormeerdheid van estiese aktiwiteite as 
sodanig bevraagteken hoef te word. Uit hoofde van die feit dat die 
resente postmodernisme in werklikheid die irrasionalistiese element 
in die moderne nominalisme (wat ’n sleutelrol gedurende die afge-
lope 500 jaar in die westerse denke gespeel het) verder ontgin,15 is 
dit begryplik dat hierdie stroming estetiese eenheid en integrasie sal 
bevraagteken. Wat egter in die postmodernisme verlore gegaan het, 
is die onderskeiding tussen normatiewe behorenseise en antinorma-
tiewe gestaltes daarvan (d.w.s die onderskeiding tussen struktuur en 
rigting). Estetiese eenheid moet gevolglik onderskei word van este-
tiese verskeurdheid en disintegrasie (onsamehangendheid). D.F. 
Malherbe se kritiek op Sewe dae by die Silbersteins was onder meer 
dat daarin nie genoegsame strukturele samehang teenwoordig is 
nie, dat enige gedeelte weggelaat kan word sonder dat dit die gang 
vir die leser ernstig versteur. 

Ten diepste berus die wyse waarop estetiese beginsels opgespoor 
word op ’n transendentaal-empiriese metode (vgl. Strauss, 2009: 
231, 234, 291, 319, 435). Dit dui daarop dat gevra word na daardie 
onderliggende kondisies wat ons werklikheidservaring as sodanig 
eers moontlik maak. Bloot deur die estetiese aspek as ’n onder-
skeibare faset van die ervaringswerklikheid te indentifiseer, belig ’n 
strukturele element wat ons ervaring van estetiese verskynsels eers 
moontlik maak. Hierdie moontlik-makende eienskap heet transen-
dentaal, terwyl die uiteenlopende gestaltes wat estetiese aktiwiteite 
kan aanneem die empiriese element van die uitdrukking transenden-
taal-empiries verteenwoordig. 

Wanneer byvoorbeeld gevra word wie bepaal of die kunswerk ’n 
estetiese eenheid behoort te hê, is die antwoord dat dit bepaal word 
deur die samehang tussen die estetiese aspek en die getalsaspek 

                                      

15 Vergelyk die uitvoerige analise van die nominalisme in Strauss (2009:1, 25, 71, 
177, 226-227, 251, 272, 369-374, 376-379, 387, 392, 438, 441-442, 444, 446-
447, 449, 453, 458, 496-498, 503, 531, 589, 593, 612, 618-619, 624). 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

352   Koers 75(2) 2010:341-361 

van die werklikheid. Niemand kan die bestaan van hierdie twee 
aspekte ontken nie en hulle bestaan maak dit moontlik om die in-
wendige en uitwendige samehang tussen hierdie twee aspekte te 
ontleed (vgl. hieronder waar hierdie onderskeiding verduidelik word). 
Natuurlik kan die eis van estetiese eenheid nooit daarop dui dat die 
kunstenaar die gebrokenheid van die werklikheid moet ignoreer nie. 
Die dieperliggende rigtingkeuses verg onder meer van die Christen 
dat die antinormatiewe ook esteties verwerk moet word sonder om 
die kwaad goed te maak – die kwaad behoort as kwaad esteties 
verwerk te word. 

’n Kunswerk behoort ’n estetiese eenheid te vergestalt. Dit beteken 
dat die veelheid geledinge van die kunswerk tot ’n estetiese eenheid 
saamgesnoer behoort te wees – waar die terme eenheid en veel-
heid (een en baie) oorspronklik hulle tuiste in die getalsaspek vind, 
maar tans in hulle samehang met die estetiese aspek belig word – 
en wel as die beginsel van estetiese eenheid en menigvuldigheid. 
Hier het ’n mens dus aan die normsy van die estetiese aspek met ’n 
getalsanalogie te doen.  

Tot ons ruimtebesef behoort die aard van kontinue uitgebreidheid 
wat verband hou met ’n geheel en die dele daarvan. Die ruimte-
analogie aan die normsy van die estetiese aspek, belig die eis dat ’n 
kunswerk in estetiese sin tot ’n samehangende estetiese geheel 
gesmee behoort te word.16 Die kinematiese of bewegingsaspek dui 
op die kontinuïteit (konstansie) van ’n eenparige beweging, en die 
analogie daarvan aan die normsy van die estetiese aspek kom na 
vore in die eis van estetiese duursaamheid. Elke kunswerk behoort 
’n bepaalde effek op die kunswaardeerders te veroorsaak (estetiese 
kousaliteit). Insgelyks behoort ’n kunswerk esteties gedifferensieerd 
en geïntegreerd te wees – analogies aan die aard van lewende 
entiteite wat in biotiese sin groei (differensieer en hulle lewens-
aktiwiteite bly integreer). Voorts behoort ’n kunswerk esteties sensi-
tief te wees vir die nuanserykheid van die skepping (sensitiewe 
analogie). Ook behoort dit estetologies saamgeweef te wees tot ’n 
produk wat innerlik ’n estetiese konsistensie beliggaam (sonder 

                                      

16 In reaksie op Hegel se gesegde dat die geheel waarheid daar stel, word in die 
neo-Marxistiese literatuurbeskouing ’n reaksie aangetref wat die idee van ’n 
(organiese) geheel afwys. Bürger (1974:120) waardeer ’n esteties-same-
hangende geheel – aangedui as ’n organies-in-sig-geslote werk – wat vir 
Adorno ideologies-verdag is, want in plaas daarvan dat die teenstrydighede van 
die hedendaagse samelewing blootgelê word, word die illusie van ’n heilsame 
wêreld reeds deur die vorm van ’n organiese werk bevorder. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  353 

kontradiksies). Esteties besigwees behoort esteties vormgewend te 
werk te gaan. Dit kry beslag in ’n tipiese estetiese styl. ’n Kunswerk 
behoort ’n estetiese betekenis te hê, dit behoort ’n estetiese bood-
skap oor te dra wat van die kunswaardeerder ’n bepaalde estetiese 
intepretasie verg waarmee die analogie van die tekenaspek 
(taalaspek) aan die normsy van die estetiese aspek belig word. Elke 
kunswerk behoort ’n eie estetiese toon (sosiale stemming) voort te 
bring (sosiale analogie). Voorts behoort ’n kunswerk estetiese ek-
sesse te vermy (ekonomiese analogie). Dit behoort ook alle ele-
mente wat in die kunswerk saamgesnoer word esteties gelyk te 
beregtig (estetiese gelykberegtiging – die juridiese analogie).17 
Kragtens die samehang tussen die estetiese aspek en die laaste 
twee aspekte, is die volgende twee behorenseise dat elke kunswerk 
esteties eg behoort te wees (estetiese integriteit te vertoon – etiese 
antisipasie), en dit behoort esteties oortuigend, esteties geloof-
waardig te wees (geloofsantisipasie). 

In sy ontleding van die struktuur van die kunswerk – aangedui as 
“soewereine sinstruktuur” – wys D.F. Malherbe eerstens op grens-
oorskrydings (van ander “sinstrukture”; vergelykbaar met wat hierbo 
as -ismes aangedui is). Daarna bespreek hy die “sin-samehang” tus-
sen die estetiese en die ander aspekte in meer besonderhede, tel-
kens aan die hand van treffende voorbeelde.  

Eerstens word gewys op die wyse waarop Malherbe die verafgoding 
van die kuns afwys en daarna, ter illustrasie, word sy analise van 
enkele (terug- en vooruitwysende) estetiese analogieë aan die orde 
gestel.  

In reaksie tot die leuse: kuns om die kuns, skryf Malherbe (1947:70):  

... die skone harmonie, sin-kern van die estetiese,18 as doel 
gevat, sonder om te sien dat die estetiese in onties-strukturele 

                                      

17 Let daarop dat in die orde van aspekte die juridiese aspek ná die estetiese 
aspek kom. Gevolglik verteenwoordig hierdie samehangsmoment nie meer 
terugwysende analogieë (retrosipasies) nie, maar wel die eerste vooruit-
wysende analogie (antisipasie). 

18 Calvin Seerveld wou wegkom van die “skone harmonie” as aanduiding van die 
unieke sin van die estetiese aspek, omdat hy gemeen het dit weerspieël nog 
iets van die Griekse skoonheidsideaal wat met die analogieë van getal en 
ruimte verband hou. Hy het egter nie ingesien dat sy eie voorstel, naamlik 
allusivity en nuancefulness nog steeds getal- en ruimte-analogieë benut nie: 
nuancefulness beteken immers veelkantigheid, waar veel (baie) nie die 
getalherkoms daarvan kan verberg nie en waar kante (sye/vlakke) duidelik 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

354   Koers 75(2) 2010:341-361 

sin voorwaarde is vir die kuns en self gegrond is in die tydelike 
werklikheidsorde. Maar nietemin word met so ’n leuse 
uitgedruk: bestemming van die geskapene in homself, hy self 
sy eie norm, absoluutmaking van een enkele sin-kant van die 
werklikheid, uitheffing van die estetiese sin-modaliteit bo die 
werklikheidsorde, dus buite sin-funksionele samehang, waar-
binne hy alleen sin kan hê. 

Tegelyk word hiermee ook gewys op eksesse vanuit ander sektore, 
waarteen “... insig-bedeelde kunstenaars en estetici dan ook tel-
kens” gereageer het, waaronder die  

... Freudiaanse, onverantwoorde manier om die skeppings-
proses van die kunswerk te sien as beheers deur verdronge 
instinkte sowel as die ondergeskikmaking van die kunswerk aan 
die biologiese natuurwet. Die geweldige prestasie van die 
natuurwetenskappe met hul oorbuigende gesag oor die nor-
matiewe vakwetenskappe het veel kwaad en verwarring gestig. 
Veral die organiese lewenswet is biologisties misbruik om 
verskynsels in die taallewe te verklaar, toepassing van die 
“stryd-om die bestaan”-beginsel op die lewe van woorde; ook 
die digkuns – assonansie en alliterasie sou voortkom uit ’n 
behoefte van die strottehoof – moes dit ontgeld. Futiele 
ondergeskikmaking van die estetiese is onderneem deur W. 
Waetzoldt, Das Kunstwerk als Organismus. Ein ästhetisch-
biologischer Versuch (Leipzig, 1905). Onder die biologiese wet 
gestel sien ook Oskar Kohnstamm die kuns in Kunst als 
Ausdruckstätigkeit. Biologische Voraussetzungen der Aesthetik. 
Ook die bewegingsbeginsel word as dominante gebruik ter 
verklaring van estetiese verskynsels. (Malherbe, 1947:71-72.) 

6. D.F. Malherbe oor die “sinsamehang” tussen die 
estetiese aspek en die ander werklikheidsapekte 

Gesien in samehang met die estetiese norme, is dit ’n genoeglike 
ervaring om die algemene ontleding van die “sinsamehang”19 tus-
sen die estetiese aspek en die ander aspekte deur Malherbe selek-

                                                                                                             
oorspronklik ’n ruimtelike betekenis besit (vgl. Seerveld, 1979:284 e.v., 286, 
290; 1980:132; vtn. 12). 

19 Die term sin word deur Dooyeweerd gebruik om aan te dui dat alles in die 
skepping uit, deur en tot God geskape is. Hierdie dieperliggende bedoeling 
vergesel gevolglik alle saamgestelde uitdrukkings waarin die woord “sin” as 
eerste lid optree: sinstruktuur, sinsy (’n aspek), sinsamehang, sinkern, en so 
meer. Malherbe volg Dooyeweerd deur hierdie sinryke uitdrukkingswyse getrou 
te handhaaf in sy ontledings. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  355 

tief (en ter illustrasie) aan die orde te stel. Die getalanalogie word 
soos volg uiteengesit: 

Die getal-sin as substraat van alle werklikheid moet hom uitdruk 
in die kunswerk as terugwysende moment (aritmetiese ana-
logie), dus anders as in oorspronklike gestalte. Dit gebeur in die 
menigvuldigheid van estetiese bou-elemente soos kleure en lig-
effekte, en lyne van komposisie (skildery), lyne van ontwik-
keling, handelingsmomente, suggestiewe en beeldende woord-
gebare, momente van voorstelling ens. (woordkuns) – alles 
egter in volstrekte gerigtheid op die estetiese eenheid. (Mal-
herbe, 1947:77.) 

Ten opsigte van die ruimte-analogie stel Malherbe (1947:77): 

Die kontinue uitgebreidheid as ruimte-sin openbaar hom in 
allerlei gestaltes na gelang van die aard en estetiese eise van 
die kunswerk. Hoe anders as in die werklikheid is die ruimte-
beeld (perspektiviese verte) in sy esteties-geleide karakter, 
ingebind in die skilderkuns op die twee-dimensionale vlak, om 
te beantwoord aan die estetiese illusie!  

In die bespreking van die organiese of biotiese analogie (lewe) word 
opnuut afwysend standpunt ingeneem teen die (naturalistiese) ver-
absolutering van die “organiese lewensbeginsel”: 

In die estetiese is ook te herken die lewe-moment wat terugwys 
na die organiese of biotiese wetskring. ... So groei ook vir die 
skepper van mensbeeldende woordkuns die karakter of 
karakters tot voller gestalte, uiterlik en innerlik, uit die agter-
grond van landskap of stad en mense-maatskappy; uit begeerte 
en strewe van die karakter gryp allerlei lyne van verhouding en 
gebeure na vore; ... Ook in die ekspressie, in die paragraaf of 
selfs volsin, dien die groeimoment hom aan in verrassende 
uitdying van nog onversadigde en verder grypende ge-
voelslewe. En wanneer dan die beskouer die waaragtigheid van 
die verbeelde, vormgeworde kunsgestalte na-belewe, dan sê hy 
dat die karakter lewe. Verabsolutering van die organiese le-
wensbeginsel, soos aangetoon in die geval van die naturalisme, 
is ’n verstoring van die eiegeaarde kuns-norme en moet daar-
om insink tot verstarring. (Malherbe, 1947:78.) 

In sy analise van die logies-analitiese analogie binne die struktuur 
van die estetiese aspek reageer Malherbe ook skerp krities teen die 
miskenning van die kringsoewereine aard van die esteties-gestem-
pelde kunswerk en wel deur die verlogisering van die estetiese of 
die kunswerk skerp af te wys (’n mens kan ook aan die sogenaamde 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

356   Koers 75(2) 2010:341-361 

abstrakte kuns dink waar die analitiese probleem vooropgestel 
word): 

In die logiese sfeer oefen die bewussyn sy kennis-verwerwende 
funksie uit: ontleding volgens die logiese denknorme. By die 
totstandkoming van die kunswerk sal derhalwe die denkproses 
in terugwysende hoedanigheid moet verskyn, d.w.s. nie meer 
as rein logiese denk-aktiwiteit nie, maar anders geaard, tot 
winning van die geharmoniseerde eenheid, ... Want wanneer 
die gedagte-inhoud in primêre gestalte in die woordkunswerk 
sou gevoeg word of ook maar net op een plek as sodanig sou 
verskyn, dan sou die harmonie daarmee opgehef wees. Wie 
teoretiserend die kunsskepping tot verstandsarbeid degradeer, 
maak daarvan ’n soort werk wat by die wetenskap tuishoort 
soos Zola in sy Le roman expérimental en Edgar Allan Poe wat 
die digterlike vormgewing sien as iets wat met streng logiese 
berekening gebeur en met die intuïsie niks te doen het nie. So 
’n metode sou op die gebied van die beeldende kunste alleen 
kuns-leë voorwerpe in die lewe roep. (Malherbe, 1947:79.) 

Die ekonomiese aspek dien as die regstreekse basis vir die este-
tiese aspek. 

Die estetiese is onmiddellik in die ekonomiese gefundeer. Dit 
blyk daaruit dat geen ware kunswerk ontstaan sonder aktivering 
van die beginsel: waardes-afwegende besparing. Te veel 
voorwerplikheid in ’n skilderstuk waar die beoogde doel bereik 
kon geword het langs minder kunstige maar meer suggestiewe 
weg; oortollige woordgebaar in die literêre kunswerk; te veel 
besonderhede in beskrywing, meer aandag gee aan ’n situasie 
as wat volstrek noodsaaklik is, dit alles is harmonieverstorende 
verskynsels. Bekend is die eis van die uiterste konsentrasie in 
die drama en die kortverhaal, maar strenger inagneming van 
die besparende moment in die opbou en ekspressie van die 
roman en die liriese vers sou wins wees. Die een enkele tref-
seker, suggestiefkragtige woord vermag meer as ’n reeks 
kleurlose uitdrukkinge, terwyl die goeie deur toevoeging van die 
slegtere net skade aangedoen word. ... Daarom roep Words-
worth dan ook uit: ‘Oh! the beautiful art of omitting’. (Malherbe, 
1947:81-82.) 

Die vooruitwysende analogieë binne die estetiese aspek hou onder 
meer verband met liefde en verering. 

Op kunsgebied verskyn die liefde-moment nie meer in sy 
primêre karakter soos tussen mens en mens, mens en God nie, 
maar is suiwer gerig op die skone harmonie. Hy moet dus hier 
verstaan word vanuit die persoonlikheid van kunsskepper en 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  357 

waardeerder. Eersgenoemde ondervind van vooraf ’n onaf-
weerbare heengetrokkenheid tot ’n toenemende oorgegewen-
heid aan sy tema wat hom aan die hart gryp en dwing tot altyd 
intensiewer inlewing. Dit is ’n vreugdevolle ervaring, ’n geheime 
koestering en versorging van die ontplooiende siening, dit is ’n 
liefde-oorwaasde wording en ryping van innerlike dinge. Hierdie 
begeleidende en tegelyk stuwende liefde-dinamiek, esteties 
gerig, duur voort tot die uiterste voltooiing en daarna ten spyte 
van die besef van die onbereikte. Vandaar die uitdrukking: 
papierekind, en die algemene gevoeligheid van kunstenaars vir 
kritiek. Ook die waarderingswerksaamheid gaan gepaard met 
liefdevolle oorgawe, met ’n versinking-in-liefde. Waaruit te 
verstaan is die verering wat kunswerke te beurt val, die kwistige 
roemtaal te meer aanwesig by diegene wat minder krities 
onderleg met naïewe warmte van hart die werking van die 
kunswerk ondergaan. (Malherbe, 1947:83.) 

Wanneer Malherbe by die vooruitwysende analogie na die geloofs-
aspek kom, bied hy nie alleen insig in sy eie diepste oortuigings nie, 
maar verwoord ook sy uiteensetting op ’n wyse wat ’n beliggaming is 
van sy eie estetiese talent en literêre begaafdheid. Hy wys allereers 
daarop dat die geloofsfeer op die “grens van die tydelike” lê en dat 
dit uitwys “na die transendente Oorsprong van die werklikheid”. 
Hierdie geloofsfunksie word “geaktiveer vanuit die religieuse wortel 
van ons bestaan”20 en dit “neem die leiding in alle kultuurontsluiting” 
– soos byvoorbeeld “in die geval van die Griekse kultuur wat ten 
spyte van sy kunsprestasie en wysbegeerte nooit tot volle differen-
siëring gegroei het nie”. 

Spesifiek met betrekking tot die geloofsaspek stel Malherbe (1947: 
84): 

Die sin-struktuur van die geloofsfeer word gekenmerk deur 
sekerheid in die tyd omtrent die Vaste Grond van alle dinge, en 
die sekerheid vind die God-gerigte mens in die Open-
baringsbeginsel waarvan ook die afgevalle mens en die 
primitiefste stamgemeenskap ’n duistere wete in hom omdra ... 
Werkend aan sy kuns ondervind die kunstenaar, onder leiding 
van die estetiese norme, ’n sekerheid, word hy aangemoedig 

                                      

20 Die term religie word hier in ’n sentrale sin gebruik – dit appelleer op die hart 
(die “religieuse wortel”) van die mens se bestaan en moet derhalwe duidelik 
onderskei word van geloof wat slegs één uitgang uit die hart is. In die laaste 
digbundel van Malherbe, Agterland (1965), is ’n gedig oor “Ek” – en daarin word 
hierdie insig in die sentrale posisie van die menslike selfheid (“Ek”) esteties 
uitgewerk (vgl. Malherbe, 1965a:20-22). 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

358   Koers 75(2) 2010:341-361 

en gedra deur ’n vaste vertroue op welslae, gryp by selfbewus 
in die stofmassa van sy verbeelding in, omskeppend en 
vormend, wetende dat nog uiteenliggende geledinge tot gawe 
geheel sal saamvoeg, wetend-voelend in die halfduister van die 
beginfases van sy verbeelde aanskouinge – ’n intuïtiewe seker-
heid wat hom begelei by elke stap in die beliggaming van ’n 
groter konsepsie, ’n blymoedige sekerheid wat groei onder 
voortskrydende volbrenging van die in diepste wese religieus 
bepaalde kunsdaad. Hierdie sekerheid is wel ’n kenmerk van 
alle egte vormingsbelewing en tegelyk die inbinding van die 
vooruitwysende geloof-moment binne die verwikkelde werk-
saamheid van die kunsskepper. 

7. Inwendige en uitwendige samehang 
Wanneer die aanvanklike ontleding van die funksie van die kuns-
werk in die verskillende werklikheidsaspekte naas die ontleding van 
die samehang wat tussen die verskillende aspekte bestaan, geplaas 
word, word ’n verdere onderskeiding benodig om perspektief op die 
saak te behou. Die analise van die sinsamehang kan beskryf word 
as die blootlegging van die inwendige samehang tussen die estetie-
se aspek en alle ander aspekte. Hoewel elke aspek uniek is,21 kom 
die sin daarvan slegs tot openbaring in die onverbreeklike same-
hang daarvan met ander aspekte. Die oorspronklike funksie van die 
kunswerk in elke aspek belig die uitwendige samehang tussen die 
estetiese aspek en al die ander aspekte. 

Oorweeg bloot die verskil tussen die estetiese styl wat in ’n kuns-
werk beslag kry (die inwendige samehang tussen die estetiese en 
die kultuur-historiese aspek), en die konkrete geskiedenis daarvan 
(die uitwendige samehang). Of dink aan die verskil tussen die 
estetiese sensitiwiteit van ’n kunstenaar (die inwendige samehang 
tussen die estetiese aspek en die sensitief-psigiese aspek) en die 
sintuiglik-waarneembare vorm wat dit aanneem (uitwendige same-
hang). Dink insgelyks ook aan die verskil tussen die estetiese seg-
ging of boodskap van ’n kunswerk (die inwendige samehang tussen 
die estetiese aspek en die taalaspek) en die naam van ’n kunswerk 

                                      

21 Hierdie uniekheid blyk uit die sinkern van elke aspek – wat ondefinieerbaar is. 
Hierdie ondefinieerbare sinkern waarborg die uniekheid van elke aspek. Dit 
word aangedui as die soewereiniteit in eie kring daarvan. Die keersy hiervan 
word gevind in die gegewe dat die sin van elke aspek slegs tot openbaring kom 
in die samehang daarvan met alle ander aspekte (soos toegelig in vooraf-
gaande uiteensetting). Hierdie keersy staan ook bekend as die universaliteit in 
eie kring van elke aspek. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  359 

(die uitwendige samehang), of aan die verskil tussen die wering van 
estetiese eksesse (die inwendige samehang tussen die estetiese 
aspek en die ekonomiese aspek) en die ekonomiese prys daarvan. 

8. D.F. Malherbe en die idee van neutrale wetenskap 
Dit sal onverantwoord wees om af te sluit sonder om kortliks daarop 
te wys dat die wysgerige kentering wat Malherbe na sy aftrede 
ondergaan het, ingelei deur sy bekendstelling aan die filosofie van 
Dooyeweerd, inderdaad ingebed is in Dooyeweerd se siening dat 
alle vorms van wetenskap (die natuurwetenskappe en die geestes-
wetenskappe) begelei word deur ’n teoretiese werklikheidsbeeld 
(paradigma in terme van die latere wetenskapsfilosofie), en dat dit in 
die greep van ’n diepste oortuiging (ultimate commitment) is. Weten-
skap is dus allermins objektief en neutraal. 

Karl Popper, een van die leidende wetenskapsfilosofiese figure in 
die twintigste eeu, het byvoorbeeld ingesien dat die geloof in die 
rasionaliteit van die rede nie sélf rasioneel is nie (dit is tewens ’n 
vertroue in die rede – vgl. Popper, 1966b:231), terwyl ’n ander groot 
figuur in die wetenskapsteorie, Wolfgang Stegmüller, pertinent ver-
klaar dat daar op geen gebied ’n selfgeborgdheid van die menslike 
denke bestaan nie – die mens moet eers in iets glo alvorens iets 
anders regverdig kan word (Stegmüller, 1969:314). Van Peursen 
merk op dat Dooyeweerd se filosofie vandag meer aktueel is as ooit. 
Hy voeg daaraan toe dat talle boeke wat op die gebied van die 
wetenskapsfilosofie geskryf is, nooit geskryf sou gewees het indien 
die outeurs eers gelees het wat Dooyeweerd geskryf het nie (vgl. 
Van Peursen, 1995). Meer onlangs het die tweede druk van ’n boek 
van Roy Clouser verskyn, met die veelseggende titel: The myth of 
religious neutrality: an essay on the hidden role of religious belief in 
theories (2005). Wat hierby in gedagte gehou moet word, is dat selfs 
die skynbaar mees eksakte van alle wetenskappe, naamlik die wis-
kunde en die fisika, standpuntverskille herberg (vgl. Strauss, 2008).  

9. Slotopmerking 
Hoewel D.F. Malherbe uit hoofde van sy Christelike lewensoor-
tuigings deurlopend Christelike perspektiewe esteties geartikuleer 
het (afgesien van sy Bybelromans), het hy eers na sy aftrede in 
aanraking gekom met ’n filosofie wat hom in staat gestel het om tot 
’n meer geïntegreerde teoretiese verantwoording van sy Christelike 
lewensoortuigings te kom. Die slotparagraaf van die veelvuldig 
aangehaalde artikel verpersoonlik hierdie visie en verskaf inderdaad 
’n gepaste slot vir hierdie artikel: 



’n Verwaarloosde faset van D.F. Malherbe … “Kuns – selfstandig en afhanklik”  

360   Koers 75(2) 2010:341-361 

Die feit alleen dat ’n so heldere ontleder van die krankheid van 
ons tyd en tewens ’n so voortreflike, hoewel aan die immanente 
denkwyse georiënteerde, gees soos wyle prof. Huizinga ook 
maar die vraag stel (in Geschonden wereld) of daar nie 
vernuwing en herlewing vir die versinkende Westerse kultuur 
van die kant van die kuns te verwag is nie, bewys ’n oorskatting 
van die estetiese funksie in tydelikheid gebonde en tewens ’n 
miskenning van die religieuse wortel van ons menslike bestaan. 
Die kuns kan geen blywende stad vir die onrus-hart van die 
mens bied nie. Die kuns kan wel momentele bevrediging, 
momentele, gelukbrengende belewenisse bewerk, maar die 
kuns is self in onrus bevange en daarom uiteraard heenwysend 
na Hom wat is die Oorsprong van alle dinge. (Malherbe, 1947: 
85.) 

Geraadpleegde bronne 

BEARDSLEY, M.C. 1958. Aesthetics: problems in the philosophy of criticism. 
New York: Harcourt. 

BÜRGER, P. 1974. Theorie der Avantgarde. Frankfurt: Suhrkamp. 
CANTOR, G. 1897. Beiträge zur Begründung der transfiniten Mengenlehre. 

Mathematische Annalen, 49:207-246. 
CLOUSER, R.A. 2005. The myth of religious neutrality: an essay on the hidden 

role of religious belief in theories. 2nd ed. Notre Dame: University of Notre 
Dame Press.. 

COPI, I.M. 1994. Introduction to logic. 9th ed. New York: Macmillan. 
DOOYEWEERD, H. 1935-1936. De Wijsbegeerte der Wetsidee. Vol. 3. 

Amsterdam: Paris. (Hierdie werk is later in Engels vertaal: Dooyeweerd, H. 
1997. A new critique of theoretical thought. Gen. ed. D.F.M. Strauss. 
Lewiston: Mellen. (Collected works of Herman Dooyeweerd: a series, vols. 
1-4.).)  

KANT, I. 1956 [1787]. Kritik der reinen Vernunft. 2. Dr. Hamburg: Felix Meiner. 
MALHERBE, D.F. 1947. Kuns – selfstandig en afhanklik. Philosophia reformata, 

12:66-85. 
MALHERBE, D.F. 1965a. Agterland. Bloemfontein: SACUM. 
MALHERBE, D.F. 1965b. Kuns en gehoorsaamheid. Tydskrif vir Christelike 

wetenskap, 1(1):13-16. 
MALHERBE, D.F. 1973. Mondelinge mededeling aan outeur. (Ongepubliseer.) 
POPPER, K. 1966a. The open society and its enemies. Vol. 1. London: 

Routledge & Paul. 
POPPER, K. 1966b. The open society and its enemies. Vol. 2. London: 

Routledge & Paul. 
RENSCH, B. 1968. Diskussie-opmerkings. (In Von Bertalanffy, L. Symbolismus 

und Anthropogenese. Opgeneem in Rensch, B. & Schultz, A.H., eds. 
Handgebrauch und Verständigung bei Affen und Frühmenschen. 
Symposium der Werner-Reimers-Stiftung für Anthropogenetische 
Forschung. Bern. S. 131-148.) 

RENSCH, B. 1973. Gedächtnis, Begriffsbildung und Planhandlungen bei 
Tieren. Hamburg: Parey. 



 D.F.M. Strauss 

Koers 75(2) 2010:341-361  361 

SEERVELD, C.G. 1979. Modal aesthetics: preliminary questions with and 
opening hypothesis. (In Kraay, J. & Tol, A., eds. 1979. Hearing and doing: 
philosophical essays dedicated to H. Evan Runner. Toronto: Wedge 
Publishing Foundation. p. 263-294.) 

SEERVELD, C.G. 1980. Rainbows for the fallen world: aesthetic life and 
aesthetic task, Toronto: Tuppence. 

STEGMÜLLER, W. 1969. Metaphysik, Skepsis, Wissenschaft. 2. Dr. Berlin: 
Springer. 

STRAUSS, D.F.M. 2008. The significance of a non-reductionist ontology for the 
disciplines of mathematics and physics – a historical and systematic 
analysis. Bloemfontein: Tekskor. 

STRAUSS, D.F.M. 2009. Philosophy: discipline of the disciplines. Jordan 
Station: Paideia. 

VAN PEURSEN, C.A. 1995. Dooyeweerd en de wetenschapsfilosofische 
discussie. (In De Bruin, J., red. 1995. Dooyeweerd herdacht. Amsterdam: 
VU-Uitgeverij. p. 79-94.) 

VON BERTALANFFY, L. 1968. Symbolismus und Anthropogenese. (In Rensch, 
B., ed. Handgebrauch und Verständigung bei Affen und Frühmenschen. 
Symposium der Werner-Reimers-Stiftung für Anthropogenetische 
Forschung. Bern. S. 131-148.) 

Kernbegrippe: 
estetiese norme 
estetiese samehangsmomente 
lewensbeskouing, Christelik 
neutrale wetenskap, geen 
onselfgenoegsaamheid 
paradigmaskuif 

Key concepts: 
aesthetic moments of coherence 
aesthetic norms 
life view, Christian 
neutral science, non 
paradigm shift 
self-insufficiency 


