
 

Koers 75(1) 2010:1-13  1 

Een concentratieprobleem bij  
B.J. van der Walt  

S. Griffioen1 
Emeritus: Wijsbegeerte 
Vrije Universiteit 
AMSTERDAM 
E-mail: veelzicht@planet.nl 

Abstract 

B.J. van der Walt’s concentration problem 

This contribution probes the concept of secularism, a key notion 
of B.J. van der Walt’s “Transforming power” (2007). It is found 
that Van der Walt’s interpretation of secularism rests on a 
double assumption. The first assumption is that human nature 
is intrinsically religious. Humans cannot live without putting their 
trust in something. The second is that this religious nature 
manifests itself in “concentrated” ways, rather than dispersing 
itself over a plurality of objects. These assumptions in tandem 
explain why Van der Walt holds the view that atheism, agnos-
ticism and even overt indifference in matters of faith are at heart 
propelled by convictions that share the main features of positive 
religions. It also explains why he assumes that all these con-
victions tend towards one and the same goal: to gain domi-
nance in the public realm.  
This article is sympathetic towards the first assumption, and 
skeptical towards the second. It is argued that the “concen-
tration-thesis” fails to do justice to world and life-views that 
obviously do not claim total allegiance. To illustrate this point it 
turns to the phenomenon of “multiple religious participation”, as 
well as to different strands within contemporary humanism. It 
concludes that the main problem may well be that secular 
culture has little to offer to satisfy the innate religious drive in 
humankind.  

                                      

1 Ik dank de keurders van dit tijdschrift voor nuttige aanwijzingen tot verbetering. 
Keurder C dank ik bovendien voor suggesties voor een vervolg discussie. 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

2   Koers 75(1) 2010:1-13 

Finally, an attempt is made to amend the notion of secularism in 
such a way as to steer clear from “Konsequenzmacherei”.  
Samenvatting 

Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt  

Deze bijdrage onderzoekt een dubbele veronderstelling van de 
benadering van secularisatie en secularisme in B.J. van der 
Walt’s “Transforming power” (2007). De eerste veronderstelling 
is dat de menselijke natuur intrinsiek religieus is, in de zin dat 
niemand kan leven zonder zich aan iemand of iets toe te 
vertrouwen. De tweede aanname, door mij aangeduid als de 
“concentratie these”, is dat de religieuze impuls normaliter zich 
in geconcentreerde vorm uit, in plaats van zich over meerdere 
objecten te verdelen. Op grond van beide vooronderstellingen 
herleidt Van der Walt atheïsme en zelfs godsdienstige on-
verschilligheid tot overtuigingen die qua intensiteit met geloofs-
overtuigingen overeenstemmen en evenals de laatste naar 
hegemonie streven op het publieke terrein. 
Na het analytische deel volgt een eigen stellingname. De 
schrijver van deze bijdrage staat sympathiek tegenover de 
eerste aanname, maar verwerpt de tweede. Het voornaamste 
argument is dat de concentratie these geen recht doet aan het 
verschijnsel van wereld- en levensbeschouwingen die het leven 
van aanhangers niet volledig in beslag nemen. Deze stelling 
wordt uitgewerkt in een beschouwingen over het hedendaagse 
humanisme en het verschijnsel van “multiple religious par-
ticipation”. 

1. Vooraf 
Het is een eer mee te mogen werken aan dit speciale nummer voor 
vriend Bennie van der Walt. De herinneringen aan hem gaan terug 
tot de tijd dat we samen bij prof. S.U. Zuidema colleges volgden 
over Thomas, De ente et essentia. Dat zal in 1967 zijn geweest. 
Verder bewaar ik goede herinneringen aan ontmoetingen van uit-
eenlopende aard, waar onder binnen het verband van de Inter-
national Association for the Promotion of Christian Higher Education 
(IAPCHE). Graag verbind ik aan dit artikel mijn persoonlijke geluk-
wensen.  

Bennie is ongeveer de laatste persoon met wie je van mening zou 
willen verschillen, en toch voelde ik een verschil van inzicht op-
komen bij gebruik van zijn Transforming power (Van der Walt, 2007) 
als verplichte lectuur bij mijn colleges voor de opleiding International 
Master Christian Studies aan de Vrije Universiteit. Al hoewel geheel 
geestverwant in de hoofdzaken, ervoer ik de duiding van secularism 



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  3 

als te massief. De kwestie kwam vervolgens in beknopte vorm aan 
de orde in een opstel over secularisatie voor Philosophia reformata 
(Griffioen, 2008:71-84). Bij de bespreking van Hendrk van Riessens 
visie op secularisatie trok ik een lijn door naar Van der Walt. Het 
ging om de stelling dat achter de schijn van godsverduistering een 
(anti-)geloof schuil gaat. Van Riessen en Van der Walt gaan ervan 
uit dat de behoefte in “iets” te geloven tot de menselijke natuur 
behoort en dat dus achter de geseculariseerde mens nog altijd een 
“gelovige” schuilgaat, dit wil zei iemand die nog steeds ergens zijn 
ankers uitgooit, vertrouwend er houvast te vinden. Hier nam mijn 
betoog een kritische wending. Wat ik wilde problematiseren is een 
assumptie die bij beiden met de zojuist genoemde gepaard gaat, te 
weten dat aan alle geloof – ook het ongelovige geloof – een con-
centratietendens eigen is. De veronderstelling is dat de geseculari-
seerde mens nog altijd naar een laatste houvast zoekt en bewust of 
onbewust daarop al zijn strevingen concentreert. Ongeloof vormt zo 
bezien het negatieve spiegelbeeld van geloof. Aldus vallen ongeloof 
en positief geloof onder de ene categorie “geloof”.  

In het genoemde artikel werd alleen een begin gemaakt met deze 
kritische bevraging. De huidige bijdrage beoogt deze argumentatie 
voort te zetten in een dialoog met Transforming power. Begonnen 
wordt met een bespreking van wat dit boek inzake secularism leert. 
Daarop volgt een verdieping en uitbreiding van wat in het eerder ge-
noemde artikel al ontwikkeld was. Het slotgedeelte nuanceert de 
gerezen verschillen door te onderscheiden tussen tweeërlei gebruik 
van de concentratie-these en maakt zo de weg vrij voor een her-
formulering van Van der Walts secularisatietheorie die het wezen 
ervan bewaart en de door mij verwoorde bezwaren wegneemt.  

2. Transforming power 

2.1 Introductie 

Transforming power beschouwt secularisme als de meest kenmer-
kende uiting van de geest van deze tijd (Van der Walt, 2007:223). 
Van der Walt vreest dat in Zuid Afrika velen blind voor deze tijdgeest 
zijn. Als historische verklaring draagt hij aan dat in de periode van 
voor 1994 een façade van christelijke waarden was opgetrokken 
waardoor secularisatie allereerst een gevaar scheen dat van buiten-
af de Zuid-Afrikaanse samenleving bedreigde. Hierdoor bleven 
velen blind voor wat van binnenuit kwam. Na 1994, schrijft Van der 
Walt “the Afrikaners no longer had the political power to further their 
Christian convictions”; eerst toen vielen de schellen van de ogen en 
zag men met schrik hoe geseculariseerd de eigen samenleving in 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

4   Koers 75(1) 2010:1-13 

feite was geworden. Maar ook sindsdien weten slechts weinigen het 
gevaar tot in de diepte te peilen (Van der Walt, 2007:225).  

Secularisatietheorieën zijn volgens Van der Walt mede debet aan 
deze kortzichtigheid. Zij concentreren zich op uitwendige verschijn-
selen zoals dalend kerkbezoek (Van der Walt, 2007:228), en con-
cluderen dat de religiositeit afneemt, zonder op te merken dat secu-
larisme zelf een (tegen-)religie is. Onder deze theoretici vormt Peter 
Berger een uitzondering in zoverre hij erkent dat de mens van na-
ture religieus is: “man is inherently a religious being who con-
sequently seeks for sense and meaning which goes beyond his em-
pirical existence”, zo geeft de schrijver diens opvatting weer (Van 
der Walt, 2007:229). Om het secularisme te weerstaan, is het eerst 
nodig religie en tegen-religie in hun radicaliteit te peilen. De crux is 
dat de mens als religieus wezen is geschapen en dat dus een 
religieuze oriëntatie – zij het op God of afgod gericht – de levens-
richting bepaalt (Van der Walt, 2007:233).  

2.2 Secularisme in geconcentreerde vorm 

In deze samenhang stuiten we ook op wat ik zo-even een bijkomen-
de assumptie noemde, namelijk dat niet alleen aan (positieve) reli-
gie, maar ook aan haar substituut een eenheidsstreven inherent zou 
zijn. Ten aanzien van ons onderwerp betekent het om te beginnen 
dat de verschijnselen die we tezamen als “secularisatie” aanduiden 
op een dieper liggend “secularisme” worden betrokken. Het betekent 
verder dat dit secularisme als een reële kracht wordt beschouwd; 
een kracht die zich naar buiten toe ook als zodanig doet gelden.  

Hiermee zijn “nominalistische” duidingen afgewezen. Voorbeelden 
van zulke interpretaties zijn wel te bedenken. Zo zou men secula-
risme als een “container-begrip” kunnen beschouwen, dit wil zeggen 
als een verzamelbegrip voor diverse verschijnselen die door niet 
meer dan familieverwantschappen bijeen worden gehouden, en bij 
nauwkeuriger onderscheiden wellicht zoveel onderlinge verschillen 
laten zien dat ze met evenveel zo niet meer reden onder verschil-
lende categorieën gesubsumeerd hadden kunnen worden. Een 
tweede mogelijkheid, die dichter in de buurt van Van der Walt blijft, 
is te onderscheiden tussen “drijfveer” en “uitingen”. Men kan ener-
zijds (met B.J. van der Walt) van een geconcentreerde religieuze 
drijfveer uitgaan, en toch ten aanzien van de uitwerking een meer 
nominalistische visie ontwikkelen. Later meer hierover.  

The Transforming power veronderstelt een concentratietendens zo-
wel in drijfveer als uitingen, en komt aldus tot de stelling dat het 



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  5 

secularisme een totaal beslag op het leven wil leggen en als alle 
religie meer wil zijn dan een private overtuiging: “It pursues the ideal 
(at least in the public field) of being the dominant faith” (Van der 
Walt, 2007:233). 

2.3 Postmodernisme als testcase 
Het wordt spannend waar het postmoderne levensklimaat aan de 
orde komt. Kan in dit klimaat wel een eenheidsstreven gedijen? Is 
het niet veeleer zo dat het diversiteit tolereert, zo niet prijst, en al 
wat zich als meerduidig voordoet bejubelt? Of moeten we aanne-
men dat deze veelgenoemde postmoderne “openheid” een façade is 
waarachter nog wel degelijk een eenheidsstreven schuil gaat? Het 
verbaast niet dat Van der Walt de laatstgenoemde conclusie trekt. 
Het is zijn overtuiging dat het postmoderne levensklimaat in ver-
gelijking tot de modernistische mentaliteit zelfs een extra gevaar in 
zich bergt. Ja zeker, een bepaalde welwillendheid ten opzichte van 
religieuze diversiteit wil hij niet ontkennen (Van der Walt, 2007:258). 
Maar of er nu ook sprake is van een principiële wending ten op-
zichte van het modernistische ongeloof? Hij waagt het te betwijfelen. 
Het postmodernisme is slechts een nieuwe variant van secularisme. 
Vergissen we ons niet dan beschouwt hij de postmoderne openheid 
voor diversiteit eerder als een gevaar (nl. als aanleiding tot verslap-
ping van waakzaamheid) dan als een wending ten goede.  

Nu een mogelijke tegenwerping. Ook wie met de auteur instemt dat 
het naïef zou zijn de postmoderne geest als een bondgenoot te 
begroeten (bijv. omdat men er een drijfveer achter vermoedt die niet 
uit God is), kan zeer wel met hem verschillen ten aanzien van de 
stelling dat deze geest slechts een nieuwe vorm van secularisme 
zou zijn. “Postmodernism is merely a new form of secularism and 
thus cannot be seen as an ally of Christians against secularism.” 
(Van der Walt, 2007:260.) Men kan dus met Van der Walt in de 
postmoderne tijdgeest een doorwerking en versterking van secu-
lariserende krachten zien, en tegelijk van oordeel zijn dat deze geest 
zo weinig samenbindend vermogen heeft dat per saldo de oppositie 
tegen het christelijke geloof aan eenduidigheid inboet. Wie deze re-
denering volgt, zal ook de mogelijkheid van partiële bondgenoot-
schappen niet op de voorhand willen uitsluiten. 

2.4 Humanisten in soorten 

Ik geef het voorbeeld van de Humanistische beweging in Nederland. 
Hierbinnen tekenen zich ten aanzien van ons onderwerp twee 
kampen af, met daarbinnen nog weer significante verschillen. De 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

6   Koers 75(1) 2010:1-13 

meeste aandacht trekken de voorstanders van terugdringing van de 
publieke invloed van religie.2 Anderzijds zijn er misschien wel even-
veel humanisten die een neutrale staat een schrikbeeld noemen en 
het neutraliteitsstreven van de eerst bedoelden soms meer duchten 
dan de “terugkeer van religie in het publieke domein”.3 Deze 
positieve houding kan evenwel weer verschillend gemotiveerd zijn. 
Niet zelden is het motief een verdediging in algemene zin van de 
vrijheid van meningsuiting op het publieke terrein – een vrijheid 
waaronder zowel godsdienstige als anti-godsdienstige uitingen 
vallen. Maar er zijn er wel degelijk ook die religieuze inspiratie voor 
onmisbaar houden en er geen moeite mee hebben dat het hu-
manisme zelf tot de religieuze stromingen wordt gerekend. 
(Overigens moet bij dit laatste wel rekening worden gehouden met 
een zeker opportunisme: het is in Nederland nu eenmaal zo dat 
door zich te voegen in het landschap van religieuze stromingen het 
humanisme heeft kunnen profiteren van bestaande faciliteiten 
binnen de publieke orde. Zo hebben we nu humanistische gees-
telijke verzorging in het leger en in gevangenissen, alsmede een van 
overheidswege gesubsidieerde opleiding voor humanistische raads-

                                      

2 Kenmerkend is de volgende reclameboodschap die de Nederlandse publieke 
omroep met enige regelmaat uitzendt. Op de binnenkomer “het geluid van 
religie klinkt tegenwoordig steeds luider” volgt een oproep de humanistische 
keuze voor menselijke verantwoordelijkheid metterdaad te steunen. De tekst 
eindigt met: “anders zijn we helemaal aan de goden overgeleverd”. 

3 Over deze controverse zie bijv. dit bericht in De Volkskrant, (Dohmen & 
Manschot, 2007): Amanda Kluveld en Rozemarijn Schalkx geven een verkeerd 
advies aan het hedendaags humanisme. Dat stellen Joep Dohmen en Henk 
Manschot vandaag in De Volkskrant. Kluveld (historicus) en Schalkx (tot voor 
kort verbonden aan de Universiteit voor Humanistiek, UvH) schreven op 5 mei 
dat het humanisme er goed aan zou doen zich niet langer als surrogaatreligie te 
gedragen. De kernopdracht ligt volgens Kluveld en Schalkx “in het bewaken van 
het beginsel van de scheiding tussen kerk en staat, het bepleiten van een 
seculiere neutrale staat en de bescherming van het individu”. Zij noemen de 
Universiteit voor Humanistiek als een van de aanstichters van het aanschurken 
tegen religies. Volgens Dohmen, universitair docent aan de UvH, en Manschot, 
emeritus hoogleraar filosofie en directeur van het UvH-instituut Kosmopolis 
lijken “de auteurs in de verste verte niet te beseffen dat humanisme en religies 
door de globalisering de laatste decennia in een volstrekt nieuwe situatie zijn 
beland”. 

 Kluveld en Schalkx radicaliseren volgens Dohmen en Manschot de tegenstelling 
tussen humanistisch-seculier versus religieuze culturen en dragen zo bij aan het 
denken in “wij tegen zij”. Het gaat in de huidige samenleving al lang niet meer 
om een tegenstelling tussen humanisme en religie, stellen Dohmen en 
Manschot. “Het gaat om een houding die weigert een samenleving te creëren 
met andersdenkenden tegenover een houding die democratie, dialoog en 
pluraliteit voorstaat.” 



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  7 

lieden die helemaal gemodelleerd is naar de predikantsopleidingen, 
enz.) Tenslotte vinden we onder de humanisten een minderheid die, 
ofschoon zelf agnostisch ten aanzien van het Godsbestaan, de 
invloed van het christendom voor het voortbestaan van de Westerse 
cultuur van essentieel belang acht. Tot die laatsten behoort bij-
voorbeeld Anton Zijderveld, cultuur-socioloog en tot voor kort promi-
nent lid van het CDA (Christen-Democratisch Appel, lang de groot-
ste regeringspartij). Mijn vraag luidt: kan “secularisme” in de zin van 
Bennie van der Walt recht doen aan deze schakeringen? Zijn over 
de hele linie bondgenootschappen uit te sluiten?4  

3. Concentratie en divergentie 

3.1 Werkzame schijn  

In het Philosophia reformata artikel kwam Transforming power zoals 
gezegd zijdelings aan de orde in een beschouwing die aan Hendrik 
van Riessens secularisatietheorie was gewijd. Wat Van Riessens 
benadering onderscheidt, is dat hij de secularisatie tot in de struc-
turen van samenleving en techniek aanwijst, ja zelfs tot in de 
technische apparatuur. Het gaat hem hierin vooral om de rol van de 
wetenschap. Wetenschap abstraheert met een zeker recht van 
Gods presentie in de leefwereld. Het probleem begint waar weten-
schap zich tot wereldbeeld ontwikkelt en kennis die door abstractie 
was verkregen voor bij uitstek betrouwbaar wordt gehouden. Wat 
schijn is (nl. dat het Godsbestaan er niet toe doet) krijgt het 
keurmerk van bewezen waarheid. Over de boog van toegepaste 
wetenschap kan deze schijn zich vervolgens tot in de structuur van 
de artefacten vastzetten (zie Van Riessen, 1967:25-54, 101-123).  

Als ongeloof zich tot in de dingen breed maakt en dan ook langzaam 
maar zeker als een normaal wordt ervaren, ligt het gelijk dan toch 
niet aan de kant van secularisatietheorieën die een afname van 
religie voorspellen? Van Riessens antwoord is genuanceerd, want 
behelst een ja en een nee. Ja, want de schijn dat, grof gezegd, God 
er niet toe doet, is werkzaam: het is geen hersenschim zonder 
realiteitswaarde. Het is ook geen ideologie die een samenleving op 
                                      

4 Voor een vorm van samenwerking op het filosofische vlak, zie Brugmans 
(2002). Behalve als één van de negenentwintig auteurs, was ik ook referent 
namens de Stichting Reformatorische Wijsbegeerte, en als zodanig nauw bij de 
totstandkoming van dit boek betrokken. De samenwerking met het 
Humanistisch Verbond is van begin tot einde goed geweest. De eerlijkheid 
gebiedt wel te zeggen dat er moeite waren met betrekking tot uitgesproken 
secularistische opvattingen van tenminste één humanistische auteur. 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

8   Koers 75(1) 2010:1-13 

afstand kan proberen te houden door om zich heen de façade van 
een civil religion op te richten. Nee, omdat, hoe werkzaam ook, de 
schijn toch schijn blijft.  

Door de werkzaamheid te benadrukken, wil Van Riessen zijn lezers 
ervan doordringen de ernst van de situatie niet te onderschatten: de 
genoemde schijn wint met de dag aan plausibiliteit. Het ligt in zijn lijn 
te zeggen dat theorieën die secularisatie aan dalend kerkbezoek 
afmeten, aan de oppervlakte blijven en zich op uiterlijke symptomen 
blindstaren. Als het om diepte gaat, komt Van Riessen (net als Van 
der Walt trouwens) bij een geloof uit. Het is het geloof dat weten-
schap de laatste arbiter is in zaken van wat waar is en wat niet. Dat 
wetenschap zo het laatste woord verkrijgt, is omdat mensen er hun 
hart op zetten. En waarom ze dit doen? Omdat ook zij van nature 
religieus zijn. 

Hetzelfde artikel gaf voorbeelden die laten zien dat de term secu-
larisme al in de negentiende-eeuwse Engelssprekende wereld op 
ongeveer dezelfde wijze gebruikt werd als nu door Van der Walt. De 
secularisme kritiek heeft dus oude papieren, en is bepaald niet al-
leen een specialiteit van calvinistisch-wijsgerige huize! In dit verband 
werd ook gewezen op een parallel met de kritiek van een Neuhaus 
op het neutraliteitsideaal. Hier is de passage over diens. 

Men zal er een vergelijkbare secularisme-kritiek vinden, maar 
dan afgestemd op de Noord-Amerikaanse situatie. De teneur is 
evenzeer dat neutraliteit een onmogelijke droom is. Het 
publieke terrein blijft volgens Neuhaus nooit lang leeg: is de ene 
religie verdwenen, dan wordt het vacuüm door een volgende 
opgevuld. (cf. Neuhaus, 1984:74.)  

3.2 In de verstrooiing 

Wat we bij Bennie van der Walt vinden, is dus ten volle waard se-
rieus te worden genomen. Dat het Philosophia reformata-artikel 
niettemin een kritische wending nam, is vanwege de sterke versie 
van de concentratiethese, een kwestie die boven al werd aan-
geroerd.  

De aanleiding tot de formulering van een afwijkende visie lag in het 
verschijnsel dat bekend staat als “multiple religious participation” 
(MRP) – het fenomeen dat iemand zich tot meer dan één godsdienst 
bekent. Ik werk dit nu verder uit.  

Zoals bekend is in China (en breder: het Verre Oosten) het ver-
schijnsel wijd verbreid dat personen zowel aan confuciaanse, 



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  9 

taoïstische als aan boeddhistische rituelen deelnemen (Griffioen, 
2006). Wij zijn geneigd dit verschijnsel als syncretisme te duiden. De 
Chinese (in Amerika levende) filosoof Chenyang Li betoogt echter 
dat dit onjuist is, aangezien er geen vermenging van religies plaats-
vindt. Let er op hoe hij MRP en syncretisme onderscheidt:  

Multiple religious participation, however, is different from 
syncretism. People of multiple religious participation practice 
more than one religion with a recognition that these are 
different. They do it without making an effort to integrate them 
into one single religion on the basis of some common tenets. 
(Li, 1999:151.) 

Nu kan het zijn dat Chinese bronnen de neiging hebben MRP te 
ideaaltypisch te duiden, als zou in deze praktijk elk eenheidsstreven 
ontbreken en als zouden de verschillende rituelen keurig ge-
scheiden blijven. Enige scepsis lijkt me hier wel op zijn plaats. Maar 
dan blijft nochtans overeind dat geen van deze rituelen een totaal 
beslag legt op de deelnemer. Zoals ik zelf meemaakte als gast van 
een Taiwanese familie, heeft men bij het overlijden van een familie-
lid de keuze uit confuciaanse en taoïstische rituelen, en kan men 
ook nog boeddhistische voorschriften inzake rouw volgen, zonder 
naar eigen besef ook maar ergens aan de integriteit van één van 
deze religies tekort te doen. Dit wil niet zeggen dat de gezindheid 
van het hart er niet toe doet. In tegendeel, oprechtheid is een 
voorwaarde voor het welslagen van de rituelen. Saillant gegeven is 
evenwel dat geen van deze religies een totaal beslag op het leven 
beoogt te leggen. Het “geen duimbreed” uit Kuypers rede over 
“Souvereiniteit in eigen kring” vindt hier geen pendant! 

3.3 Onbepaaldheid 

Hoe ligt dit bij de monotheïstische religies: christendom, islam en 
judaïsme? Ook hier komt “multiple religious participation” voor. Het 
is niet voor niets dat Ellis en Ter Haar (2004), schrijvend over reli-
gies en machten in Afrika, dit fenomeen van meet af op christendom 
en islam betrekken. 

Plural religious allegiance is common, with individuals 
frequenting several religious communities at once or practicing 
rituals regarded in the west as belonging to different or 
competing systems of belief, such as Christianity and Islam, or 
Christianity and ‘traditional’ religion. (Ellis & Ter Haar, 2004:51.)  

Het verschil ten opzichte van de oude religies van het Oosten is 
evenwel dat het nu een niet-normaal verschijnsel betreft. MRP komt 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

10   Koers 75(1) 2010:1-13 

voor, maar gaat duidelijk tegen de norm in. De norm is onvoor-
waardelijke toewijding tot de religie die men kiest. In deze abso-
luutheid ligt, historisch gezien, het voornaamste verschil tussen 
West en Oost. 

Maar nu moeten we oppassen voor (verkeerde) Konsequenz-
macherei. Gaat men er eenmaal van uit dat de menselijke natuur 
onuitwisbaar religieus is: wat ligt dan meer voor de hand dan ook 
aan te nemen dat idolen, ideologieën en “-ismen”5 die in 
confrontatie en wisselwerking met (vooral) de christelijke religie zijn 
opgekomen in principe ook in haar absoluutheid delen en op 
vergelijkbare wijze van hun volgelingen totale toewijding vragen? De 
aanname ligt inderdaad voor de hand, maar is toch niet zonder meer 
gewettigd. Neem opnieuw het Nederlandse humanisme: 
beschouwen we het als spiegelbeeld van christelijk geloof, dan 
zullen we voetstoots aannemen dat het in principe van zijn 
volgelingen een onvoorwaardelijke commitment vraagt, en verder 
dat het “genoeg in huis heeft” om die toewijding zinvol te doen 
schijnen. Ik betwijfel zowel het een als het ander. In de eerste plaats 
zijn me geen voorbeelden bekend van absolute claims. In de tweede 
plaats is het dubieus of het voldoende substantie heeft om zich tot 
een omvattende leer of ideologie te kunnen ontwikkelen. Moet je 
niet veeleer stellen dat het de religieuze aandrift niet kan bevredigen 
en zelfs geen sluitende “humanistische wereldbeschouwing” heeft 
aan te bieden?  

Als bijzonder hoogleraar Reformatorische wijsbegeerte te Leiden 
(1979-1990) had ik regelmatig contact met Marcel Fresco, bezetter 
van de humanistische leerstoel “Socrates”. Rond 1985 organiseer-
den wij een publieke discussie, waaraan ook Paul van Tongeren 
deelnam, de houder van de Radboud-leerstoel voor katholieke filo-
sofie. Met een minimum aan bekendmaking kregen we de zaal vol. 
Mijn uitgangsstelling in de discussie was dat iedereen, ook Fresco, 
een wereldbeschouwing heeft. Diens reactie was bijna wanhopig: 
“elke keer dat ik met een calvinist debatteer moet ik opnieuw uit-
leggen dat ik geen wereldbeschouwing heb”. Dit was een under-
statement, want ik kende hem goed genoeg om te weten dat hij zich 
in zijn werk en leven door humanistische beginselen liet leiden. De 
waarheid was evenwel dat hij geen volledige wereldbeschouwing 

                                      

5 Gemakshalve onderscheid ik niet tussen idolen (verabsoluteerde sport, sex, 
gezondheid, wetenschappelijke kennis, enz.), ideologieën (gelieerd aan 
maatschappelijke bewegingen) en -ismen (fysicalistische, materialistische, 
psychologistische, logicistische, historistische, etc., wereldbeelden). 



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  11 

bezat. Was het daarom achteraf gezien niet beter geweest te begin-
nen met de vraag of het humanisme wel in staat is een all-round 
wereldbeschouwing te leveren en of het niet waar ’t aankomt op 
vragen van leven en dood zijn aanhangers, met inbegrip van Marcel 
Fresco, in de kou laat staan?  

4. Tweërlei gebruik van de concentratie-these  
Terug naar secularisme. De lezer zal zich inmiddels afvragen of 
deze auteur de term nog wel kan blijven gebruiken. Is op mijn 
standpunt de term zelf niet al een probleem? Het antwoord is ja en 
nee. Ja, in de zin dat het gebruik geproblematiseerd dient te wor-
den. Nee, als bedoeld zou zijn dat secularisme voortaan geheel on-
bruikbaar is. Problematisch is slechts de onkritische aanname van 
een concentratietendens in secularisatie-verschijnselen. Hiermee wil 
helemaal niet gezegd zijn dat deze tendens zich niet kan voordoen. 
Ook naar mijn oordeel zijn er tekenen die in die richting wijzen 
(naast andere waarvan ik dat betwijfel). Hier zij herinnerd aan het 
slotgedeelte van een recente bijdrage voor Woord en daad. Het ging 
er om openingen en moeiten voor reformatorische filosofie in Neder-
land. Als voorbeeld van moeite werd het verlies van twee bijzondere 
leerstoelen genoemd, naast de moeite door te dringen tot de kolom-
men van de glossy filosofische magazines en de prestigieuze fora. 
Na erkenning van tekortkomingen aan Reformatorische zijde, wees 
ik toch secularisme aan als de belangrijkste factor: 

Maar als alles gezegd en gedaan is, blijft er toch een voorname 
(m.i. voornaamste) factor ongenoemd, en die is van geestelijke 
aard: het is de geest van secularisme die geen integraal 
christelijke visie naast zich verdraagt. (Griffioen, 2009:38.) 

Zo komen we tenslotte uit bij tweeërlei gebruik van de concentratie-
these. De ene is de strikte modus, leunend op de gedachte dat 
(positieve) religie altijd een totaal beslag legt op het leven van haar 
volgelingen, en dat idolen hiervan een spiegelbeeld vormen. De 
andere is de kritische, die zich tot een restrictief gebruik beperkt. Het 
kan dan gaan om een lezen van zichtbare tekens en duiding van 
een actuele tendens, maar ook zeer wel om een concentratie-ten-
dens die voor het blote oog niet zichtbaar is en alleen op het radar-
scherm van geestelijke verbeelding verschijnt.  

Dit laatstgenoemde is belangrijk. Zoals het voorbeeld van het Ne-
derlandse humanisme duidelijk maakte, ontbreekt het substituten 
voor het christelijk geloof veelal aan substantie om de religieuze 
honger te kunnen bevredigen. Daardoor ontwikkelen zich labiele 



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt 

12   Koers 75(1) 2010:1-13 

ideologische systemen in de samenleving, die als zodanig de 
mogelijkheid van radicalisering in zich dragen. Waar het blote oog 
niets ontwaart dan voortgaande verbijzondering en fragmentarise-
ring ziet, kan een geestelijke verbeeldingskracht al een geconcen-
treerde anti-religie zien opdoemen. In deze zin heeft secularisme 
een belangrijke attenderende waarde. 

Van harte wens ik Transforming power een tweede editie toe. Zou 
de auteur het gebruik van de concentratie-these in boven bedoelde 
zin problematiseren, dan voorspel ik dat dit werk nog verder aan 
overtuigingskracht zal winnen.  

Geraadpleegde bronnen 

BRUGMANS, E., red. 2002. Cultuurfilosofie, katholieke, reformatorische, 
humanistische, islamitische en joodse reflecties over onze cultuur. Open 
Universiteit: Damon, Budel. 

DOHMEN, J. & MANSCHOT, H. 2007. Verkeerd advies aan hedendaags 
humanisme. De Volkskrant: Het Betoog, 26 mei. 

ELLIS, S. & TER HAAR, G. 2004. Worlds of power: religious thought and 
political practice in Africa. London: Hurst. 

GRIFFIOEN, S. 2006. Multiple religious participation in China: a philosophical 
puzzle. (In Goheen, M. & O’Gara, M., eds. That the world may believe: 
essays on mission and unity in honour of George Vandervelde. Lanham: 
University Press of America. p. 67-81.) 

GRIFFIOEN, S. 2008. Secularisme en secularisatie. Philosophia reformata, 
73:71-84. 

GRIFFIOEN, S. 2009. Reformatorische filosofie in Nederland: openingen en 
moeiten. Woord en daad, 49(407):35-38. 

LI, C. 1999. The Tao encounters the West: explorations in comparative 
philosophy. Albany: SUNY. 

NEUHAUS, R.J. 1984. The naked public square. Grand Rapids: Eerdmans. 
VAN DER WALT, B.J. 2007. Transforming power: challenging contemporary 

secular society. Potchefstroom: Institute for Contemporary Christianity in 
Africa. 

VAN RIESSEN, H. 1967. Mondigheid en de machten. Amsterdam: Buijten & 
Schipperheijn. (Reeks Christelijk Perspectief.) 

Kernwoorden 
concentratie-these: reformatorische wijsbegeerte 
humanisme als religie 
religieuze menselijke natuur 
secularisatietheorie 
secularisme  



S. Griffioen 

Koers 75(1) 2010:1-13  13 

Key concepts:  
concentration-theme: reformational philosophy 
human nature as intrinsically religious 
humanism as a religion 
secularisation theory 
sekularisme 


