Een concentratieprobleem bij
B.J. van der Walt

S. Griffioenl
Emeritus: Wijsbegeerte
Vrije Universiteit

AMSTERDAM
E-mail: veelzicht@planet.nl

Abstract
B.J. van der Walt’s concentration problem

This contribution probes the concept of secularism, a key notion
of B.J. van der Walt's “Transforming power” (2007). It is found
that Van der Walt's interpretation of secularism rests on a
double assumption. The first assumption is that human nature
Is intrinsically religious. Humans cannot live without putting their
trust in something. The second is that this religious nature
manifests itself in “concentrated” ways, rather than dispersing
itself over a plurality of objects. These assumptions in tandem
explain why Van der Walt holds the view that atheism, agnos-
ticism and even overt indifference in matters of faith are at heart
propelled by convictions that share the main features of positive
religions. It also explains why he assumes that all these con-
victions tend towards one and the same goal: to gain domi-
nance in the public realm.

This article is sympathetic towards the first assumption, and
skeptical towards the second. It is argued that the “concen-
tration-thesis” fails to do justice to world and life-views that
obviously do not claim total allegiance. To illustrate this point it
turns to the phenomenon of “multiple religious participation”, as
well as to different strands within contemporary humanism. It
concludes that the main problem may well be that secular
culture has little to offer to satisfy the innate religious drive in
humankind.

1 Ik dank de keurders van dit tijdschrift voor nuttige aanwijzingen tot verbetering.
Keurder C dank ik bovendien voor suggesties voor een vervolg discussie.

Koers 75(1) 2010:1-13 1



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

Finally, an attempt is made to amend the notion of secularism in
such a way as to steer clear from “Konsequenzmacherei”.

Samenvatting
Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

Deze bijdrage onderzoekt een dubbele veronderstelling van de
benadering van secularisatie en secularisme in B.J. van der
Walt's “Transforming power” (2007). De eerste veronderstelling
Is dat de menselijke natuur intrinsiek religieus is, in de zin dat
niemand kan leven zonder zich aan iemand of iets toe te
vertrouwen. De tweede aanname, door mij aangeduid als de
“concentratie these”, is dat de religieuze impuls normaliter zich
in geconcentreerde vorm uit, in plaats van zich over meerdere
objecten te verdelen. Op grond van beide vooronderstellingen
herleidt Van der Walt atheisme en zelfs godsdienstige on-
verschilligheid tot overtuigingen die qua intensiteit met geloofs-
overtuigingen overeenstemmen en evenals de laatste naar
hegemonie streven op het publieke terrein.

Na het analytische deel volgt een eigen stellingname. De
schrijver van deze bijdrage staat sympathiek tegenover de
eerste aanname, maar verwerpt de tweede. Het voornaamste
argument is dat de concentratie these geen recht doet aan het
verschijnsel van wereld- en levensbeschouwingen die het leven
van aanhangers niet volledig in beslag nemen. Deze stelling
wordt uitgewerkt in een beschouwingen over het hedendaagse
humanisme en het verschijnsel van “multiple religious par-
ticipation”.

1. Vooraf

Het is een eer mee te mogen werken aan dit speciale nummer voor
vriend Bennie van der Walt. De herinneringen aan hem gaan terug
tot de tijd dat we samen bij prof. S.U. Zuidema colleges volgden
over Thomas, De ente et essentia. Dat zal in 1967 zijn geweest.
Verder bewaar ik goede herinneringen aan ontmoetingen van uit-
eenlopende aard, waar onder binnen het verband van de Inter-
national Association for the Promotion of Christian Higher Education
(IAPCHE). Graag verbind ik aan dit artikel mijn persoonlijke geluk-
wensen.

Bennie is ongeveer de laatste persoon met wie je van mening zou
willen verschillen, en toch voelde ik een verschil van inzicht op-
komen bij gebruik van zijn Transforming power (Van der Walt, 2007)
als verplichte lectuur bij mijn colleges voor de opleiding International
Master Christian Studies aan de Vrije Universiteit. Al hoewel geheel
geestverwant in de hoofdzaken, ervoer ik de duiding van secularism

2 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

als te massief. De kwestie kwam vervolgens in beknopte vorm aan
de orde in een opstel over secularisatie voor Philosophia reformata
(Griffioen, 2008:71-84). Bij de bespreking van Hendrk van Riessens
visie op secularisatie trok ik een lijn door naar Van der Walt. Het
ging om de stelling dat achter de schijn van godsverduistering een
(anti-)geloof schuil gaat. Van Riessen en Van der Walt gaan ervan
uit dat de behoefte in “iets” te geloven tot de menselijke natuur
behoort en dat dus achter de geseculariseerde mens nog altijd een
“gelovige” schuilgaat, dit wil zei iemand die nog steeds ergens zijn
ankers uitgooit, vertrouwend er houvast te vinden. Hier nam mijn
betoog een kritische wending. Wat ik wilde problematiseren is een
assumptie die bij beiden met de zojuist genoemde gepaard gaat, te
weten dat aan alle geloof — ook het ongelovige geloof — een con-
centratietendens eigen is. De veronderstelling is dat de geseculari-
seerde mens nog altijd naar een laatste houvast zoekt en bewust of
onbewust daarop al zijn strevingen concentreert. Ongeloof vormt zo
bezien het negatieve spiegelbeeld van geloof. Aldus vallen ongeloof
en positief geloof onder de ene categorie “geloof”.

In het genoemde artikel werd alleen een begin gemaakt met deze
kritische bevraging. De huidige bijdrage beoogt deze argumentatie
voort te zetten in een dialoog met Transforming power. Begonnen
wordt met een bespreking van wat dit boek inzake secularism leert.
Daarop volgt een verdieping en uitbreiding van wat in het eerder ge-
noemde artikel al ontwikkeld was. Het slotgedeelte nuanceert de
gerezen verschillen door te onderscheiden tussen tweeérlei gebruik
van de concentratie-these en maakt zo de weg vrij voor een her-
formulering van Van der Walts secularisatietheorie die het wezen
ervan bewaart en de door mij verwoorde bezwaren wegneemt.

2. Transforming power

2.1 Intfroductie

Transforming power beschouwt secularisme als de meest kenmer-
kende uiting van de geest van deze tijd (Van der Walt, 2007:223).
Van der Walt vreest dat in Zuid Afrika velen blind voor deze tijdgeest
zijn. Als historische verklaring draagt hij aan dat in de periode van
voor 1994 een facade van christelijke waarden was opgetrokken
waardoor secularisatie allereerst een gevaar scheen dat van buiten-
af de Zuid-Afrikaanse samenleving bedreigde. Hierdoor bleven
velen blind voor wat van binnenuit kwam. Na 1994, schrijft Van der
Walt “the Afrikaners no longer had the political power to further their
Christian convictions”; eerst toen vielen de schellen van de ogen en
zag men met schrik hoe geseculariseerd de eigen samenleving in

Koers 75(1) 2010:1-13 3



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

feite was geworden. Maar ook sindsdien weten slechts weinigen het
gevaar tot in de diepte te peilen (Van der Walt, 2007:225).

Secularisatietheorieén zijn volgens Van der Walt mede debet aan
deze kortzichtigheid. Zij concentreren zich op uitwendige verschijn-
selen zoals dalend kerkbezoek (Van der Walt, 2007:228), en con-
cluderen dat de religiositeit afneemt, zonder op te merken dat secu-
larisme zelf een (tegen-)religie is. Onder deze theoretici vormt Peter
Berger een uitzondering in zoverre hij erkent dat de mens van na-
ture religieus is: “man is inherently a religious being who con-
sequently seeks for sense and meaning which goes beyond his em-
pirical existence”, zo geeft de schrijver diens opvatting weer (Van
der Walt, 2007:229). Om het secularisme te weerstaan, is het eerst
nodig religie en tegen-religie in hun radicaliteit te peilen. De crux is
dat de mens als religieus wezen is geschapen en dat dus een
religieuze oriéntatie — zij het op God of afgod gericht — de levens-
richting bepaalt (Van der Walt, 2007:233).

2.2 Secularisme in geconcentreerde vorm

In deze samenhang stuiten we ook op wat ik zo-even een bijkomen-
de assumptie noemde, namelijk dat niet alleen aan (positieve) reli-
gie, maar ook aan haar substituut een eenheidsstreven inherent zou
zijn. Ten aanzien van ons onderwerp betekent het om te beginnen
dat de verschijnselen die we tezamen als “secularisatie” aanduiden
op een dieper liggend “secularisme” worden betrokken. Het betekent
verder dat dit secularisme als een reéle kracht wordt beschouwd;
een kracht die zich naar buiten toe ook als zodanig doet gelden.

Hiermee zijn “nominalistische” duidingen afgewezen. Voorbeelden
van zulke interpretaties zijn wel te bedenken. Zo zou men secula-
risme als een “container-begrip” kunnen beschouwen, dit wil zeggen
als een verzamelbegrip voor diverse verschijnselen die door niet
meer dan familieverwantschappen bijeen worden gehouden, en bij
nauwkeuriger onderscheiden wellicht zoveel onderlinge verschillen
laten zien dat ze met evenveel zo niet meer reden onder verschil-
lende categorieén gesubsumeerd hadden kunnen worden. Een
tweede mogelijkheid, die dichter in de buurt van Van der Walt blijft,
is te onderscheiden tussen “drijfveer” en “uitingen”. Men kan ener-
zijds (met B.J. van der Walt) van een geconcentreerde religieuze
drijfveer uitgaan, en toch ten aanzien van de uitwerking een meer
nominalistische visie ontwikkelen. Later meer hierover.

The Transforming power veronderstelt een concentratietendens zo-
wel in drijfveer als uitingen, en komt aldus tot de stelling dat het

4 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

secularisme een totaal beslag op het leven wil leggen en als alle
religie meer wil zijn dan een private overtuiging: “It pursues the ideal
(at least in the public field) of being the dominant faith” (Van der
Walt, 2007:233).

2.3 Postmodernisme als testcase

Het wordt spannend waar het postmoderne levensklimaat aan de
orde komt. Kan in dit klimaat wel een eenheidsstreven gedijen? Is
het niet veeleer zo dat het diversiteit tolereert, zo niet prijst, en al
wat zich als meerduidig voordoet bejubelt? Of moeten we aanne-
men dat deze veelgenoemde postmoderne “openheid” een facade is
waarachter nog wel degelijk een eenheidsstreven schuil gaat? Het
verbaast niet dat Van der Walt de laatstgenoemde conclusie trekt.
Het is zijn overtuiging dat het postmoderne levensklimaat in ver-
gelijking tot de modernistische mentaliteit zelfs een extra gevaar in
zich bergt. Ja zeker, een bepaalde welwillendheid ten opzichte van
religieuze diversiteit wil hij niet ontkennen (Van der Walt, 2007:258).
Maar of er nu ook sprake is van een principi€le wending ten op-
zichte van het modernistische ongeloof? Hij waagt het te betwijfelen.
Het postmodernisme is slechts een nieuwe variant van secularisme.
Vergissen we ons niet dan beschouwt hij de postmoderne openheid
voor diversiteit eerder als een gevaar (nl. als aanleiding tot verslap-
ping van waakzaamheid) dan als een wending ten goede.

Nu een mogelijke tegenwerping. Ook wie met de auteur instemt dat
het naief zou zijn de postmoderne geest als een bondgenoot te
begroeten (bijv. omdat men er een drijfveer achter vermoedt die niet
uit God is), kan zeer wel met hem verschillen ten aanzien van de
stelling dat deze geest slechts een nieuwe vorm van secularisme
zou zijn. “Postmodernism is merely a new form of secularism and
thus cannot be seen as an ally of Christians against secularism.”
(Van der Walt, 2007:260.) Men kan dus met Van der Walt in de
postmoderne tijdgeest een doorwerking en versterking van secu-
lariserende krachten zien, en tegelijk van oordeel zijn dat deze geest
z0o weinig samenbindend vermogen heeft dat per saldo de oppositie
tegen het christelijke geloof aan eenduidigheid inboet. Wie deze re-
denering volgt, zal ook de mogelijkheid van partiéle bondgenoot-
schappen niet op de voorhand willen uitsluiten.

2.4 Humanisten in soorten

Ik geef het voorbeeld van de Humanistische beweging in Nederland.
Hierbinnen tekenen zich ten aanzien van ons onderwerp twee
kampen af, met daarbinnen nog weer significante verschillen. De

Koers 75(1) 2010:1-13 5



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

meeste aandacht trekken de voorstanders van terugdringing van de
publieke invloed van religie.2 Anderzijds zijn er misschien wel even-
veel humanisten die een neutrale staat een schrikbeeld noemen en
het neutraliteitsstreven van de eerst bedoelden soms meer duchten
dan de “terugkeer van religie in het publieke domein”.3 Deze
positieve houding kan evenwel weer verschillend gemotiveerd zijn.
Niet zelden is het motief een verdediging in algemene zin van de
vrijneid van meningsuiting op het publieke terrein — een vrijheid
waaronder zowel godsdienstige als anti-godsdienstige uitingen
vallen. Maar er zijn er wel degelijk ook die religieuze inspiratie voor
onmisbaar houden en er geen moeite mee hebben dat het hu-
manisme zelf tot de religieuze stromingen wordt gerekend.
(Overigens moet bij dit laatste wel rekening worden gehouden met
een zeker opportunisme: het is in Nederland nu eenmaal zo dat
door zich te voegen in het landschap van religieuze stromingen het
humanisme heeft kunnen profiteren van bestaande faciliteiten
binnen de publieke orde. Zo hebben we nu humanistische gees-
telijke verzorging in het leger en in gevangenissen, alsmede een van
overheidswege gesubsidieerde opleiding voor humanistische raads-

2 Kenmerkend is de volgende reclameboodschap die de Nederlandse publieke
omroep met enige regelmaat uitzendt. Op de binnenkomer “het geluid van
religie klinkt tegenwoordig steeds luider” volgt een oproep de humanistische
keuze voor menselijke verantwoordelijkheid metterdaad te steunen. De tekst
eindigt met: “anders zijn we helemaal aan de goden overgeleverd”.

3 Over deze controverse zie bijv. dit bericht in De Volkskrant, (Dohmen &
Manschot, 2007): Amanda Kluveld en Rozemarijn Schalkx geven een verkeerd
advies aan het hedendaags humanisme. Dat stellen Joep Dohmen en Henk
Manschot vandaag in De Volkskrant. Kluveld (historicus) en Schalkx (tot voor
kort verbonden aan de Universiteit voor Humanistiek, UvH) schreven op 5 mei
dat het humanisme er goed aan zou doen zich niet langer als surrogaatreligie te
gedragen. De kernopdracht ligt volgens Kluveld en Schalkx “in het bewaken van
het beginsel van de scheiding tussen kerk en staat, het bepleiten van een
seculiere neutrale staat en de bescherming van het individu”. Zij noemen de
Universiteit voor Humanistiek als een van de aanstichters van het aanschurken
tegen religies. Volgens Dohmen, universitair docent aan de UvH, en Manschot,
emeritus hoogleraar filosofie en directeur van het UvH-instituut Kosmopolis
liken “de auteurs in de verste verte niet te beseffen dat humanisme en religies
door de globalisering de laatste decennia in een volstrekt nieuwe situatie zijn
beland”.

Kluveld en Schalkx radicaliseren volgens Dohmen en Manschot de tegenstelling
tussen humanistisch-seculier versus religieuze culturen en dragen zo bij aan het
denken in “wij tegen zij". Het gaat in de huidige samenleving al lang niet meer
om een tegenstelling tussen humanisme en religie, stellen Dohmen en
Manschot. “Het gaat om een houding die weigert een samenleving te creéren
met andersdenkenden tegenover een houding die democratie, dialoog en
pluraliteit voorstaat.”

6 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

lieden die helemaal gemodelleerd is naar de predikantsopleidingen,
enz.) Tenslotte vinden we onder de humanisten een minderheid die,
ofschoon zelf agnostisch ten aanzien van het Godsbestaan, de
invloed van het christendom voor het voortbestaan van de Westerse
cultuur van essentieel belang acht. Tot die laatsten behoort bij-
voorbeeld Anton Zijderveld, cultuur-socioloog en tot voor kort promi-
nent lid van het CDA (Christen-Democratisch Appel, lang de groot-
ste regeringspartij). Mijn vraag luidt: kan “secularisme” in de zin van
Bennie van der Walt recht doen aan deze schakeringen? Zijn over
de hele linie bondgenootschappen uit te sluiten?4

3. Concentratie en divergentie

3.1 Werkzame schijn

In het Philosophia reformata artikel kwam Transforming power zoals
gezegd zijdelings aan de orde in een beschouwing die aan Hendrik
van Riessens secularisatietheorie was gewijd. Wat Van Riessens
benadering onderscheidt, is dat hij de secularisatie tot in de struc-
turen van samenleving en techniek aanwijst, ja zelfs tot in de
technische apparatuur. Het gaat hem hierin vooral om de rol van de
wetenschap. Wetenschap abstraheert met een zeker recht van
Gods presentie in de leefwereld. Het probleem begint waar weten-
schap zich tot wereldbeeld ontwikkelt en kennis die door abstractie
was verkregen voor bij uitstek betrouwbaar wordt gehouden. Wat
schijn is (nl. dat het Godsbestaan er niet toe doet) krijgt het
keurmerk van bewezen waarheid. Over de boog van toegepaste
wetenschap kan deze schijn zich vervolgens tot in de structuur van
de artefacten vastzetten (zie Van Riessen, 1967:25-54, 101-123).

Als ongeloof zich tot in de dingen breed maakt en dan ook langzaam
maar zeker als een normaal wordt ervaren, ligt het gelijk dan toch
niet aan de kant van secularisatietheorieén die een afname van
religie voorspellen? Van Riessens antwoord is genuanceerd, want
behelst een ja en een nee. Ja, want de schijn dat, grof gezegd, God
er niet toe doet, is werkzaam: het is geen hersenschim zonder
realiteitswaarde. Het is ook geen ideologie die een samenleving op

4 Voor een vorm van samenwerking op het filosofische vlak, zie Brugmans
(2002). Behalve als één van de negenentwintig auteurs, was ik ook referent
namens de Stichting Reformatorische Wijsbegeerte, en als zodanig nauw bij de
totstandkoming van dit boek betrokken. De samenwerking met het
Humanistisch Verbond is van begin tot einde goed geweest. De eerlijkheid
gebiedt wel te zeggen dat er moeite waren met betrekking tot uitgesproken
secularistische opvattingen van tenminste één humanistische auteur.

Koers 75(1) 2010:1-13 7



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

afstand kan proberen te houden door om zich heen de fagade van
een civil religion op te richten. Nee, omdat, hoe werkzaam ook, de
schijn toch schijn blijft.

Door de werkzaamheid te benadrukken, wil Van Riessen zijn lezers
ervan doordringen de ernst van de situatie niet te onderschatten: de
genoemde schijn wint met de dag aan plausibiliteit. Het ligt in zijn lijn
te zeggen dat theorieén die secularisatie aan dalend kerkbezoek
afmeten, aan de opperviakte blijven en zich op uiterlijke symptomen
blindstaren. Als het om diepte gaat, komt Van Riessen (net als Van
der Walt trouwens) bij een geloof uit. Het is het geloof dat weten-
schap de laatste arbiter is in zaken van wat waar is en wat niet. Dat
wetenschap zo het laatste woord verkrijgt, is omdat mensen er hun
hart op zetten. En waarom ze dit doen? Omdat ook zij van nature
religieus zijn.

Hetzelfde artikel gaf voorbeelden die laten zien dat de term secu-
larisme al in de negentiende-eeuwse Engelssprekende wereld op
ongeveer dezelfde wijze gebruikt werd als nu door Van der Walt. De
secularisme kritiek heeft dus oude papieren, en is bepaald niet al-
leen een specialiteit van calvinistisch-wijsgerige huize! In dit verband
werd ook gewezen op een parallel met de kritiek van een Neuhaus
op het neutraliteitsideaal. Hier is de passage over diens.

Men zal er een vergelijkbare secularisme-kritiek vinden, maar
dan afgestemd op de Noord-Amerikaanse situatie. De teneur is
evenzeer dat neutraliteit een onmogelijke droom is. Het
publieke terrein blijft volgens Neuhaus nooit lang leeg: is de ene
religie verdwenen, dan wordt het vacuim door een volgende
opgevuld. (cf. Neuhaus, 1984:74.)

3.2 In de verstrooiing

Wat we bij Bennie van der Walt vinden, is dus ten volle waard se-
rieus te worden genomen. Dat het Philosophia reformata-artikel
niettemin een kritische wending nam, is vanwege de sterke versie
van de concentratiethese, een kwestie die boven al werd aan-
geroerd.

De aanleiding tot de formulering van een afwijkende visie lag in het
verschijnsel dat bekend staat als “multiple religious participation”
(MRP) — het fenomeen dat iemand zich tot meer dan één godsdienst
bekent. Ik werk dit nu verder uit.

Zoals bekend is in China (en breder: het Verre Oosten) het ver-
schijnsel wijd verbreid dat personen zowel aan confuciaanse,

8 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

taoistische als aan boeddhistische rituelen deelnemen (Griffioen,
2006). Wij zijn geneigd dit verschijnsel als syncretisme te duiden. De
Chinese (in Amerika levende) filosoof Chenyang Li betoogt echter
dat dit onjuist is, aangezien er geen vermenging van religies plaats-
vindt. Let er op hoe hij MRP en syncretisme onderscheidt:

Multiple religious participation, however, is different from
syncretism. People of multiple religious participation practice
more than one religion with a recognition that these are
different. They do it without making an effort to integrate them
into one single religion on the basis of some common tenets.
(Li, 1999:151.)

Nu kan het zijn dat Chinese bronnen de neiging hebben MRP te
ideaaltypisch te duiden, als zou in deze praktijk elk eenheidsstreven
ontbreken en als zouden de verschillende rituelen keurig ge-
scheiden blijven. Enige scepsis lijkt me hier wel op zijn plaats. Maar
dan blijft nochtans overeind dat geen van deze rituelen een totaal
beslag legt op de deelnemer. Zoals ik zelf meemaakte als gast van
een Taiwanese familie, heeft men bij het overlijden van een familie-
lid de keuze uit confuciaanse en taoistische rituelen, en kan men
ook nog boeddhistische voorschriften inzake rouw volgen, zonder
naar eigen besef ook maar ergens aan de integriteit van €én van
deze religies tekort te doen. Dit wil niet zeggen dat de gezindheid
van het hart er niet toe doet. In tegendeel, oprechtheid is een
voorwaarde voor het welslagen van de rituelen. Saillant gegeven is
evenwel dat geen van deze religies een totaal beslag op het leven
beoogt te leggen. Het “geen duimbreed” uit Kuypers rede over
“Souvereiniteit in eigen kring” vindt hier geen pendant!

3.3 Onbepaaldheid

Hoe ligt dit bij de monotheistische religies: christendom, islam en
judaisme? Ook hier komt “multiple religious participation” voor. Het
is niet voor niets dat Ellis en Ter Haar (2004), schrijvend over reli-
gies en machten in Afrika, dit fenomeen van meet af op christendom
en islam betrekken.

Plural religious allegiance is common, with individuals
frequenting several religious communities at once or practicing
rituals regarded in the west as belonging to different or
competing systems of belief, such as Christianity and Islam, or
Christianity and ‘traditional’ religion. (Ellis & Ter Haar, 2004:51.)

Het verschil ten opzichte van de oude religies van het Oosten is
evenwel dat het nu een niet-normaal verschijnsel betreft. MRP komt

Koers 75(1) 2010:1-13 9



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

voor, maar gaat duidelijk tegen de norm in. De norm is onvoor-
waardelijke toewijding tot de religie die men kiest. In deze abso-
luutheid ligt, historisch gezien, het voornaamste verschil tussen
West en Oost.

Maar nu moeten we oppassen voor (verkeerde) Konsequenz-
macherei. Gaat men er eenmaal van uit dat de menselijke natuur
onuitwisbaar religieus is: wat ligt dan meer voor de hand dan ook
aan te nemen dat idolen, ideologieén en “-ismen”> die in
confrontatie en wisselwerking met (vooral) de christelijke religie zijn
opgekomen in principe ook in haar absoluutheid delen en op
vergelijkbare wijze van hun volgelingen totale toewijding vragen? De
aanname ligt inderdaad voor de hand, maar is toch niet zonder meer
gewettigd. Neem opnieuw het Nederlandse humanisme:
beschouwen we het als spiegelbeeld van christelijk geloof, dan
zullen we voetstoots aannemen dat het in principe van zijn
volgelingen een onvoorwaardelijke commitment vraagt, en verder
dat het “genoeg in huis heeft” om die toewijding zinvol te doen
schijnen. Ik betwijfel zowel het een als het ander. In de eerste plaats
zijn me geen voorbeelden bekend van absolute claims. In de tweede
plaats is het dubieus of het voldoende substantie heeft om zich tot
een omvattende leer of ideologie te kunnen ontwikkelen. Moet je
niet veeleer stellen dat het de religieuze aandrift niet kan bevredigen
en zelfs geen sluitende “humanistische wereldbeschouwing” heeft
aan te bieden?

Als bijzonder hoogleraar Reformatorische wijsbegeerte te Leiden
(1979-1990) had ik regelmatig contact met Marcel Fresco, bezetter
van de humanistische leerstoel “Socrates”. Rond 1985 organiseer-
den wij een publieke discussie, waaraan ook Paul van Tongeren
deelnam, de houder van de Radboud-leerstoel voor katholieke filo-
sofie. Met een minimum aan bekendmaking kregen we de zaal vol.
Mijn uitgangsstelling in de discussie was dat iedereen, ook Fresco,
een wereldbeschouwing heeft. Diens reactie was bijna wanhopig:
“elke keer dat ik met een calvinist debatteer moet ik opnieuw uit-
leggen dat ik geen wereldbeschouwing heb”. Dit was een under-
statement, want ik kende hem goed genoeg om te weten dat hij zich
in zijn werk en leven door humanistische beginselen liet leiden. De
waarheid was evenwel dat hij geen volledige wereldbeschouwing

5 Gemakshalve onderscheid ik niet tussen idolen (verabsoluteerde sport, sex,
gezondheid, wetenschappelijke kennis, enz.), ideologieén (gelieerd aan
maatschappelijke bewegingen) en -ismen (fysicalistische, materialistische,
psychologistische, logicistische, historistische, etc., wereldbeelden).

10 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

bezat. Was het daarom achteraf gezien niet beter geweest te begin-
nen met de vraag of het humanisme wel in staat is een all-round
wereldbeschouwing te leveren en of het niet waar 't aankomt op
vragen van leven en dood zijn aanhangers, met inbegrip van Marcel
Fresco, in de kou laat staan?

4. Tweérlei gebruik van de concentratie-these

Terug naar secularisme. De lezer zal zich inmiddels afvragen of
deze auteur de term nog wel kan blijven gebruiken. Is op mijn
standpunt de term zelf niet al een probleem? Het antwoord is ja en
nee. Ja, in de zin dat het gebruik geproblematiseerd dient te wor-
den. Nee, als bedoeld zou zijn dat secularisme voortaan geheel on-
bruikbaar is. Problematisch is slechts de onkritische aanname van
een concentratietendens in secularisatie-verschijnselen. Hiermee wil
helemaal niet gezegd zijn dat deze tendens zich niet kan voordoen.
Ook naar mijn oordeel zijn er tekenen die in die richting wijzen
(naast andere waarvan ik dat betwijfel). Hier zij herinnerd aan het
slotgedeelte van een recente bijdrage voor Woord en daad. Het ging
er om openingen en moeiten voor reformatorische filosofie in Neder-
land. Als voorbeeld van moeite werd het verlies van twee bijzondere
leerstoelen genoemd, naast de moeite door te dringen tot de kolom-
men van de glossy filosofische magazines en de prestigieuze fora.
Na erkenning van tekortkomingen aan Reformatorische zijde, wees
ik toch secularisme aan als de belangrijkste factor:

Maar als alles gezegd en gedaan is, blijft er toch een voorname
(m.i. voornaamste) factor ongenoemd, en die is van geestelijke
aard: het is de geest van secularisme die geen integraal
christelijke visie naast zich verdraagt. (Griffioen, 2009:38.)

Zo komen we tenslotte uit bij tweeérlei gebruik van de concentratie-
these. De ene is de strikte modus, leunend op de gedachte dat
(positieve) religie altijd een totaal beslag legt op het leven van haar
volgelingen, en dat idolen hiervan een spiegelbeeld vormen. De
andere is de kritische, die zich tot een restrictief gebruik beperkt. Het
kan dan gaan om een lezen van zichtbare tekens en duiding van
een actuele tendens, maar ook zeer wel om een concentratie-ten-
dens die voor het blote oog niet zichtbaar is en alleen op het radar-
scherm van geestelijke verbeelding verschijnt.

Dit laatstgenoemde is belangrijk. Zoals het voorbeeld van het Ne-
derlandse humanisme duidelijk maakte, ontbreekt het substituten
voor het christelijk geloof veelal aan substantie om de religieuze
honger te kunnen bevredigen. Daardoor ontwikkelen zich labiele

Koers 75(1) 2010:1-13 11



Een concentratieprobleem bij B.J. van der Walt

ideologische systemen in de samenleving, die als zodanig de
mogelijkheid van radicalisering in zich dragen. Waar het blote oog
niets ontwaart dan voortgaande verbijzondering en fragmentarise-
ring ziet, kan een geestelijke verbeeldingskracht al een geconcen-
treerde anti-religie zien opdoemen. In deze zin heeft secularisme
een belangrijke attenderende waarde.

Van harte wens ik Transforming power een tweede editie toe. Zou
de auteur het gebruik van de concentratie-these in boven bedoelde
zin problematiseren, dan voorspel ik dat dit werk nog verder aan
overtuigingskracht zal winnen.

Geraadpleegde bronnen

BRUGMANS, E., red. 2002. Cultuurfilosofie, katholieke, reformatorische,
humanistische, islamitische en joodse reflecties over onze cultuur. Open
Universiteit: Damon, Budel.

DOHMEN, J. & MANSCHOT, H. 2007. Verkeerd advies aan hedendaags
humanisme. De Volkskrant: Het Betoog, 26 mei.

ELLIS, S. & TER HAAR, G. 2004. Worlds of power: religious thought and
political practice in Africa. London: Hurst.

GRIFFIOEN, S. 2006. Multiple religious participation in China: a philosophical
puzzle. (In Goheen, M. & O’Gara, M., eds. That the world may believe:
essays on mission and unity in honour of George Vandervelde. Lanham:
University Press of America. p. 67-81.)

GRIFFIOEN, S. 2008. Secularisme en secularisatie. Philosophia reformata,
73:71-84.

GRIFFIOEN, S. 2009. Reformatorische filosofie in Nederland: openingen en
moeiten. Woord en daad, 49(407):35-38.

LI, C. 1999. The Tao encounters the West: explorations in comparative
philosophy. Albany: SUNY.

NEUHAUS, R.J. 1984. The naked public square. Grand Rapids: Eerdmans.

VAN DER WALT, B.J. 2007. Transforming power: challenging contemporary
secular society. Potchefstroom: Institute for Contemporary Christianity in
Africa.

VAN RIESSEN, H. 1967. Mondigheid en de machten. Amsterdam: Buijten &
Schipperheijn. (Reeks Christelijk Perspectief.)

Kernwoorden

concentratie-these: reformatorische wijsbegeerte
humanisme als religie

religieuze menselijke natuur

secularisatietheorie

secularisme

12 Koers 75(1) 2010:1-13



S. Griffioen

Key concepts:

concentration-theme: reformational philosophy
human nature as intrinsically religious
humanism as a religion

secularisation theory

sekularisme

Koers 75(1) 2010:1-13

13



