
 

 

Koers 73(1) 2008:155-169  155 

Resensies 

Hoe lees jy die Bybel? 

Snyman, Gerrie. 2007. Om die Bybel anders te lees: ’n etiek van 
Bybellees. Pretoria: Griffel Media. 196 p. Prys: R163,00.  

ISBN: 978-0-9802556-6. 

Resensent: H.J.M. van Deventer 
Skool vir Basiese Wetenskappe,  
Vaaldriehoekkampus, Noordwes-Universiteit 

Prof. Gerrie Snyman, Ou-Testamentikus verbonde aan UNISA, han-
teer met hierdie publikasie verskeie vrae wat in die gemoedere van 
kerklidmate leef. Die meeste lidmate is egter skrikkerig om hierdie 
vrae buite die beskermende grense van byvoorbeeld die Sondag-
middag-gesinsete te opper. Snyman is ’n simpatieke gids wat die 
leser konfronteer met sy/haar verlede en rol as Bybelleser. Sy dis-
sekteermes sny diep om bepaalde probleme met ’n tradisionele 
manier van Bybellees te ontbloot. Die skrywer problematiseer egter 
nie net nie, maar doen ook konkrete alternatiewe aan die hand. 
Binne die Gereformeerde kring gaan hierdie alternatiewe nie by al-
mal byval vind nie, maar dit vorm ten minste ’n grondige gespreks-
basis vir verdere nadenke en debat. 

Wat die voornemende leser opval wanneer hierdie netjiese publi-
kasie ter hand geneem word, is dat dit veel swaarder voel as die 
pienk slapbandgeskriffies met gewaande godsdienstige inslag wat 
boekwinkels se rakke vol staan. Behalwe dat die uitgewer in hierdie 
opsig ’n pluimpie vir die gehalte en keurige versorging van die 
publikasie verdien, is dit ook simbolies van die teologiese gewig wat 
hierdie boek met sy treffende voorbladontwerp dra. Die skrywer het 
wel moeite gedoen om komplekse teologiese en ander wetenskap-
like begrippe so aan te bied dat die boek vir enige belangstellende 
leser toeganklik is. 



Resensies   

Die voorwoord tot die boek getuig van ’n persoonlike worsteling wat 
menige denkende persoon as ’n nuwe gemarginaliseerde in Suid-
Afrika ervaar. Die skrywer meld dat sy kerklike tradisie hom nie in 
hierdie worsteling van antwoorde kon voorsien nie. Inteendeel, uit 
die lees van die boek blyk dit dat hierdie tradisie eerder die worste-
ling in sommige opsigte vererger het. Die inleidende hoofstuk, met 
sy dubbelsinnige opskrif, teken die probleemstelling in meer beson-
derhede: via ’n histories-filosofiese ondersoek na die tipies Wester-
se denkraamwerk waarbinne ons teologie beoefen, kom Snyman uit 
by ons verantwoordelikheid teenoor ander mense wanneer ons die 
Bybel lees. 

’n Volgende hoofstuk spel in geen onseker terme nie uit waarom die 
Bybel anders as in die verlede gelees behoort te word. Die onreg 
wat mense binne ’n vorige politieke bestel aangedoen is (maar wat 
sommige Gereformeerdes skynbaar steeds probeer ontken – 
HJMvD) is geregverdig vanuit ’n bepaalde manier waarop die Bybel 
gelees en verstaan is. Hierdie verstaansmodel, wat gebou is op die 
filosofiese fondament van die positivisme (p. 31), word egter voor-
gehou as die vrug van die werk van die Heilige Gees (p. 30). 
Snyman skroom nie om die volle konsekwensie van sy gedagtegang 
op die tafel te plaas nie. Binne akademiese kontekste is dit presies 
hoe hierdie tipe sake aangepak word (of ten minste behoort aange-
pak te word). Of die gemiddelde Gereformeerde dominee of lidmaat 
genoegsaam toegerus is om hierdie sake uit so ’n hoek te beskou, 
sal maar gesien moet word. 

Snyman wys vervolgens daarop dat aangesien ons nog nie bestek 
opgeneem het van die skade wat ons manier van Bybellees mense 
berokken het nie, ons bloot daarmee voortgaan om die Bybel vir ’n 
soortgelyke doel in onder andere die gay-debat in te span. Hy sien 
hierdie gebruik van die Bybel eerder gemotiveerd vanuit ’n subjek-
tiewe heteroseksuele ideologie (p. 39). Waar hierdie subjektiwiteit 
nie erken word nie, lei dit juis daartoe dat aan die teks toegedig 
word wat eintlik in die leefwêreld van die leser bestaan en telkens 
sy/haar lees medebepaal. Om hierdie gevaarlike tendens te probeer 
verhoed, stel hy ’n etiek van lees voor (p. 59 e.v.) waarin die leser 
medeverantwoordelik is vir die gevolge wat sy/haar lees vir ander 
mense inhou en die Bybel nie as wapen vir eie gewin ingespan word 
nie (p. 67 e.v.). Met hierdie kern van die kwessie op die tafel, 
bespreek die skrywer vervolgens die probleem verbonde aan ’n 
sogenaamde letterlike verstaan van die teks en toon aan dat 
“[l]etterlike betekenis ... nie die sosiale inbedding van taal [kan] 
ontkom nie” (p. 93 – kursivering; HJMvD). Een van die redes wat 

156   Koers 73(1) 2008:155-169 



 Resensies  

Snyman aanvoer waarom die Gereformeerde hermeneutiek nie hier-
die betekenisaspek op die tafel wil neem nie, word in ’n volgende 
hoofstuk “Kanon en inspirasie” (p. 97 e.v.) gehanteer. Nadat Sny-
man (p. 97-102) die leser herinner het aan die komplekse proses 
van op skrifstelling en vasstelling van die kanon(s) hanteer hy die 
probleem van ’n bepaalde siening van inspirasie. Volgens Snyman 
groei die idee van organiese inspirasie voort uit die wortels van 
meganiese inspirasie, wat op sy beurt veranker is in die erfenis wat 
die Westerse beskawing aan niemand minder nie as Plato, te danke 
het (p. 107)! Snyman herhaal die oproep wat nog altyd in Gerefor-
meerde kringe afgewys is, naamlik om te onderskei tussen inspira-
sie wat te make het met die “godsdienstige gesag van die teks, en 
nie met die manier hoe dit fisies tot stand gekom het nie” (p. 109). 
Dit bly egter ’n vraag of groter klem op die “historiese bewussyn” 
(p. 108), ’n begrip wat soos ’n refrein deur die boek opklink, nood-
wendig die nodige regstelling tot gevolg gaan hê. In die Afrikaanse 
kerklike konteks bestaan voorbeelde waar die konsekwente histo-
riese verstaan van die teks steeds nie in die ontmaskering van ’n 
sosio-politieke ideologie kan meewerk nie. 

Dit bring Snyman daarby uit om die saak van die “Bybel en mag” op 
die tafel te plaas (p. 111 e.v.) en te ondersoek hoe die Bybel gebruik 
kan word om monologiese deklarasies te maak wat vanweë ’n ge-
brekkige historiese bewussyn en ’n positivistiese wetenskapsbe-
skouing nie gekritiseer kan word nie. Sodoende kan ’n bepaalde 
(openbare of verborge) transkrip in stand gehou word. Snyman toon 
egter nie duidelik aan waarom ’n nuwe openbare transkrip nood-
wendig beter sou wees as ’n vorige nie. ’n Etiek van Bybellees on-
dersoek egter meer die effek wat die lees van die Bybel op ander 
mense sou hê (p. 123) en waaraan vervolgens ’n hoofstuk gewy 
word (p. 127 e.v.). Hier word gewys op die belang van ’n balans 
tussen “die teks, die lesers en diegene wat deur die lees beïnvloed 
gaan word” (p. 127). Die leser se verantwoordelikheid vind, op voet-
spoor van Levinas se werk, vergestalting in die “etiese moment” 
(p. 132) waarin hy/sy die “ander” (toehoorder) in sy/haar kwesbaar-
heid ontmoet en gedurig daarteen moet waak om “totaliserend” 
(p. 137) die “ander” te omvorm tot die eie norm en standaard. 

Hierdie gedagte open die deur vir die idee van die “Bybelteks as 
ander” (p. 139) waarin die andersheid van die Bybel erken word. 
Slegs deur die Bybel so (“anders”) te lees kan ons onsself in die eer-
ste plek verander in plaas daarvan om ander te probeer verander en 
in dié proses die Bybel as wapen te gebruik. Snyman (p. 144) wil nie 
die tradisie ignoreer nie, maar dit juis ook ondergeskik maak aan die 

Koers 73(1) 2008:155-169  157 



Resensies   

Bybelteks. Die teks self moet die grense van interpretasie bepaal 
(p. 146). ’n Volgende hoofstuk bied ’n praktykgerigte fokus vir die 
argument wanneer dit wat reeds aan die orde gestel is, by wyse van 
’n voorbeeld geïllustreer word. 

Hierna word die argument deurgetrek na wat vir baie die kruks van 
die hele saak is, naamlik hoe ons die Bybel sien. Snyman betoog 
dat die tradisionele Gereformeerde denke Skrifbeskouing en teksbe-
skouing laat saamval het. In die lig van ontdekkings en ontwikke-
lings op die gebied van taal- en literatuurwetenskap, veral in die 
twintigste eeu, het hierdie onderskeid ondraaglik geword (die “vrou 
in die kerk”-debat illustreer dit uitstekend – HJMvD). Die Gerefor-
meerde teologie waarin die teks nog altyd sentraal staan, staan hier 
voor ’n geweldige uitdaging. Die teks behels, soos Snyman se 
argument aantoon, oneindig meer as blote kennis van Hebreeuse 
en Griekse grammatika. 

Snyman se slotwoord (p. 179 e.v.) gee vervolgens ’n goeie opsom-
ming van sy volledige argument, weereens met verwysing na 
voorbeelde uit die breër Suid-Afrikaanse konteks wat reeds aan die 
orde gestel is. Snyman het ’n ryk teks geskep waarin sy sentrale 
argument die hele teks deursuur. Die Bybel behoort anders gelees 
te word met genoegsame aandag aan die subjektiewe rol wat die 
leser in die leesproses speel, en ook met die verantwoordelikheid 
wat die eie lees ten opsigte van “die ander” meebring. Die argument 
het voorts ’n soliede teoretiese onderbou en sal oppervlakkige (lees: 
oningeligte) kritiek maklik kan deurstaan. Soos in enige argument is 
daar minder oortuigende dele, waarvan enkeles reeds hierbo uitge-
lig is. Enkele verdere voorbeelde sluit die volgende in: die saak van 
intertekstualiteit (p. 49), watter waardesisteem lê die “etiese mo-
ment” (p. 132) ten grondslag en tot watter mate is hierdie waarde-
sisteem kultureel-bepaald. Daar is ook kleiner sake rakende inter-
pretasie, byvoorbeeld die lees van Matteus in die lig van die reëls 
van die Qumran-gemeenskap (p. 124) en die opmerking dat geen 
boek in die Ou Testament deur een skrywer geskryf is nie (p. 169 – 
die boeke Rut en Jona sou wel in so ’n groep kon val). 

Die taal en teks is werklik baie keurig versorg en die bronverwysings 
en bibliografie is, benewens die wetenskaplike waarde daarvan, ook 
handige instrumente vir persone wat verder wil lees. Die werk van 
Van Niekerk (2006) (p. 84) is nie in die bibliografie opgeneem nie, 
terwyl die datum van Van Huyssteen se werk nie konsekwent 
weergegee word nie. 

158   Koers 73(1) 2008:155-169 



 Resensies  

Hierdie boek verdien om gelees en bespreek te word. Hopelik sal 
die bespreking verder strek as die blote opstelling van antitetiese 
stellings. Om dit te voorkom, word twee lesings voorgestel: die eer-
ste om die sentrale argument te volg en die tweede om dan daardie 
argument ook op die lees van hierdie teks van toepassing te maak! 
Binne die Gereformeerde kring, asook in die breër Afrikaanse kerk-
like gemeenskap is hierdie ’n baie noodsaaklike en tydige boek. Dit 
moet gelees word. 

      

       
      

        
   

   
     

  

           
           

        
         

       
       

          
          

          
             

            
        

          
               
         

          

         
       

        
      

     


