Artikel

n Voélvlug oor die Ontwikkeling en Gebruik van
Kaapse Afrikaans (Kaaps) in Afrikaanse Dramas

Marisa Keuris
https://orcid.org/0000-0001-7483-9958
Universiteit van Suid-Afrika
keurim@unisa.ac.za

Summary

In this article I give a bird’s eye view of the development of Kaaps (Afrikaans)
drama: from the early days of Dutch Afrikaans drama where the use of so-called
“Hottentots-Dutch” was first introduced, to contemporary works that make use
of Kaaps. Since “language” in drama is foregrounded through the use of
dialogue by the characters in a play, the focus in this discussion is mainly on
dramatic dialogue. Some insights of Vimala Herman (1995) as discussed in her
seminal study, Dramatic Discourse: Dialogue as Interaction in Plays, are used
to structure this article’s theoretical parameters. She makes the point that
dramatic dialogue is not simply the reflection of ordinary speech between
speakers or even the “refinement” of such speech but is, in fact, much more
complicated and should rather be seen as an imitation of the rules and
conventions underpinning real-life discourse. The playwright simply creates the
illusion that a specific conversation is taking place between characters. An
analysis of dramatic dialogue should, however, also be accompanied by an
understanding of the greater contextual context of a play (e.g., the socio-political
issues addressed or implied in such a work). From the various examples given
in the article one can discern through the use of dramatic language a particular
development from the early Dutch Afrikaans play’s paternalistic depictions of
so-called “Hottentot™ characters by White playwrights, to more sympathetic
contemporary depictions of Khoisan characters by White playwrights. Today
the use of Kaaps is increasingly used by their own playwrights to give authentic
portrayals of urban Coloured communities.

Opsomming

In hierdie artikel word n voélvlug van die ontwikkeling van Kaapse Afrikaans
(Kaaps) in die Afrikaanse drama verskaf: vanaf die vroeé dae van Hollands-
Afrikaanse drama tot by kontemporére werke wat van Kaaps gebruik maak.
Aangesien “taal” in drama hoofsaaklik na te gaan is in die dialoog wat karakters

UNISAGT &%

Journal of Literary Studies https://doi.org/10.25159/1753-5387/10884
https://unisapressjournals.co.za/index.php/jls ISSN 1753-5387 (Online)
#10884 | 20 pages © The Author(s) 2022

Published by the Literature Association of South Africa and Unisa Press. This is an Open Access article
distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/



https://orcid.org/0000-0001-7483-9958
mailto:keurim@unisa.ac.za

Keuris

gebruik, is die fokus in hierdie bespreking op dramatiese dialoog. Die artikel se
teoretiese raamwerk word gerig deur die toepassing van sommige insigte soos
bespreek in Vimala Herman (1995) se seminale studie, Dramatic Discourse:
Dialogue as Interaction in Plays. Herman verwerp n dikwels algemene
oortuiging dat dramatiese diskoerse grotendeels n weerspieéling is van
alledaagse gesprekke—moontlik net fyner verwerk of aangepas deur n
dramaturg vir die verhoog. Dramatiese dialoog is in der waarheid die nabootsing
van die spraakreéls en spraakkonvensies wat gewone gesprekke onderlé en skep
gewoon die illusie dat 'n bepaalde gesprek gevoer word. n Analise van
dramatiese dialoog moet egter ook vergesel word van n begrip van die groter
konteks waarbinne n drama geplaas is (byvoorbeeld die sosiopoliticke
aangeleenthede wat die werk aanspreek of impliseer). 'n Mens kan wel n
bepaalde ontwikkeling opmerk uit die onderskeie voorbeelde wat kortliks
bespreek word, naamlik vanaf die vroeé Hollands-Afrikaanse dramas se
paternalistiese uitbeeldings van sogenaamde “Hottentot”-karakters tot meer
simpatieke kontemporére uitbeeldings van Khoisan-karakters deur Wit
dramaturge. Vandag vind ons toenemend die gebruik van Kaaps om outentieke
uitbeeldings te gee van stedelike Bruin gemeenskappe deur hulle eie
dramaturge.

Sleutelwoorde: Kaaps; Kaapse Afrikaans; Khoisan; teater; dramatiese dialoog

Inleiding

In hierdie artikel bespreek ek in breé trekke en oorsigtelik hoe n mens die
ontstaansgeskiedenis en toenemende gebruik van Kaapse Afrikaans (ook genoem
Kaaps) in die Afrikaanse drama en teater kan nagaan: van sy aanvang in die vroeé
Hollands-Afrikaanse drama tot by hedendaagse werke wat dikwels van Kaaps gebruik
maak. Aangesien “taal” in die drama grotendeels gesetel is in dramatiese dialoog, is die
fokus in hierdie oorsig hoofsaaklik op die gebruik van dramatiese dialoog en hoe die
ontwikkeling van Kaaps aan die hand daarvan nagegaan kan word. Die meeste studies
oor dramatiese dialoog steun sterk op diskoersanalise (“discourse analysis™), soos die
seminale studie van Vimala Herman (1995) getitel: Dramatic Discourse: Dialogue as
Interaction in Plays.!

Vir die doeleindes van hierdie artikel beklemtoon ek sommige van Herman se insigte.
Herman (1995, 6) verwerp 'n dikwels algemene oortuiging dat dramatiese diskoerse
grotendeels 'n weerspieéling is van alledaagse gesprekke wat moontlik net fyner
verwerk of aangepas is deur 'n dramaturg vir die verhoog. Volgens haar is daar geen
direkte ooreenkoms tussen gesprekke in die werklike lewe en gesprekke in dramas nie.
Wat dramatiese dialoog wel doen, is om die spraakreéls en spraakkonvensies wat

1 Vimala Herman (1995) se Dramatic Discourse was die eerste omvattende studie wat gefokus het op
dramatiese dialoog en word steeds as 'n standaardbron binne hierdie veld beskou. Sedert 1995 het
daar reeds 32 uitgawes van die boek verskyn.

2



Keuris

gewone gesprekke onderlé, na te boots om sodoende die illusie van ’n bepaalde tipe
gesprek in die drama te skep. Sy kom tot die slotsom dat “gewone spraak” of “taal in
alledaagse kontekste” dus eerder net as n bron gesien moet word wat dramaturge
gebruik om die illusie van dramatiese taal/dialoog te skep.?

Volgens Herman geld vir dramatiese dialoog dat die taalgebruik steeds oortuigend vir
die leser/toeskouer moet wees, m.a.w. sogenaamde “authenticating conventions” sal
ook hier 'n rol speel—soo0s in gewone gesprekke. Hierdie konvensies word geneem
vanuit die wyer, sosiale wéreld waarbinne die dramatiese handeling geplaas is. Die
leser/toeskouer benodig dus beide linguistiese en kommunikatiewe vaardighede om
dramatiese dialoog te kan interpreteer. Sy beklemtoon deurgaans dat dramatiese spraak
nie net as 'n verlengstuk van alledaagse spraak in 'n dramatiese konteks beskou moet
word nie:

Fabricated speech in plays, however, is under no necessity to mimic some pre-given
original except as a specific dramatic strategy. Even then, it is the illusion of real-life
conversation that is sought which is the product of consummate art. (Herman 1995, 6)

Dit is belangrik om ook in gedagte te hou dat dramatiese diskoers op beide 'n eksterne
kommunikasie-as (akteur en toeskouer), asook 'n interne kommunikasie-as (karakter en
karakter) opereer:

The embedded nature of the discourse context and the double axis this entails are
precisely the context which “situates” dramatic speech and to which dramatic speech is
responsive. (Herman 1995, 29)

Hierdie dubbele kommunikasie-as vir dramatiese diskoers is belangrik, aangesien ons
gewoonlik nie n verteller het in dramas nie en omdat die “deictic centre” n dubbele
deiksis inhou (akteurs en toeskouers se hede tydens die opvoering, sowel as die
karakters se hede binne die fiksionele dramatiese wéreld).

n Tweede punt waarop Herman klem 1é, is dat alle taaluitinge (“utterances”) en
spraakhandelinge (“speech events”) binne ’n spesifieke konteks geuiter word/plaasvind.
Uitinge kan nooit in isolasie beskou word nie, aangesien alle uitinge altyd ingebed is in
bepaalde situasies binne kulture en meestal oop is vir n verskeidenheid van sosiale
betekenisse. Herman (1995) omskryf die konteks van 'n spraakhandeling as die ekstra-
linguistiese kodrdinate van die spraakhandeling, byvoorbeeld die onmiddellike tyd-

2 'n Goeie voorbeeld van 'n gesimuleerde gesprek word in Athol Fugard (1978, 257-262) se Boesman
and Lena gevind, wanneer Lena desperaat probeer om met Outa te kommunikeer. Terwyl Lena
Afrikaans en Engels magtig is, kan Outa net isiXhosa praat. Aangesien Lena smag na enige vorm
van menslike kommunikasie, simuleer sy n gesprek tussen hulle twee deur te maak of hulle na
mekaar luister, te reageer op Outa se uitinge asof sy verstaan wat hy sé en deur voor te gee dat daar
interaksie is tussen hulle. Vir n meer volledige bespreking van hierdie pseudo-gesprek, kan Keuris
(2010a) gelees word.



Keuris

ruimtelike plasing van die gesprek, die onderskeie rolle en status van die sprekers, die
onderwerp van die gesprek, ensomeer. Naas die beperkte konteks van ’n spesifieke
spraakhandeling, omskryf Herman “konteks” onmiddellik ook in n breér sin. Konteks
kan ook verwys na die kognitiewe konteks van die sprekers, byvoorbeeld hulle stel
oortuigings, veronderstellings, raamwerke waarbinne hulle optree, asook die nog breér
konteks van subkulture en kulture en die reéls wat daarbinne geld.

Belangrik vir die bespreking wat hieronder volg, is Herman se klem op die
belangrikheid van “contexts of culture” waarbinne taaluitinge en spraakhandelinge
geplaas is:

Utterances exist and function within their situations of utterances which are in
turn embedded in “contexts of culture.” The cultural load on the context of
situation in which speech is used can be considerable, even if unconscious, since
it includes all the “knowledges” that native speakers may be assumed to draw
upon in order to communicate and use language coherently and appropriately in
the multifarious situations in which they perform. (Herman 1995, 18-19)

Met hierdie enkele—maar wel belangrike teoretiese aannames—as agtergrond, maak ek
vervolgens ’n paar inleidende opmerkings oor die ontwikkeling van Kaaps as
dramatiese taal binne die Afrikaans drama en teater.

Kaaps word deur Quentin Williams, in 'n onlangse onderhoud deur Menan van Heerden
(LitNet)® soos volg omskryf:

Kaaps is 'n taal geskep deur die ontwikkeling van setlaarkolonialisme in Suid-Afrika.
Dit spruit uit n vroe€re vorm van Kaaps-Hollands (die Suid-Afrikaanse vorm van
Hollands), beinvloed deur slawe- en nieslawetale van die Khoi- en Maleissprekers.

In n artikel (Ytie kombys en innie main stream) in die Taalgenoot (Steenkamp 2020)
bespreek Alita Steenkamp die werk van Williams, en andere, by UWK en verwys ook
na die debat wat tans deur taalkundiges gevoer word oor die status van Kaaps, naamlik:
“Daar is 'n groep taalkundiges wat Kaaps as 'n wisselvorm van Afrikaans beskou, maar
ook diegene wat dit 'n taal in eie reg ag.” (Steenkamp 2020, 17)

Hoewel die “status” van Kaaps as afsonderlike taal nog nie ten volle en deur alle
sprekers van Kaaps en Afrikaans aanvaar word nie, is daar 'n duidelike impetus
waarneembaar in hierdie rigting—een wat ook in die kontemporére Suid-Afrikaanse
teater opgemerk word.

3 Hierdie onderhoud met Quentin Williams (direkteur van die Centre for Mutilingualism and
Diversities Research—CMDR by die Universiteit van die Wes-Kaap) is gevoer na aanleiding van die
bekendstelling van die DWK (Drietalige Woordeboek van Kaaps), die eerste woordeboek van Kaaps.

4



Keuris

Die Ontstaansgeskiedenis van die Afrikaanse Drama en Teater: 'n
Nederlandse Herkoms

Die ontstaan van die eerste Afrikaanse drama en teater in Suid-Afrika is ten nouste
gebonde aan die voorkoms van 'n vroeé Hollandse teater aan die Kaap. Hoewel daar
gewoonlik verwys word na Nederlands-Afrikaans wanneer 'n mens die verbintenis
tussen die twee tale en lande aandui, is dit opvallend dat heelwat van die vroeé skrywers
eerder verwys na Hollands-Afrikaanse toneel as Nederlands-Afrikaanse toneel. In sy
standaardwerk oor die ontstaansgeskiedenis van die Suid-Afrikaanse toneel verwys
Bosman (1980) deurgaans na Hollandse toneel wanneer hy hierdie geskiedenis
boekstaaf in Drama en Toneel in Suid-Afrika (Deel 1: 1652-1855 en Deel 2: 1856—
1912). Ook Binge (1969, 6) se opvolgstudie, Ontwikkeling van die Afrikaanse Toneel
1832 tot 1950, verwys na die Hollandse Tussenspel in Suid-Afrika (1865-1887). In sy
voorwoord tot Boniface (1954, 10) se De Nieuwe Ridderorde of De Temperantisten
verwys Bosman na Boniface se posisie in die Kaap soos volg:

In 1813 begin Boniface weer met toneel. Hy is nou 'n gevestigde burger aan die Kaap
en feitlik vereenselwig met die Hollandssprekende bevolking. Sy geselskap word n
Hollandse geselskap en Boniface een van die leiers op die gebied van die Hollandse
toneel.

Dit is veral die vestiging deur sommige Nederlandse setlaars van die vereniging Door
Yver Bloeit de Kunst (1865-1887) en twee rederykerskamers (Aurora in Kaapstad en
Thespis in die Paarl) wat tot die totstandkoming van ’'n sogenaamd Hollandse
“liefhebberytoneel” aan die Kaap gelei het. Die ontwikkeling van hierdie teater (later
Hollands-Afrikaans) en uiteindelik Afrikaanse teater kan duidelik onderskei word van
die ontwikkeling van Engelse teater in Suid-Afrika. Die bekende teatergeskiedskrywers
(Bosman 1951; 1980) en Binge (1969) wys in detail hoe die vroeé 18de- en 19de-eeuse
Hollands-Afrikaanse teater volgens 'n eie tradisie (sterk gesetel binne n Europese
konteks) ontwikkel het, terwyl Engelse teater in Suid-Afrika afsonderlik ontwikkel het
en sterk bande met sy Britse oorsprong behou het. VVergelyk ook Fletcher (1994) se The
Story of South African Theatre 1780-1930 waarin sy die onderskeie invloede van die
Franse en Duitse teater op die Hollandse teater van die Kaap bespreek, terwyl die
Engelse teater tot 'n groot mate gesteun word deur Britse rondreisende geselskappe,
asook bekende Engelse akteurs wat in hierdie tydperk by die Kaap aandoen.

n Mens sou in hierdie vroeé ontstaanstydperk van die Hollands-Afrikaanse drama en
teater veral drie werke kon uitlig as belangrike bakens binne hierdie periode, naamlik:
i) Boniface (1954) se De Nieuwe Ridderorde of De Temperantisten; ii) Bain (1971) se
Kaatjie Kekkelbek or Life among the Hottentots; en iii) Du Toit (1897) se Magrita
Prinslo, of Lijfde Getrou tot in di Dood.* Interessant is dat al drie hierdie werke dikwels

4 Du Toit se drama is opgeneem in 'n publikasie van Bosman (1942), m.a.w. nie 'n alleenstaande
drama/publikasie nie.



Keuris

ook deur historiese taalkundiges bestudeer is/word—juis aangesien die taal van die
werke van so 'n groot taalhistoriese belang is.

Boniface se De Nieuwe Ridderorde of De Temperantisten (1832)

Boniface se lang drama (meer as 100 bladsye) word deur teaterhistorici beskou as die
eerste oorspronklike drama wat in Suid-Afrika gepubliseer is. As gevolg van sy lengte
word dit algemeen beskou as n leesdrama, maar enkele opvoerings van die werk het
blykbaar plaasgevind. Dit was as leesdrama baie gewild, aangesien dit polemiese
gebeurtenisse in die Kaap t.0.v. die sogenaamde Temperance Societies heel humoristies
uitgebeeld het. Die werk is ook om "n tweede rede vir Afrikaanse teaterhistorici van
belang. Hoewel die drama hoofsaaklik nog in Hollands geskryf is, is dit die eerste werk
wat 'n groep Khoisan-karakters uitbeeld. Hulle dialooggedeeltes in die drama word as
die eerste voorbeeld van sogenaamde “Hottentots-Afrikaans” beskou. In n lang
voorwoord (49 bladsye) tot die drama verskaf Bosman (in Boniface 1954) biografiese
inligting oor Boniface, bespreek die sosiopolitieke konteks van die tyd en gee 'n analise
van die drama. Hy maak t.o.v. die taalgebruik aan die Kaap die volgende stelling:

Offisieel was die Moedertaal van die Kapenaars in daardie tyd nog altyd “Hollandsch,”
en die beskaafde gemeenskap aan die Kaap het nog altyd gepretendeer om dit te
besig. ... Die Afrikaans in die mond van die Kleurling en die Blanke landelike bevolking
het die “geleerde” Kapenaar seker toe, soos lank daarna, beskou as 'n Hotnotstaal.
(Bosman in Boniface 1954, 58)

In Bosman se 1954-uitgawe en bespreking van die drama vind 'n mens ook 'n uitgebreide
bespreking van hierdie taalgebruik deur n welbekende taalkundige van die tyd, prof.
J.L.M. Franken, betitel “Die Afrikaans van Boniface” (in Boniface 1954, 57—78). In sy
bespreking meld Franken (in Boniface 1954, 64) dat “die grammatikale sisteem van die
teenswoordige algemeen-beskaafde Afrikaans reeds vroeg sy beslag gekry het in die
mond van die spraakmakende Kleurlinggemeente ...” Hy herhaal hierdie standpunt in
sy slotparagraaf (in Boniface 1954, 77-78):

Die eintlike Afrikaans, die van die Kleurling, in die eerste plek in sy mond ontstaan, het
gaandeweg so00s reeds gesé, buite sy grense getree tot sy lewensruimte die plaaslike
sowel as maatskaplike gebied van die Blanke in woord en in skrif geheel omvat het,
sodat selfs die Statebybel vir hom beswyk het. En die VVaderlandse stamtaal en die Kaap
se Hollandse Afrikaans het maar in beperkte mate sy terugwerking laat geld. Dit kom
my daarom voor dat by historiese beoordeling ons moet uit- en teruggaan tot die
Afrikaans van die Kleurling ...

Volgens Franken (in Boniface 1954, 88) het “die beinvloeding van Nederlands in woord
en skrif sowel as van die Hollands-Afrikaans van die beskaafde steedse Blanke” eintlik
min verandering in die opvolgende geslagte getoon en is die sogenaamde “Afrikaans
van die Kleurling” dus n belangrike invloed op die taal se ontwikkeling.



Keuris

In Boniface se drama spreek die minderwaardige rol waarin die Khoisan-karakters
geplaas is duidelik uit die paternalistiese wyse waarop hulle taaluitinge deur die Blanke
karakters ontvang is. Vir 'n hedendaagse leser is dit egter ook belangrik om kennis te
neem van die oorsprong van hierdie meerderwaardige beskouing soos dit blyk uit beide
Boniface se drama en Bosman se voorwoord tot hierdie drama. Volgens Bosman (in
Boniface 1954, 25) was daar teen die einde van 1831 en die begin van 1832 'n poging
van n groep invloedryke Engelse (meestal leiers op kerklike en filantropiese gebied,
onder andere die welbekende Dr Philip) om sogenaamde matigheidsgeselskappe te
vestig in navolging van die Amerikaanse en Engelse voorbeelde. Hierdie verenigings
sou die misbruik van drank onder die plaaslike bevolking aanspreek. Bosman verwys
na Dr Philip se beskouing dat drank die oorsaak van misdaad aan die Kaap is en dat hy
sy “propagandawerk” veral onder “de lagere klassen™ sal doen. Volgens Bosman, n
verwysing na “die gekleurde rasse, sy (Philip) besondere sorg!”

Dit is duidelik uit hierdie opmerking, asook sy verdere bespreking van die polemiek dat
Bosman hom duidelik skaar by die groep (die “Hollandssprekende bevolking”) wat die
spot met hierdie beweging dryf. Die twee kampe is hoofsaaklik verdeel volgens taal
(Hollandssprekend versus Engels—hoewel sommige Engelssprekendes ook teen die
matigheidsbeweging was) en hulle standpunte is verteenwoordig deur twee bekende
koerante van die tyd:

De Zuid-Afrikaan, mondstuk van die Hollandssprekende bevolking, sien geen heil in so
'n genootskap as vorm van drankbestryding nie, dryf trouens die spot met die tallose
onnodige “societies” wat s.i. reeds bestaan. Die South African Commercial Advertiser
bly daarenteen die fel en vurige voorstander van die beweging. (Bosman in Boniface
1954, 26)

Die goewerneur (sir Lowry Cole) gee egter toestemming vir die stigting van die
genootskap en die eerste vergadering wat die genootskap op 28 Januarie 1832 hou, vorm
die inhoud van Boniface se drama. Dit is opvallend vir 'n hedendaagse leser hoe die
Bruin gemeenskap getipeer word deur beide Blanke groepe as minderwaardig tot die
Blankes. Terwyl Boniface se werk spot met die Blanke voorstanders van die beweging,
is sy uitbeelding van die Khoisan-karakters deurspek met beskrywings en opmerkings
(hoogs vermaaklik vir die Blanke karakters in die drama) wat duidelik spreek van 'n
paternalisties-meerderwaardige beskouing van hulle.

Uit die meeste van die gesprekke waar Blankes met die Khoisan-karakters gesels, blyk
nie alleenlik 'n klasseverskil tussen die twee groepe nie, maar word die Khoisan ook
heel “humoristies” vir die Blanke lesers/toeskouers van die tyd uitgebeeld, byvoorbeeld
die volgende gesprek tussen Grietje Drilbouten, Kalfachter (twee van die hoof Khoisan-
karakters) en twee van die Blanke Temperantiste:

GRIETIJE, tegen Call-his-Son: Ach, hy is gek:—die Dominie verkoop niks nie, Minneer;
hy is maar baas, zeg hulle, over zoo een ding wat zulle Maligheid-Gewerschap noem;
weet Minneer?



Keuris
CALL-HIS-SON: Matigheid Genootschap, wilt gy zeker zeggen.
KALFACHTER: Reg, Minneer!—Net zoo hiet die spul, reg! En daar moet ons wees.
CALL-HIS-SON: Gy moet eigenlyk by die Union wezen?
KALFACHTER: By die Onion: ja, Minneer.

QUIZZ, tegen Grietje, terwyl hy haar van kop tot toon door zyne lorgnette beziet: En gy
ook?

GRIETJE: Ja, Minneer; ik en myn man, zaam.
QUIZzZ, op Kalfachter wyzende. Is die vent uw man?
GRIETJE: Hy is nou myn man, ja. (Boniface 1954, 101)

Boniface se drama word dikwels in samehang met 'n ander vroeé dramatiese werk
genoem, naamlik Andrew Geddes Bain (1838) se Kaatje Kekkelbek or Life among the
Hottentos.

Bain se Kaatje Kekkelbek or Life among the Hottentots (1838)

Hierdie werk is van belang vir beide Afrikaanse en Engelse literére teoretici aangesien
die werk geskryf is in 'n mengsel van Afrikaans, Nederlands en Engels. Dit word ook
beskou as die eerste kort teaterstuk wat Afrikaans op die verhoog gebruik, soos geuiter
deur 'n Khoisan meisie (Fletcher 1994, 65-6). Mansell Upham (WordPress webjoernaal
opgelaai 19 September 2020) noem dit n burleske stuk en is ook van mening dat hoewel
die werk meestal toegeskryf is aan Bain en sy akteur-skoonseun (Frederick Geddes) wat
die rol in Grahamstad gespeel het, dit hoogs waarskynlik is dat die oorspronklike idee
vir hierdie stuk eintlik van Boniface kom. Volgens Upham (2020):

If indeed an original piece by Bain, then clearly, he has, at the least, been heavily
influenced by Boniface or borrowed heavily from him and imitated, as well as parodied,
him.

Naas die bespiegelinge oor die oorsprong van die werk, is daar ook onder Kritici n hele
polemiek gevoer of Kaatje Kekkelbek werklik self aan die woord is of nie. Terwyl
sommige literér-teoretici (w.o. Stephen Gray en Pieter Conradie) stel dat Kaatjie self
die woord voer, is n ander groep teoretici (w.0. Michael Chapman en Margaret Lenta
1999) meer skepties en van mening dat hierdie karakter net gebruik word om die setlaars
en boere van die tyd se vrese te verwoord, m.a.w. dat Kaatjie nie werklik 'n stem is vir
die Khoisan-gemeenskap nie, maar dat haar stem eerder geapproprieer word deur die
setlaargemeenskap om hulle beskouing van die Khoisan as leuenaars,
alkoholverslaafdes en diewe, deur middel van die figuur van Kaatje, uit te beeld.



Keuris

Die (kort) teks is beskikbaar in verskeie bronne, o.a. in Laidler ( 1962) se The Annals of
the Cape Stage, en Kaatje lewer humoristies-snydende kommentaar op almal (w.o. die
setlaars), Laidler (1962, 41):

Spoken: Reght, dat’s amper waar wat ouw Moses in the Kaap zegt, “Dat is alles flausen
and homboggery.” Met mij tol de rol, etc.

But ABC and IN in

Ik dagt met uncle Plaatje,

Ain’t half so good as Brandywijn
And vette Karbonatje.

So off we set, een heele boel,
Stole a fat cow, and sacked it,
Then to an Engels settler’s fool
We had ourselves contracted.

Vir’n meer volledige bespreking van bogenoemde debat sien Shaw (2009), asook Keuris
(2010b). Terwyl Shaw (soos die ander kritici) n duidelike verband uitwys tussen
Boniface se De Temperantisten en Bain se Kaatjie Kekkelbek, toon ek in my eie
bespreking van die polemiek in The Representation of Khoisan Characters in Early
Dutch-Afrikaans Dramas in South Africa (Keuris 2010b, 114) aan dat 'n mens ook die
karakter van Grietje Drilbouten as voorganger van Kaatjie Kekkelbek kan sien. Hierdie
afleiding kan gemaak word na aanleiding van haar naamsbeskrywing (Drilbouten),
asook n voetnoot (65) wat Bosman (in Boniface 1954) in sy bespreking van De
Temperantisten maak, wanneer D. Tremens die volgende stel:

D. Tremens: Het is soo—Een dier Natuurmensen waarvan het ras zich van het onze door
een belangryke eigenaardigheid zoo zeer onderscheidt (voetnoot 65), word dezen avond
rerecipieerd en tot den hogen graad van Ridder met een verheven.

Loveclaret: Een Hottentot, waarschynlyk?

Bosman spekuleer in sy voetnoot soos volg: “Sou hy die verskil van posteriora bedoel
of die bepaalde fisiologiese eienaardigheid by die Hottentotvrou waarvan Le Vailant
besonder vermelding maak?” Met hierdie enkele vraag roep Bosman in der waarheid 'n
bepaalde kontroversiéle geskiedenis op, naamlik die 19de eeuse Europeér se fiksasie
met die fisiologie van die Khoisan-vrou (haar “posteriora” soos Bosman daarna
verwys). Bosman (in Boniface 1954) verwys vermoedelik na Francois Le Vaillant
(18de-eeuse Franse outeur en volkekundige) wat veral geassosieer word met sy

9



Keuris

omskrywings van die Khoi in volume 2 van sy bekende werk: Travels into the Interior
of Africa via the Cape of Good Hope.

Die meeste kritici verwys na die verbintenis van Kaatje Kekkelbek met Sarah (Saartjie)
Baartman en in 'n resente webjoernaal gee Mansell Upham (2020) 'n redelik uitvoerige
bespreking van hierdie verbintenis. Foto’s van Saartjie as die Hottentot VVenus vergesel
sy bespreking. Die geskiedenis van Sarah Baartman is/word deur talle kritici bespreek,
maar van belang vir hierdie artikel is die feit dat haar geskiedenis ook onlangs
teatermatig verwerk is. n Produksie van Ingrid Winterbach se Ons Is almal Freaks is in
2018 by die US Woordfees in die US Museum aangebied as “plek-spesifieke teater”
(Woordfeesprogram) en handel oor haar lewe.

In terme van die taalgebruik van Kaatjie, wat Upham (2020) ook in redelike detail
bespreek, stel hy heel duidelik hoe hierdie taal as voorloper tot die hedendaagse Kaaps
beskou kan word:

The use of words such as banjan or bayaan, bog, maski, moer, verdomd, verneuk, etc.,
throughout the text exposes the unfolding evolutions and deviations of Afrikaans from
modern-day Dutch. The language—more correctly, amalgam of languages (Dutch,
English, German, Cape Dutch, Kaaps or even the newly coined Afrikaaps)—used in the
text, has been, at times, regarded as a proto-Afrikaans or pidgin or Kitchen Dutch “play,”
and at times, even acclaimed as South Africa’s 1st English “play.” Both extremes do
little justice to the work’s deliberate multi-lingual complexity.

Hoewel ook die studie van die taalgebruik van Kaatje Kekkelbek deur verskillende
taalpraktisyns aksentverskille kan vertoon, beklemtoon Upham (2020) ten slotte die
belangrikheid van die werk se hibriede taalgebruik, asook die groter kulturele en sosio-
politieke kontekste wat in hierdie teks vervat is:

This original work remains, nonetheless, a key for understanding the evolution of pidgin
creolized and regionalised Kaaps, Afrikaans and even South African English (SAE) and
the complexities of cultural, lingual, colonial, imperial and racial hybridization—and
even an ensuant reactionary dehybridisation, and retreat into “separateness.”

Terwyl die twee werke van Boniface en Bain as die eerste voorlopers beskou kan word
van die hedendaagse tendens om al hoe meer Kaaps te gebruik as spreektaal van Bruin
karakters in die teater, demonstreer die volgende drama van S.J. du Toit hoe vroeé
Afrikaanse dramas se uitbeeldings van Bruin (en Swart) karakters as stereotipes meestal
ook duidelik in hulle taalgebruik—en veral aanspreekvorme—te sien is.

S.J. du Toit se Magrita Prinslo, of Lijfde getrou tot in di dood (1897)

S.J. du Toit se drama, Magrita Prinslo (in Bosman 1942) word deur teaterhistorici
beskou as die eerste gepubliseerde Afrikaanse drama. Du Toit het n leiersrol gespeel in
die taal- en kultuurbewegings van die eerste “Afrikaners” in Suid-Afrika in die 19de
eeu (0.a. as een van die stigterslede van die Genootskap vir Regte Afrikaners [GRA] en

10



Keuris

as redakteur van Di Patriot). Hierdie drama het hy geskryf juis om die Afrikaanse taal
te bevorder. Dit is vir die eerste keer opgevoer in die stadsaal van die Paarl, Januarie
1897, tydens die Tweede Afrikaanse Taalkongres. Van die kongresgangers het self die
rolle vertolk. In 1917 is die drama meer toneelmatig verwerk deur F.C.L. Bosman en
daarna gereeld opgevoer by volksfeeste (w.o. die vroeé Geloftefeeste). Dit is interessant
dat hierdie kort drama wel twee inheemse karakters bevat wat albei redelik belangrike
rolle in die dramatiese intrige en ontwikkeling van die gebeure speel, naamlik Danster
(“Hotnotsjong fan Klaas Prinsloo™) en Swartland (“Kaffer dolos-goier, jong van Komm.
Potgieter”). Ten spyte van hulle deelname aan die gebeure, is hulle duidelik ook geplaas
in’'n minderwaardige posisie tot die Blankes en word hulle tot n groot mate as stereotipes
uitgebeeld, soos wat die volgende aanhaling ook demonstreer:

Koos Potgieter: Arri, outas, julle sit mos lekker en gesels langes di fuur. Mar julle moet
ni weer fannaant so laat sit gesels nie; want ons moet morre froeg gaan leeu jag ...

Swartland: Ne, basi, ekke gani were skite ni; liwerse hiirso marre dote skite ferre
Swartland.

Danster: Ne, ek sal gaan, as basi my net fannaand 'n lekker sopi gé en morre froeg weer
ene; ek sal di pérde fas hou. Kom, gé dan nou n sopi, basi!

Koos Potgieter: Mar, Danster, waarom is julle Hotnots tog so gek na brandewyn? Smaak
di ding dan fer julle so lekker?

Danster: Né, myn basi, ons drink ni di ding graag om hy so lekker smaak ni, mar om hy
so lekker maak. En basi weet mos jy het lank ni fer ons 'n sopi gegé ni. Toe dan, klyn
baas, laat loop di lawaaiwater. (Du Toit 1897, 119)

'n Volledige studie van die uitbeelding van Swart en Bruin karakters in Afrikaanse
dramas moet nog gedoen word, maar in my oorsig van die uitbeelding van Khoisan-
karakters in vroeé Hollands-Afrikaanse dramas (Keuris 2010b) het ek wel die dramas
van Melt Brink (deur teaterhistorici soos Binge beskou as die vader van die Afrikaanse
drama) deurgewerk en tot die volgende slotsom gekom:

Although we thus find in many of Melt Brink’s plays the presence of Khoisan
characters, most of them are servants of the white Afrikaners or colonists, and their
portrayals rarely deviate from the stereotypical depiction of a subservient underclass to
the colonists. As was the case in Boniface’s De Temperantisten and Bain’s Kaatje
Kekkelbek, Brink also foregrounds the misuse of alcohol by the Khoisan. The underlying
broader socio-historical issues linked to this problem, are, however, not confronted in
these plays. (Keuris 2010b, 116)

Ter afsluiting van hierdie gedeelte sou 'n mens n paar aspekte kan uitlig, naamlik
eerstens dat die taalgebruik van die Khoisan-karakters (veral in Boniface se werk) wat
reeds deur die bespreking van Bosman en die taalkundige ontleding van Franken as
“Hottentots-Hollands” of “Hotnots-taal” beskryf is, as voorlopers van die hedendaagse

11



Keuris

Kaaps gesien kan word. Die beskouing deur die meeste Blankes van die tyd om hulself
as meerderwaardig te ag tot die Khoisan blyk nie alleenlik in hulle fisiese interaksies
met die Khoisan nie, maar is ook na te gaan in hulle talige interaksies (die sg.
“humoristiese” naamgewing van die Khoisan-karakters en die baas x klaas-
aanspreekvorme wat die gesprekke kenmerk). Hierdie ingesteldheid vanaf die kant van
die Blankes sou nog jarelank neerslag vind in die vroeé vestigingsjare van die
Afrikaanse teater.

Die Opkoms van Afrikanernasionalisme in die 1930s en die Opkoms van
"n Professionele Teater

In die jare tussen 1925-1950 kry ons heelwat rondreisende toneelgeselskappe (onder
andere die bekende Huguenot-, Hanekom-, De Groote-geselskappe); in 1947 kom die
NTO (Nasionale Toneelorganisasie) tot stand; en in die 1960s kry ons die vestiging van
die onderskeie streeksrade (TRUK, NARUK, SUKOVS, KRUIK en SWARUK). Vir
die Afrikaanse teater het daar met die totstandkoming van die streeksrade 'n bloeitydperk
aangebreek wat tot die 1980s geduur het. Die swaarkryjare van die reisende
toneelgeselskappe is nou vervang met n stelsel van provinsiale streeksrade wat ten doel
gehad het om veral Blanke kunstenaars die sekuriteit van permanente werk, asook
teaterinfrastruktuur van wéreldgehalte te gee. Die finansiéle steun wat oorwegend
Blanke kunstenaars (akteurs, regisseurs, tegnici, administrateurs) tydens hierdie jare
ontvang het, het veral die Afrikaanse toneelwéreld gebaat en die geleentheid vir
Afrikaanse dramaturge gegee om werke vir die streeksrade te skryf. Terwyl Blanke
Engelssprekende kunstenaars ook voordeel getrek het uit hierdie stelsel, is Swart en
anderskleurige kunstenaars grotendeels uitgesluit en is die Nasionale Party se beleid van
“afsonderlike ontwikkeling” (apartheid) vir die onderskeie etniese groepe—veral in die
vroeé jare—baie streng toegepas in hierdie teaters.®

Die Afrikaanse drama het in hierdie jare in vergelyking met ander genres (prosa, poésie)
egter steeds minder oorspronklike werke as die ander genres opgelewer. Hierdie toedrag
van sake blyk duidelik as 'n mens die inskrywings van die onderskeie genres vergelyk
in die opeenvolging van Afrikaanse literatuurgeskiedenisse vanaf Antonissen (s.d.),
Dekker (1958), Cloete (1980), Kannemeyer (1988), en Van Coller (1999). Hoewel die
meeste van hierdie dramas nog duidelik binne die konteks van die ontwikkelingsfase
van die Afrikaanse toneel in Suid-Afrika gesien moet word, was daar natuurlik enkele
werke wat reeds tekens getoon het van n meer beduidende dramatiese waarde en impak
(0.a. dramas van J.F.W. Grosskopf, H.A. Fagan, Uys Krige, W.A. de Klerk, G.J.
Beukes, asook die versdramas van D.J. Opperman en N.P. van Wyk Louw).

5 Sien 0.a. 'n spesiale uitgawe van Scenaria (15 Mei 1986) waarin die kulturele boikot op die kunste
(veral teater) bespreek word a.g.v. hierdie beleid, w.o. Julius Eichbaum (1986) se The Arts in South
Africa—a Force for Social Change, asook Julian Smith (1990) se Teater en Politiek en Temple
Hauptfleisch (1997) se Theatre and Society.

12



Keuris

Dit is met die werk van die Sestigers (Chris Barnard, André P. Brink, Bartho Smit, e.a.)
dat die Afrikaanse drama tot groter volwassenheid gegroei het, soos Brink ook
breedvoerig aangedui het in sy bekende studie oor hierdie tydperk, naamlik: Aspekte
van die Nuwe Drama (Brink 1974, 134-174). Die Sestigers se verset teen die Afrikaner-
nasionalistiese ideologie van apartheid en die toepassing van sensuurwetgewings op
hulle werke, het tot beduidende konflik met die politieke regime van die tyd gelei.

Terwyl van die Blanke dramaturge (byvoorbeeld André P Brink met Kinkels innie
Kabel, 1971, en Bartho Smit met Die Verminktes, 1976) die lotgevalle van veral die
Bruinmense van die Kaap op die voorgrond geplaas het en hierdie karakters ook Kaaps
laat praat het, was dit egter 'n Bruin dramaturg, Adam Small, wat in hierdie tydperk met
sy Kanna hy kd hystoe (Small 1965) die impak van die apartheidsideologie op die
lewens van die Kaapse Bruinmense op skreiende wyse uitgebeeld het. In hierdie drama
speel die taal wat die karakters gebruik, naamlik Kaaps, 'n belangrike rol.

Soos in die geval van dramas waarin Hollands-Afrikaans en Hottentots-Afrikaans deur
taalkundiges bestudeer is, is Small se gebruik van Kaaps ook reeds taalkundig deur
kenners bespreek (byvoorbeeld Hendricks se 2012 artikel: Om die Miskende te laat Ken:
n Blik op Adam Small se literére Verkenning van Kaaps). Maar selfs van groter belang
is dat die Bruinman en -vrou in Small se drama nie meer uitgebeeld word deur die
perspektief van 'n Blanke dramaturg of deur die 0é van Blanke karakters nie. Dit is nou
nie meer 'n Boniface of 'n Bain of 'n Brink wat woorde Ié in die monde van hulle Bruin
karakters nie. Nou praat die Bruin karakters self in hulle eie taal en verwoord self hulle
wéreld en die sosiopolitieke konteks waarin hulle hul bevind, byvoorbeeld in die
volgende gesprek tussen Makiet en Kanna (Small 1965, 48):

KANNA: Paans was dood op die plaas ...

MAKIET: So daar was niks vir ons gewies nie, nie, toe moet ons oek maar trek, wat het
ons tog gekan doen op die plaas.

KANNA: ... het die baas oek gesé ...

Vir ’n meer volledige bespreking van die sosiopoliticke konteks van Kanna hy ko hystoe,
kan die bespreking van Keuris (2017) gelees word.

Die Tydperk na 1990: Die Opkoms van die Kunstefeeste

Die jare na 1994 het groot veranderinge ingehou vir die Suid-Afrikaanse teater in die
algemeen, en vir die Afrikaanse teater in die besonder, soos deur verskeie Kritici, w.o.
Temple Hauptfleisch (1997), bespreek is. Veral die onderskeie streeksrade van vroeér
het nou met nuwe besture, asook a.g.v. nuwe regeringsbesluite t.o.v. die uitvoerende
kunste, totaal verander. Die voorheen bevoorregte posisie wat die Afrikaanse teater (en
al sy kunstenaars—akteurs, regisseurs, dramaturge, ensomeer) geniet het, het nou
verdwyn. In reaksie hierop kry ons vanaf die 1990s die vestiging en opbloei van

13



Keuris

kunstefeeste: KKNK, Aardklop, Woordfees, Vryfees, Inniebos, en vele ander. Nuwe
werke in Afrikaans volg wat ook nuwe tendense in die gebruik van Afrikaans op die
verhoog reflekteer.

In Christiaan Botha (2005) se //Kabbo op die Ysterspoor® kry ons die eerste drama in
Afrikaans waar 'n San die hoofkarakter is. //Kabbo is volgens die karakterlys “n
Middeljarige, ‘wilde’ Boesman van die Kalahari” en praat n “Noord-Kaaps-
Namakwalandse en 'n Boesmantaal.” Naas //Kabbo word ander karakters bloot as
stemme aangedui en onderskei deur die taal waarin hulle praat (0.a. Vrouestem 1,
Vrouestem 2: Standaardafrikaans; Manstem 1, Manstem 2, Manstem 3, Meisiestem 1:
Kaaps Afrikaans; Manstem 7, Vrouestem 3: Afrika-Engels; Vrouestem 8: Noord-Kaaps
Namakwalands).

Botha (2005) poog om veral deur middel van die San-karakter se taalgebruik sy
belewing van die stad (waarin hy hom bevind tydens die drama se verloop) te
kontrasteer met sy eie intense vereenselwiging met die natuur en die natuurlewe. Die
taal van //Kabbo (Botha 2005, 20) is deurgaans sterk liries en word gekenmerk deur
oorspronklike natuurbeeldspraak:

/IKABBO: ... En kyk hoe lyk die paar Boesmans wat nog die aasvoéls in die lug kan
hou. ... Opgefrummel & hulle daar in hulle droé grasskermpies, hulle velle soos
afgesuigde tsammaskille. En nie eens 'n vingernael bokmensvet om in die droogste
plooie in te 1é nie! (Hy sak in sy hurke langs die stoel.) En onse ou mensies, kyk hoe
grawe hulle met hulle lam hande tot by hulle limboé& onder die warm bosand vir n bietjie
koel sand om oor die ou pruimtwaklyfies en die ou rolboskoppies te smeer. (Hy kyk stil
voor hom op die grond en vee met die rugkant van sy hande oor sy oé. Verlate.) Maar
waar sal 'n paar hande sand nou die sonman se brandpyle kan stop?

Aangesien die taal van //Kabbo 'n unicke mengsel van eie taal- en beeldskeppinge is wat
ook die invloed van die Noord-Kaapse en Namakwalandse taaldialekte vertoon, was dit
nodig vir die dramaturg om ten slotte 'n bylaag (Woordverklarings) van vier bladsye in
te voeg om die karakter se taal toeganklik te maak vir hedendaagse lesers en gehore.

Hoewel hierdie drama 'n kragtoer is in terme van die volgehoue taalgebruik van die San-
karakter, is die sosiopolitieke en historiese konteks van die San-volk natuurlik deel van
die dramatiese gegewens van die stuk en is die toeskouer of leser se kennis van die San-
geskiedenis van kardinale belang by die verstaan van hierdie drama. Uit //Kabbo se
herinneringe van sy eie vroeére lewe en van sy volk leer ons die skokkende gegewens
wat tot 'n amper algehele vernietiging van die San gelei het nadat hulle met die eerste
Europeérs aan die Kaap kennis gemaak het. VVolgens Coetser (2010, 26) verwys die
hoofkarakter ook intertekstueel na die historiese figuur //Kabbo van wie daar n

6. Die drama is in 2001 by die Aardklop Nasionale Kunstefees te Potchefstroom opgevoer met die
dramaturg, Christiaan Botha, wat self die rol van //Kabbo speel.

14



Keuris

afbeelding op die voorblad gegee word, asook na spesifieke naslaanbronne wat oor
hierdie figuur beskikbaar is en ook deur die dramaturg gebruik is:

Die naam //Kabbo in die titel verwys nie bloot na die hoofkarakter-verteller in die drama
nie. Die naam resoneer ook 'n verband met die /Xamsprekende //Kabbo en sy vertellings
soos dit tussen 16 Februarie 1871 en 15 Oktober 1873 deur die linguis Wilhelm Bleek
en sy skoonsuster Lucy Lloyd in die Bleek-woning in Mowbray, Kaapstad, opgeteken
is .

Die konteks van Botha se drama omvat dus die hele San-geskiedenis en in die
uitbeelding van een karakter se herinneringe word die aftakeling en ondergang van
hierdie inheemse volk na hulle kontak met die vroeé Blankes opgeroep en uitgebeeld.
Lees Coetser (2010, 26-31) vir 'n meer volledige bespreking van die drama, met
pertinente verwysings na die geskiedenis van die San.

Indien 'n mens Botha se drama plaas teen die agtergrond van Khoisan-uitbeeldings in
die heel vroegste Hollands-Afrikaanse werke (Boniface en Bain), is dit duidelik dat daar
n beduidende perspektiefverskuiwing plaasgevind het. In die vroe€ werke is hierdie
karakters op spottende wyse uitgebeeld deur die Blanke dramaturge en is hulle as
duidelik minderwaardig tot die Blankes in die algemeen beskou. Hoewel Botha, as
Blanke dramaturg, steeds die skepper is van die “stem” van //Kabbo, probeer hy nou—
veral deur die karakter se besondere taalgebruik—n baie meer sensitiewe uitbeelding
gee van die San as wat die geval met die vroeére uitbeeldings was.

Terwyl daar 'n lang geskiedenis is van dramas (0.a. Shakespeare se werke) wat in
Afrikaans vertaal is (byvoorbeeld Hamlet wat reeds in 1945 deur Coertze in Afrikaans
vertaal is), is Amy Jephta (2016) se verwerking van Bertholt Brecht se Mutter Courage
und ihre Kinder as Kristalvlakte die eerste vertaling in Kaaps.” In Jephta (2016) se
verwerking (“verplasing” in die voorwoord genoem) is die dramatiese wéreld nou
geplaas in Kaapstad in die 1980s en probeer Priscilla met 'n karretjie vol handelsware
oorleef tussen bendes, terwyl een na die ander van haar kinders ingetrek word in
bendegeweld en sterf. In i Nota oor taal (ongeveer 'n bladsy lank) word die volgende
onder andere oor die gebruik van Kaaps in die drama gesé:

Hierdie teks is geskryf met kennisname van die verskeidenheid wyses waarop Kaaps
deur verskillende skrywers gebruik word, en ook van die onderlinge verskil tussen
variéteite van Kaaps uit verskillende gebiede.

Ook in hierdie teks vind die leser dikwels voetnote om die Kaapse woordgebruik te
verduidelik. In die volgende uittreksel (Jephta 2016, 14) is een van die bendeleiers aan
die woord:

7. Die eerste opvoering van die drama was op 29 April 2016 in Kaapstad by die Suidoosterfees.
15



Keuris
DOELA: Sonne wék vir hulle korrektiewe hanne.
En wie gat lams innie mang. assitie s issie?
Die tronke sal lieg staan en spinnerakke vang,
hulle sallit netsowel kon ytlien vi weddings en paarties.
Bring Your Own Handcuffs.
Ek dalas soe:
Sonne so-called misdaad sallie law nie bestaan nie.
[3 = rondhang, ontspan; 4 = tronk; 5 = doen of redeneer]

Ook in hierdie geval sal die leser/toeskouer van die drama kennis moet dra van die
voorkoms van bendegeweld in die Kaap, asook die sosio-ekonomiese konteks van
hierdie gemeenskappe.

Hoewel gepubliseerde tekste nog skaars is, het daar in die laaste paar jaar meer
teaterproduksies verskyn waarin beide Kaaps as voertaal gebruik word en waar Bruin
dramaturge en akteurs 'n al hoe meer outentieke stem gee aan Bruin gemeenskappe se
werklikhede, sosiale probleme en aspirasies, byvoorbeeld Afrikaaps (musiekblyspel,
Kunstekaap 2014)8 en Chase Rhys se Kinnes (Kunstekaap 2018).

Ten slotte

Die ontwikkeling van die meeste tale is dinamies en verskeie veranderinge kan intree
oor tyd. Afrikaans se ontwikkeling vanaf die koms van setlaars en slawe aan die Kaap
in die 17de eeu tot vandag is en word deur historiese taalkundiges bestudeer. Nuwe
perspektiewe t.0.v. hoe Afrikaans ontwikkel het a.g.v. vroeé invloede van die Khoisan
het die ouer perspektief vervang, waar meestal net gefokus was op sy Nederlandse
wortels.

In hierdie artikel was die fokus hoofsaaklik op die uitbeelding van Khoisan-karakters in
van die vroegste dramatiese werke in Suid-Afrika (Boniface, Bain, Du Toit) met
besondere klem op hulle taalgebruik (sg. Hottentots-Hollands). Terwyl hierdie werke

8 Menéan van Heerden (2011) omskryf hierdie produksie op LitNet (Holland word weer Kaaps!) soos
volg: “Afrikaaps is die breinkind van Catherine Henegan (van The Glasshouse, NL, ook aangebied
deur die Baxter-teater ZA) met Aryan Kaganof as dramaturg. Hierdie teaterproduksie/“hiphopera”
neem jou op 'n “edutainment”-reis. Die storie van die ontwikkeling van Afrikaans en Afrikaaps word
deur n mix van hip-hop, breakdancing, jazz, reggae, ghoema, storievertelling, “spoken word,”
rymkletsery, poésie, sang, energie en passie verweef in n historiese en kontemporére narratief oor
die onteiening van ’n taalidentiteit en die herwinning daarvan.”

16



Keuris

reeds die aandag ontvang het van verskeie kommentators en kritici in die verlede, was
die bedoeling met hierdie artikel om aan te toon dat 'n mens hulle ook as voorlopers kan
beskou van die huidige tendens om Kaaps in resente dramas en teaterstukke te gebruik.

In navolging van Vimala Herman se seminale bydrae tot die studie van dramatiese
taalgebruik wou ek in hierdie kort oorsig sommige van haar insigte uitlig. Eerstens, dat,
hoewel dramatiese taalgebruik natuurlik meestal gesetel is in die algemene taalgebruik
van n groep taalgebruikers, dit steeds “gesimuleerde” dialoog veronderstel, m.a.w.
steeds 'n kunsmatige aanwending van die taal is (byvoorbeeld Hottentots-Hollands,
Hollands-Afrikaans, Afrikaans, Kaaps) en dat die taalreéls/taalkonvensies, ensovoorts,
deur die dramaturg aangewend kan word tot sy/haar eie intensie(s) met die drama.
Hierdie beskouing sou moontlik 'n verklaring kan wees vir die debat wat gewoed het
oor die outentieke aard van Kaatje se taalgebruik, m.a.w. of dit werklik sy is wat aan
die woord is of nie. Dit lyk op die oog af of dit Kaatje is wat praat, maar by refleksie is
dit duidelik (hoewel sy met die kolonialiste—boere en Engelse spot) dat sy as Khoisan-
vrou eintlik die vergestalting is van hoe die Blankes van die tyd hierdie groep vroue
gesien het: onderduims, dikwels dronk en losbandig. Selfs in werke waar die Khoisan-
karakters groter rolle vertolk en selfs meedoen aan die dramas se intrige, bly die
karakterisering van hierdie groep vassteek in die stereotipe. Die dramaturge manipuleer
dus deur hulle kennis van n bepaalde taal se taalreéls, ensovoorts, om met die karakters
se dramatiese dialoog 'n bepaalde doelwit te bereik wat meestal in die sosiohistoriese
konteks van die werk gesetel is.

Tweedens, is dit dus duidelik uit al die voorbeelde bespreek dat die konteks van hierdie
taaluitinge en dialog in bepaalde sosiohistoriese asook kulturele kontekste gesetel is. Dit
is eintlik onmoontlik om hierdie karakters se gesprekke nie te plaas teen hierdie groter
agtergrond nie. Uit die heel vroegste dramatiese werke (Boniface, Bain) blyk die
Khoisan-karakters se ondergeskikte posisie in vergelyking met die Blanke kolonialiste,
setlaars en later ook boere (0.a. uitgebeeld in die dramas van Du Toit en Melt Brink)
heel duidelik vir 'n hedendaagse leser. Hier het twee aspekte opgeval: eerstens die
onderdanige toonaard van die Khoisan-karakters se taaluitinge wanneer in gesprek met
die Blankes (soos ook duidelik te sien in die onderskeie aanspreekvorme vir die twee
groepe) en die oénskynlik humoristiese naamgewing van die Khoisan-karakters
(natuurlik meestal deur die Blanke eienaar/baas).

Hoewel enkele Blanke dramaturge heelwat later (veral die Sestigers) probeer het om die
Khoisan-karakters simpatiek uit te beeld en die sosiopolitieke bedeling wat
onderliggend tot hulle sosiale probleme was gekritiseer het, was dit eers met Adam
Small se Kanna hy ké hystoe dat 'n Bruin dramaturg sy eie mense aan die woord stel. In
hierdie drama kry ons ook die grootskaalse gebruik van Kaaps en is die weg nou
voorberei vir 'n nuwe bedeling op Suid-Afrikaanse verhoé vir die sprekers van Kaaps.
Die verwerking van Brecht se beroemde Mutter Courage und ihre Kinder uit Duits na
Kaaps deur Amy Jeptha, asook nuwe werke deur o0.a. Chase Rhys, is aanduidings van

17



Keuris

hoe Kaaps al hoe meer op Suid-Afrikaanse verhoé gebruik word en sekerlik in die
toekoms 'n groter plek gaan inneem.

Terwyl die vestiging van Kaaps as inheemse taal (en nie net 'n dialek van Afrikaans nie)
nog voortduur, is daar seker 'n ironie verskuil in die beskouing dat dit nog dikwels deur
sommige sprekers (veral van Standaardafrikaans) as n kombuistaal beskou is/word ('n
beskrywing wat dikwels in die ontstaansjare van Standaardafrikaans ook aan dié taal
toegedig is).

Verwysings
Antonissen, R. s.d. Die Afrikaanse Letterkunde van Aanvang tot Hede. Kaapstad: Nasou.

Bain, A. G. 1971[1838]. “Kaatje Kekkelbek.” In Afrikaans in die vroeér Jare, geredigeer deur
G. S. Nienaber. Johannesburg: VVoortrekkerpers, 67—70.

Binge, L. W. B. 1969. Ontwikkeling van die Afrikaanse Toneel (1832 tot 1950). Pretoria: Van
Schaik.

Boniface, C. E. 1954[1832]. De Nieuwe Ridderorde of De Temperantisten. Uitgegee met
inleiding en verklarende aantekeninge deur F. C. L. Bosman. Johannesburg:
Voortrekkerpers.

Bosman, F. C .L. 1942. Di Bedriegers, Magrita Prinslo en ander Afrikaanse Dramas en
Samesprake tot 1900. Johannesburg: Voortrekkerpers.

Bosman, F. C. L. 1951. Hollandse en Engelse Toneel in Suid-Afrika: 1800 tot Vandag.
Pretoria: J.H. de Bussy.

Bosman, F. C. L. 1980. Drama en Toneel in Suid-Afrika, Deel Il: 1856-1912. Pretoria: Van
Schaik.

Botha, C. 2005. //Kabbo op die Ysterspoor. Pretoria: Protea Boekhuis.

Brink, André P. 1971. Kinkels innie Kabel: n Verhoogstuk in elf Episodes. Kaapstad: Buren-
uitgewers.

Brink, André P. 1974. Aspekte van die Nuwe Drama. Pretoria: Academica.

Cloete, T. T. (Red). 1980. Die Afrikaanse Literatuur Sedert Sestig. Kaapstad: Nasou.

Coetser, J. L. 2010. “Aspekte van Diaspora in drie Afrikaanse Dramatekste na 2004.” 3 April
2021. http://www. litnet.co.za/aspekte-van-diaspora-in-drie-afrikaanse-drama-tekste-na-

2004.

Dekker, G. 1958. Afrikaanse Literatuurgeskiedenis. Kaapstad: Nasou.

18



Keuris

Eichbaum, J. 1986. “The Arts in South Africa: A Force for Social Change.” Scenaria (Special
Issue 15 May): 3-8. Johannesburg: Seven Arts Publishers.

Fletcher, J. 1994. The Story of South African Theatre: A Guide to its History from 1780-1930.
Cape Town: Vlaeberg.

Fugard, A. 1978. “Boesman and Lena” and Other Plays (The Blood Knot, People Are Living
There, Hello and Goodbye). Oxford: Oxford University Press.

Hauptfleisch, T. 1997. Theatre and Society: Reflections in a Fractured Mirror. Pretoria: Van
Schaik.

Hendricks, F. 2012. “Om die Miskende te laat Ken: n Blik op Adam Small se literére
Verkenning van Kaaps.” Tydskrif vir Letterkunde 49 (1): 1-20.
https://doi.org/10.4314/tvl.v49i1.8.

Herman, V. 1995. Dramatic Discourse: Dialogue as Interaction in Plays. London: Routledge.

Jephta, A. 2016. Kristalvlakte: n Drama. Kaapstad: Tafelberg.

Kannemeyer, J. C. 1988. Die Afrikaanse Literatuur 1652—-1987. Pretoria: Academica.

Keuris, M. 2010a. “Between Languages: Athol Fugard and/in Afrikaans.” Journal of Literary
Studies 26 (3): 34-49. https://doi.org/10.1080/02564718.2010.495496.

Keuris, M. 2010b. “The Representation of Khoisan Characters in Early Dutch-Afrikaans
Dramas in South Africa.” In African Theatre: Histories 1850-1950, edited by Y.
Hutchison. Suffolk: James Curry, 107-121.

Keuris, M. 2017. Herinneringe en Herbesinnings: Kanna hy ké hystoe.” In Adam Small:
Denker, Digter, Dramaturg—n Huldiging, geredigeer deur J.van der Elst. Pretoria: Protea
Boekhuis, 135-155.

Laidler, P. W. 1962. The Annals of the Cape Stage. Edinburgh: William Bryce.

Lenta, M. 1999. “Speaking for the Slave: Britain and the Cape, 1751-1828.” Literator 20 (1):
103-117. https://doi.org/10.4102/1it.v20i1.454.

Shaw, D. 2009. “Two Hottentots, some Scots and a West Indian Slave: The Origins of Kaatje
Kekkelbek.” English Studies in Africa 52 (2): 4-14.
https://doi.org/10.1080/00138390903444115.

Small, A. 1965. Kanna hy ké hystoe: n Drama. Kaapstad: Tafelberg.

Smit, B. 1976. Die Verminktes. Johannesburg: Perskor-uitgewery.

19


https://doi.org/10.4314/tvl.v49i1.8
https://doi.org/10.1080/02564718.2010.495496
https://doi.org/10.4102/lit.v20i1.454
https://doi.org/10.1080/00138390903444115

Keuris

Smith, J. 1990. Toneel en Politiek: » Voorlopige Dokumentering en Ideologiese Verrekening
van Kontemporére Swart Afrikaanse Toneelaktiwiteit in die Kaapse Skiereiland. Bellville:
Universiteit van Wes-Kaapland.

Steenkamp, A. 2020. “Ytie Kombys en innie Mainstream.” ATKV Taalgenoot, Somer: 17-18.

Upham, M. 2020. Kaatje Kekkelbek or Life among the Hottentots, by Andrew Geddes Bain
(1797-1865). Featuring verbatim the original text (plus expanded English text) with
explanatory notes. 5 January 2022.
https://mansellupham.wordpress.com/2020/09/19/kaatje-kekkelbek-life-among-the-
hotentots-by-andrew-geddes-bain-1797-1964-featuring-verbatim-the-original-text-plus-
expanded-english-text-with-explanatory-notes-by-mansell-upham/

Van Coller, H. P. (Red). 1999. Perspektief en Profiel: n Afrikaanse Literatuurgeskiedenis, deel
2. Pretoria: Van Schaik.

Van Heerden, M. 2011. “Holland word Kaaps!” 5 Januarie 2022.
https://www.litnet.co.za/holland-word-kaaps/.

20


https://mansellupham.wordpress.com/2020/09/19/kaatje-kekkelbek-life-among-the-hotentots-by-andrew-geddes-bain-1797-1964-featuring-verbatim-the-original-text-plus-expanded-english-text-with-explanatory-notes-by-mansell-upham/
https://mansellupham.wordpress.com/2020/09/19/kaatje-kekkelbek-life-among-the-hotentots-by-andrew-geddes-bain-1797-1964-featuring-verbatim-the-original-text-plus-expanded-english-text-with-explanatory-notes-by-mansell-upham/
https://mansellupham.wordpress.com/2020/09/19/kaatje-kekkelbek-life-among-the-hotentots-by-andrew-geddes-bain-1797-1964-featuring-verbatim-the-original-text-plus-expanded-english-text-with-explanatory-notes-by-mansell-upham/
https://www.litnet.co.za/holland-word-kaaps/

