
Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Calvyn se vierde diens, die doktore-amp, en artikel 
18 van die kerkorde van Dordrecht 1618 en 1619: 

’n Kritiese refleksie
Author: 
Andries L. du Plooy1

Affiliation:
1Faculty of Theology, 
North-West University, 
Potchefstroom Campus, 
South Africa

Correspondence to:  
Andries du Plooy

Email: 
dries.duplooy@nwu.ac.za

Postal address: 
PO Box 20031, Noordbrug 
2522, South Africa

Dates:
Received: 05 Sept. 2013
Accepted: 28 Feb. 2014
Published: 06 Nov. 2014

How to cite this article:
Du Plooy, A.L., 2014, ‘Calvyn 
se vierde diens, die doktore-
amp, en artikel 18 van die 
kerkorde van Dordrecht 
1618 en 1619: ’n Kritiese 
refleksie’, In die Skriflig 
48(2), Art. #1760, 11 pages. 
http://dx.doi.org/10.4102/
ids.v48i2.1760

Copyright:
© 2014. The Authors.
Licensee: AOSIS 
OpenJournals. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Die artikel fokus op Calvyn se besondere rol in die formulering van artikels 2 en 18 van die 
kerkorde van Dordrecht 1618 en 1619. Hierdie kerkorde word steeds deur ’n groot aantal 
gereformeerde kerke in die wêreld aanvaar en gebruik.

Onderwerpe en probleme wat aangeraak word, sluit vrae in soos die volgende: Wie is 
verantwoordelik vir die onderrig van Teologie? Is die tradisie geldig dat daar naas die drie 
dienste van Woordbedienaar, ouderling en diaken ook ’n vierde diens bestaan, naamlik dié 
van doktor in die Teologie? Kan hierdie tradisie, wat hoofsaaklik op die standpunte van Bucer 
en Calvyn berus, met die gegewens in die Bybel versoen word?

Besondere aandag word aan die volgende aspekte gegee:

•	 Historiese gegewens oor doktor in die Teologie met besondere verwysing na die standpunte 
en invloed van Calvyn.

•	 ’n Kritiese evaluering van die begronding van die vierde diens op die Bybel.
•	 Die verhouding tussen teologiese opleiding in die konteks van die kerk en/of ’n universiteit.
•	 Besondere aandag word gegee aan die situasie in die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika 

ten opsigte van die funksionering van hierdie vierde diens.

Van die belangrikste konklusies wat gemaak word, is die volgende: die kerk het deur die 
eeue ’n besondere waardering en respek gehad vir die taak en funksie van die doktore in 
die Teologie. Dit het inderdaad tot groot seën van die kerke gedien. Calvyn se standpunte 
het dikwels tot verwarring aanleiding gegee, maar andersyds ook bygedra tot die erkenning 
van die belangrike funksie of taak wat hierdie vierde diens kerklik verrig. Net so vervul 
die doktore in die Teologie ’n besondere wetenskaplike rol aan teologiese fakulteite van 
universiteite.

Scan this QR 
code with your 
smart phone or 
mobile device 
to read online.

Read online:

Calvin’s fourth office, the doctor ministry, and article 18 of the church order of Dordrecht 
1618 and 1619: A critical reflection. This article focuses on Calvin’s special role in the 
ecclesiastical formulation of articles 2 and 18 in the church order of Dordrecht 1618 and 1619, 
which is still retained in a large number of reformed church orders in the reformed fellowship 
of churches.

Topics and issues which are addressed include questions such as: Who is responsible for the 
teaching of Theology? Is the tradition valid that the doctorial or professorial office in theology 
exists as a fourth office beside that of ministers, elders and deacons? Is this tradition, which 
mainly rests on the views of Bucer and Calvin, correct in terms of the Bible?

Particular attention to the following aspects is given:

•	 Historical data on the doctor ecclesiae focusing on the views and influence of Calvin.
•	 A critical evaluation of the foundation of the fourth office on the Bible.
•	 The relationship between theological training in the context of a church and/or a university.
•	 A special investigation of the situation within the Reformed Churches in South Africa in 

this regard.

Important conclusions are made, for example that the church through the ages had a very 
high esteem and respect for the office of the doctor in Theology; that this fourth office is still 
retained in many reformed churches, with great blessing. Calvin’s views did cause some 
confusion on the one hand, but on the other hand it contributed to the acknowledgement 
of the important function the doctors in Theology have on behalf of the church and in the 
faculties of Theology at universities.

Page 1 of 11

mailto:dries.duplooy@nwu.ac.za
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i2.1760
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i2.1760


Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Inleiding
In hierdie artikel word die fokus laat val op die besondere 
aandeel wat Calvyn gehad het in die kerklike formulering 
van artikels 2 en 18 van die kerkorde van Dordrecht 
(1618 en 1619), soos dit nog steeds in ’n groot aantal 
gereformeerde kerkordes binne die gereformeerde kerklike 
verband gehandhaaf word (vgl. GKSA 1998).

Hierdie artikel stel ’n aktuele saak in verband met die 
dosering van Teologie aan die orde. Die taak en rol van die 
Teologie in die kerk asook aan fakulteite van Teologie aan 
universiteite was en is steeds ’n interessante onderwerp – iets 
waaroor verskillende standpunte gehandhaaf word. Veral 
sedert die twaalfde eeu met die ontstaan van universiteite 
tot vandag toe, is en bly die studie van die Teologie binne 
kerklike sfere sowel as aan universiteite ’n onderwerp van 
ernstige diskussie (Le Roux 2013:1–5).

Hierdie artikel handel oor vrae en aspekte soos wie 
verantwoordelik is vir die dosering van Teologie. Vrae soos 
die volgende is ook relevant: Is die tradisie en/of standpunt 
houdbaar, naamlik dat die diens of amp van doktor of 
professor in die Teologie ’n vierde afsonderlike diens 
naas dié van die bedienaars van die Woord, ouderlinge 
en diakens is? Is hierdie tradisie, wat veral op Calvyn en 
Bucer se standpunte berus, skriftuurlik korrek? Wat is 
die verhouding tussen die kerklike teologiese opleiding 
en universitêre teologiese opleiding? Is dit nodig dat 
Teologie opleiding hoegenaamd aan teologiese skole en/of 
universiteite moet plaasvind? Wat is die verskil tussen die 
missionale taak en roeping van die kerk ooreenkomstig 
veral artikel 7 van die kerkorde en die fokus op Teologie 
in terme van artikel 18 van die kerkorde, indien enige? Is 
Teologie ’n wetenskap of slegs ’n kerklike taak of roeping 
met die oog op die praktiese toerusting van studente vir die 
bediening van die evangelie?

Omdat dit onmoontlik is om aan al hierdie vrae reg te laat 
geskied, word slegs op die volgende aspekte gefokus: 
•	 Die belangrikste historiese gegewens en riglyne oor die 

taak en funksie van die doctor Theologiae of professor in 
die Teologie, met die fokus op Calvyn se standpunte.

•	 Die tyd van die Reformasie van die sestiende en 
sewentiende eeue met besondere aandag aan die kerklike 
besluite en ontwikkelings.

•	 ’n Kritiese evaluering van die begronding van die vierde 
diens in die Skrif.

•	 Die verhouding tussen ’n kerklike en/of ’n universitêre 
teologiese opleiding.

•	 Die professor in Teologie soos dit veral binne die konteks, 
standpunte en omstandighede van die GKSA na vore 
kom.

•	 Enkele konklusies en perspektiewe.

Calvyn se standpunte
Daar is belangrike historiese gegewens en riglyne oor die 
taak en funksie van die doctor Theologiae of professor in 

die Teologie. In die gereformeerde teologiese en kerklike 
wêreld was daar altyd ’n mate van onduidelikheid oor 
die amp van doktor in die Teologie. Henderson (1962) 
het uitvoerig oor die doktore-amp (teaching office) in 
die reformatoriese tradisie geskryf en opnuut weer die 
aktualiteit daarvan beklemtoon. Hy is geprys vir die 
oorspronklike navorsing wat hy oor die onderwerp 
gedoen het. Dankbaar (1964–1965:135) het gebruik gemaak 
van Henderson se insigte om in ’n deeglike oorsig oor 
die standpunt van Calvyn aan te dui hoe belangrik die 
saak van leer en doseer in die kerk sedert die Nuwe-
Testamentiese tyd was. Die bewys hiervoor word gevind 
in die woord didaskalos wat herhaaldelik in die Nuwe 
Testament voorkom, asook in die diens van die doctores 
wat in die Ou Kerk en in die Middeleeue as ’n besonder 
belangrike amp geag is. Die doctor ecclesiae was destyds as 
’n eretitel beskou. Die vraag is egter of die doktore-amp in 
die eintlike sin van die woord ’n kerklike amp is. Dankbaar 
(1964–1965:135) meen dat die onsekerheid wat tot vandag 
toe hieroor bestaan, grootliks aan Calvyn self toegeskryf 
kan word, veral omdat hy in sy uitsprake daaroor nie 
konsekwent was nie. Waarskynlik is die rede daarvoor 
dat Calvyn veral drie aspekte uitgelig het, naamlik dat die 
doktor in Teologie ’n kerklike amp is, dat dit funksioneel 
van die herderlike funksie verskil en dat dit veral binne ’n 
akademiese arena funksioneer (Henderson 1962:41).

Die konteks en agtergrond waarteen Calvyn gewerk 
en geskryf het, speel myns insiens ’n belangrike rol in 
sy standpunte oor die sogenaamde vierde diens, of die 
doktore-amp. Hier word besonderlik gewys op die plek en 
funksie wat die teologiese doktor in die Middeleeuse kerk 
en samelewing gehad het, asook die invloed van Luther 
en veral die invloed van Bucer op Calvyn. Henderson 
(1962:21) meen egter dat hierdie wettige en vrugbare diens 
in die Middeleeue deur die Roomse Kerk ‘had been corrupted 
which caused him to include it as an integral office of the public 
ministry of the church in its Reformed estate’.

Middeleeuse konteks
Die naam doctor was in die Vroeë Kerk geen aanduiding 
van ’n amp of ’n titel nie, maar het na iemand verwys 
wat ’n bepaalde werk of funksie van lering vervul het. 
Doctor was die Latynse woord vir die Griekse didaskalos 
(Bouwman 1928:494).

Met die ontstaan van die universiteite in die twaalfde eeu 
het dit egter begin verander, omdat geleerde mense al hoe 
meer belangstelling getoon het in die ondersoek na die 
waarheid en die werklikheid; of meer presies gestel: omdat 
die kennis of wetenskap van die Kunste, die Regte, die 
Medisyne en veral die Teologie toegeneem en ontwikkel 
het. Aangesien die samelewing, vanweë die Roomse 
kerklike hiërargiese beskouings ook hiërargies georden 
was, is die studie van Teologie as die hoogste studieveld 
geag, veral omdat God as die hoogste beginsel van alles 
beskou is. Die doctores in die Teologie is gevolglik met baie 
gesag en eerbied bejeën. Hulle is as besonderlik begenadig 

Page 2 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

beskou en as die vertolkers van die waarheid geag. In die 
kerk en die onderwys is van die doctores Theologiae verwag 
om die volgende te doen: ‘legere’ [doseer en onderrig], 
‘disputare’ [die waarheid te verdedig en te formuleer], 
‘determinare’ [te beslis of te bepaal], ‘praedicare’ [formeel te 
preek of te verkondig], en ‘regere’ [te regeer of te bestuur]. 
Dit het saamgetrek in die skool en die kerklike funksies 
(Posthumus Meyjes 1973:23–25).

Die reg en bevoegdheid om as ’n doctor (ook in die Teologie) 
te mag optree, is deur die universiteit verkry op grond van 
die verwerwing van die licentia docendi. Diegene wat hierdie 
promosie ontvang het, het deel van ’n besondere hoë stand 
(die sg. magisterium) geword. Hulle het dan die reg en plig 
gehad om met gesag in die bepaalde wetenskap werksaam 
te wees en daarin leiding te gee. Die lisensiaat is deur die 
kanselier van die universiteit, as verteenwoordiger van 
die pous self, aan die persoon toegeken. Hiermee was die 
ontvanger tot gehoorsaamheid en onderdanigheid aan 
die pous verplig (Bouwman 1928:495; Posthumus Meyjes 
1973:27–31).

In die Teologie was die doctores veral verplig om met behulp 
van die wetenskap en met disputasies die geloof teenoor die 
ketters te verdedig en om die waarheid te ondersoek en te 
beskerm. Indien iemand dit sou nalaat, was hy ontrou aan 
sy magisterium en is dit as ’n bewys van roepingsversaking 
beskou.

Die doctores was verplig om in hulle arbeid binne die dogma 
van die kerk te bly, maar is wel toegelaat om vry op te 
tree op gebiede en terreine van die wetenskap waaroor 
daar geen dogma of pouslike uitspraak bestaan het nie. 
In die geledere van die magisterium, onder die doctores, 
het ’n protes gegroei namate die kerklike kanonieke reg 
al intensiewer ontwikkel het en die wetenskap geknel het. 
Dit het in die laat-Middeleeue (14e – 15e eeue) tot spanning 
tussen die universiteite en die kerk gelei. Die opkoms van 
die Humanisme het ook daartoe bygedra dat die teologiese 
fakulteite aan universiteite hulle al hoe meer van die greep 
van die kerklike hiërargie losgemaak het (Posthumus Meyjes 
1973:30–31).

Bouwman (1928:495) wys daarop dat die naam doctor 
mettertyd op die akademiese graad of akademiese 
kwalifikasie gedui het, terwyl die naam professor na iemand 
verwys het met ’n vaste betrekking waaraan ’n salaris van 
’n universiteit gekoppel was. Calvyn het hierdie twee name 
later met mekaar vereenselwig.

Luther se beskouing
Ter illustrasie van die belangrikheid en relevansie van die 
status of erkenning wat aan die teologiese doktor as ’n 
kerklik-akademiese amp verleen is, kan verwys word na die 
verhaal van ’n weddenskap deur twee Duitse vriende wat 
op 20 Oktober 1538 in Londen gesluit is. Dit is deur Steinlein 
(1912:757) vermeld, wat ’n studie van Luther se doktorsgraad 
gemaak het. Dit is ook weer deur Posthumus Meyjes 
(1973:21 e.v.) aangehaal, asook deur Le Roux (1992:292).

Die weddenskap tussen Franz Burckhardt en Georg von 
Boyneburg het gegaan oor die vraag of Luther met sy 
optrede teen Tetzel in 1517 reeds ’n doktorsgraad gehad 
het of nie. Dit het dus oor sy geleerdheid en bevoegdheid 
gegaan, asook oor die kwessie of aan die reformatoriese 
optrede van Luther enige legitimiteit geheg sou kon word. 
Luther sou slegs geldigheid en legitimiteit vir sy optrede 
in 1517 kon opeis indien hy, binne die Roomse konteks 
van die Middeleeuse standpunte, wel oor die gesag en 
dus oor die graad in Teologie beskik het. Sonder ’n graad 
sou hy bloot ’n indoctus gewees het, dus ’n ongeleerde en 
ongekwalifiseerde persoon.

Die twee Duitsers het aan die Dekaan van die Universiteit 
van Wittenberg geskryf, wat sedert 1535 Luther self was. 
Hy het toe aan die twee vriende die amptelike dokumente 
verskaf waarin dit duidelik is dat die officium doctoris reeds 
in 1512 op die gebruiklike wyse aan hom toegeken is. Dus, 
reeds vanaf die begin van die Reformasie – net soos in die 
tye daar voor – was dit vir die kerk belangrik dat die leraars 
of professore goed gekwalifiseerd moes wees. Luther kon 
hom daarop beroep dat hy nie as ’n gewone leek gepraat het 
nie, maar bevoeg en toegerus was om met gesag te praat. 
Hy het binne sy reg en bevoegdheid teen Tetzel opgetree 
(Posthumus Meyjes 1973:37).

Luther het ook in sy optrede op 31 Oktober 1517 met die 95 
stellings wat hy opgestel en bekendgestel het, hom daarop 
beroep dat hy kragtens sy amp as doctor die plig het om oor 
die waarheid te waak. Tydens die Ryksdag van Worms in 
1520 is die ban oor hom uitgespreek en is hierdie amp hom 
ontneem. Tog het hy hierdie amp van doctor Theologiae later 
weer vir homself toegeëien, eerstens om hom teenoor die 
geesdrywers en spiritualiste te stel en ook as ’n geleerde en 
toegeruste teoloog te onderskei. Verder het hy hom daarop 
beroep dat hy deur Christus self tot hierdie amp of taak 
geroep is. Hy dien dus in die diens van doktor in die Teologie 
op gesag van Christus wat hom daartoe geroep het en nie 
op gesag van die pous of ’n magisterium nie. Hiermee het 
Luther ’n nuwe oriëntering aan die teologiese doktor gegee: 
Christus is sy enigste Magister of Meester (Posthumus Meyjes 
1973:37–38).

Die standpunte van Bucer
Martin Bucer word met reg beskou as die vader van die vier 
ampte of dienste in die kerk. Calvyn het met sy verblyf by 
hom in Straatsburg (1538–1541) daarmee kennis gemaak 
en dit ook so aanvaar (Van ’t Spijker 1970:365, 392, 420; 
Henderson 1962:32 e.v.). Bucer self het hierdie vier ampte nie 
konsekwent as vasstaande aanvaar nie en uit sy geskrifte is 
dit duidelik dat hy dit ook dikwels beklemtoon het dat daar 
slegs drie (selfs net twee) ampte is, naamlik dié van herderlike 
diens, die versorgers van die armes en die diens van diegene 
wat die jeug in die kerk moet onderrig. Laasgenoemde 
groep, ook genoem die doctores, reken Bucer by die herders of 
presbiters. Hulle taak was meer die verklaring van die Skrif, 
leiding by teologiese dispute, die voorkoming van dwaling, 
en die bestryding van kettery en skeurmakers. Hulle kon die 

Page 3 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

bedienaars of herders in die prediking bystaan, omdat die 
doctores God se gawe aan sy kerk en ’n spesialisasie van die 
presbiter se diens is (Van ’t Spijker 1970:393).

Dankbaar (1964–1965:139) meen dat die doctores by Bucer nie 
net leraars ten opsigte van die Teologie of bedienaars van 
die Woord was nie, maar dat hulle onderrig in die literariese 
vakke gegee het. Hy wou die totale onderwys eerder aan die 
kerk as aan die owerheid bind. Dit is juis hierdie standpunte 
van Bucer wat Calvyn beïnvloed het.

Die amp van doktor in die Teologie was by Bucer dus ’n 
deelfunksie of spesialisasie van die presbiteriaat en het veral 
op die doctrina gefokus. Die doctor en doctrina hoort saam. 
Hierin is daar ooreenstemming met die standpunte in die 
Middeleeue waar die doctores ook op die leer of dogma van 
die kerk moes fokus. In die geval van Bucer en ook Calvyn 
later, het hulle ’n ander reformatoriese visie op die waarheid 
van die evangelie en die leer van die kerk gehad, wat dan 
veral deur die doctores bedien en verdedig moes word 
(Posthumus Meyjes 1973:40–41).

Calvyn se standpunte
Die kerkhistorikus WF Dankbaar vanuit Groningen het 
in ’n volledige en uitvoerige artikel oor die doktore-
amp by Calvyn geskryf (Dankbaar 1964–1965:135–165) 
en chronologies die verskillende uitsprake en stellings 
van Calvyn behandel (vgl. ook Henderson 1962:32–71). 
Hierdie artikel volstaan dus met ’n oorsigtelike weergawe 
van Calvyn se standpunte in so verre dit vir die artikel se 
doeleindes relevant en belangrik is.

Dit is opmerklik dat Calvyn in sy stellings en verwysings 
na die diens van die doktor of professor in die Teologie, nie 
net by Bucer aansluiting gevind het nie, maar ook by die 
eeue oue kerklike tradisie daaroor. Dit was ook vir Calvyn 
belangrik dat daar in die kerke en met die oog op die opbou 
en toerusting van die kerk in die algemeen sodanige diens of 
amp moet wees.

Die eerste keer wat Calvyn (1961:268–270) oor die funksie 
van die doktor geskryf het, was in 1539, in sy kommentaar 
op Romeine 12:7. Hier is daar sprake van die begrip 
didaskalos of in Latyn, doceo en doctrina. Hy beklemtoon die 
feit dat die kerk deur die doctrina of leer opgebou word en 
dat die funksie van doctores hiervoor verantwoordelik is. Hy 
onderskei hier ook tussen die funksie van die herder en dié 
van die leraar of doctor. Eersgenoemde is verbonde aan die 
plaaslike kerke waar hy veral die lidmate tot geloof moes 
opwek. Alhoewel hy ook lerend besig was, was dit egter 
veral die taak van die doctores om op die grondslag van die 
doctrina alle gelowiges of die hele kerk in die geloof op te bou 
en toe te rus (Dankbaar 1964–1965:151–152).

In sy Ordannances ecclesiastiques van 1541 (vgl veral artikel 
2; Pont 1981:23) vind ’n mens nou vir die eerste keer dat 
Calvyn spesifiek van vier dienste in die kerk melding 
maak, waarvan die doktore een is. Hulle taak is veral op 

die onderrig van die gelowiges in die heilige leer gerig, 
sodat die suiwerheid van die evangelie nie deur onkunde 
of verkeerde opvattings geskaad word nie. Verder meen 
Calvyn dat die onderrig in die leer veral aan die jeug moet 
geskied en dat daar ’n skool opgerig moet word waar 
opleiding kan geskied vir sowel die bedienaars van die 
Woord as vir diegene wat in die burgerlike lewe moet dien 
(vgl. artikels 43–45; Pont, 1981:29).

Dit is eienaardig dat Calvyn twee jaar later, in sy Institusie 
(Calvyn [1543] 1991:4,4,3) slegs weer drie ampte of dienste 
in die kerk noem. Hy integreer hierin egter die diens van 
doktor in die Teologie met die diens van die herder. Die 
herder is vir die diens van die Woord, die sakramente en 
die tug verantwoordelik, terwyl die doktor vir die uitleg 
van die Skrif verantwoordelik is, sodat die voortgang 
van die suiwere leer gewaarborg kan word (Dankbaar 
1973–1965:152). Bohatec (1961:452–453) wys daarop dat die 
kerk albei funksies, ‘Pastoren und Lehrer’ [herder en leraar] 
nie kan ontbeer nie.

In Calvyn ([1546] 1960:270–273) se kommentaar op 
1 Korintiërs 12:28 (oor die funksies van die profete en die 
leraars), saamgelees met Handelinge 13:1 (wat oor die profete 
en die leraars in Antiogië handel) meen hy dat die leraars se 
werk baie nóú by die van die profete van ouds aansluit en 
dat hulle hulle veral moet toespits op die bewaring en die 
verbreiding van die suiwer en gesonde leer in die kerk. Dit 
onderskei hulle van die herders.

Vir die eiesoortigheid van die doktor in die Teologie, 
beroep Calvyn hom veral op Efesiërs 4:7–11. Hy maak van 
herders en leraars twee verskillende funksies (Dankbaar 
1964–1965:142–145). Hy is bewus van ander standpunte en 
van verskillende interpretasies van Efesiërs 4:11, naamlik 
dat die Griekse grammatika sodanig verstaan behoort te 
word dat die uitdrukking herders en leraars op een amp of 
diens dui. Tog meen hy dat dit wel onderskei kan word, 
maar op so ’n wyse dat die leraar of doktor sy diens ook 
herderlik moet doen en ook toegelaat mag word om te 
preek; die herder behoort op sy beurt sy diens ook lerend 
en ter wille van die suiwer leer te verrig. Alle leraars moet 
nie noodwendig herders wees nie en alle herders nie ook 
noodwendig leraars nie. Laasgenoemde baseer hy op 
die verskil in bekwaamhede of gawes (facultates; Calvyn 
1965:179–180; Dankbaar 1964–1965:147).

Met die laaste uitgawe van sy Institusie (Calvyn [1543] 
1991:4,3,1–9; 4,1,1) onderskei Calvyn duidelik vier dienste 
met verwysing na Efesiërs 4:11. Die aksent by die diens van 
die leraars is dan weereens op die vertolking van die Skrif 
gerig met die oog op die bewaring en uitbouing van die 
gesonde leer onder die gelowiges (Calvyn [1543] 1991:1320).

Nog duideliker blyk dit in die Ordannances ecclesiastiques 
van 1561 (Pont 1981:23) waar die vier dienste, soos reeds 
vanaf 1541, behou word. Sedert 1541 is die skool wat toe in 
vooruitsig gestel is, opgerig.

Page 4 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Samevattend kan gestel word dat Calvyn tussen die doktore-
amp in die enger en die ruimer sin onderskei. Die doktore-
amp in die enger sin verwys na die teologiese doktor of 
professor wat ’n kerklike amp of diens aangedui het, omdat 
hy ook ’n herder was. Die doktore-amp in die ruimer sin 
verwys na die doctores wat in die algemene onderwys 
betrokke was. Al het hy dit ook as ’n kerklike werk beskou, 
was dit losser van die kerk en nouer aan die owerheid 
verbind. Dit was veral ten opsigte van die doktore-amp in 
die enger sin waarvoor Calvyn ’n Skrifbegronding gesoek 
het (Dankbaar 1964–1965:159–160).

Dit moet ook in gedagte gehou word dat Calvyn altyd die 
eenheid tussen die dienste of ampte beklemtoon het. Al die 
dienste is organe van die Heilige Gees en moet as ’n eenheid 
saam aan God en sy kerk diensbaar wees: ‘sicut varii toni in 
musica suavem melodiam conficiunt’ [‘net soos die verskillende 
tone in die musiek saam ’n skoon melodie maak’] (art. 51, 
196; Plasger 2009:330).

Die tyd van die Reformasie van die 
sestiende en sewentiende eeue met 
besondere aandag aan die kerklike 
besluite en ontwikkelings
Haitjema (1925:183–212) dui in sy artikel oor Calvyn en die 
oorsprong van die Nederlandse gereformeerde kerkreg 
duidelik aan dat daar duidelike en opvallende ooreenkomste 
tussen Calvyn se Ordannances ecclesiastiques van 1561 en die 
artikels van Wesel van 1568 is – veral ook ten opsigte van die 
vierde diens (Haitjema 1925:201–202).

Die Weselse vergadering van 1568 het bestaan uit ’n aantal 
kerklike persone en nie uit wettige afgevaardigdes van kerke 
nie. Dit het ’n sterk Nederlandse karakter gedra.

Volgens Haitjema (1925:208–211) is die sterk nasionale 
karakter by Emden in 1571 verdring of getemper deurdat 
die Walendom daar sterk gefigureer het. Dit is blykbaar die 
rede waarom die artikels van Emden ook ten opsigte van 
die aantal ampte van die Weselse bepaling verskil het. In die 
Disciplines ecclesiastique van die Franse kerke van 1559 is daar 
slegs sprake van die drie dienste, naamlik bedienaars van 
die Woord, die ouderlinge en die diakens (Pont 1981:49–50). 
Die Franse benadering het uiteraard ’n effek gehad op die 
oortuiging van die Nederlands-Calvinistiese standpunt wat 
in Wesel na vore gekom het.

Van die ideaal wat Wesel gehad het dat die doctores ’n 
volledig kerklike diens moes wees en ook vir die opleiding 
van die bedienaars verantwoordelik moet wees, het niks 
tereg gekom nie. By Emden in 1571 en by die provinsiale 
sinode van Dordrecht in 1574 is daar geen verwysing na ’n 
vierde diens oftewel die doktore-amp nie.

Bouwman (1928:497) wys daarop dat die gedagte aan ’n 
formele plek of universiteit waar predikante opgelei kan 
word gelukkig in 1575 gerealiseer het met die oprigting 

van die eerste universiteit in Nederland, naamlik in 
Leiden. Hieroor het die kerke egter geen seggenskap 
gehad nie, omdat dit deur die owerheid opgerig en beheer 
is. Die sinode van Dordrecht van 1578 het bepaal dat die 
professore by Leiden die belydenisskrifte moet onderteken.

Die oprigting van ’n universiteit waar Teologie los van 
die kerk aangebied is en predikante opgelei kon word, het 
die kerke ietwat verleë gelaat, omdat die kerklike diens 
(doktore-amp) nie meer in die kerklike ordes bepaal is 
nie en omdat die beheer en toesig daaroor uit hulle hande 
was. Dit was waarskynlik die rede waarom die sinodes 
te Middelburg (1581) en te ’s-Gravenhage (1586) weer die 
doktore-amp in die kerkordes wat daar goedgekeur is, 
bygevoeg het (vgl Dankbaar 1964–1965:163; Bouwman 
1928:496–498; Bavinck 1899:1–78).

Die sinode van Middelburg (1581) het ten opsigte van 
die amp van die doktore (toe ook genoem professore; 
Pont 1981:147) in artikel 2 van die kerkorde bepaal dat 
die amp van die doktore behels om die Heilige Skrif uit 
te lê, en ‘voor de zuiwere leer te waken’. Hulle moes ook die 
belydenis onderteken. Die nasionale sinode van 1586 te 
’s-Gravenhage het hieraan niks verander nie.

In 1618 en 1619 by die nasionale sinode van Dordrecht is 
dit opnuut in artikel 2 vasgestel dat daar vier dienste sal 
wees. Artikel 18 is soos volg geformuleer: ‘Het ambt der 
doctoren of professoren in de theologie is, de Heilige Schrifture 
uit te leggen, en de zuivere leer tegen de ketterijen en dolingen 
voor te staan’ (Pont 1981:178).

In die jare daarna het die owerhede geen inmenging van 
kerklike kant in die universiteite geduld nie en die meeste 
teologiese professore was nie bereid om die Formuliere 
van Eenheid te onderteken nie, aangesien hulle daarmee 
aan die gesag van kerklike vergaderings onderwerp sou 
wees. Hulle het nie die begeerte gehad om in die kerklike 
doktore-amp te staan nie (Dankbaar 1964–1965:164; 
Haitjema 1951:24).

Hierdie toedrag van sake het noodwendig bygedra tot die 
spanning tussen die kerk en die universiteit. Daarom het 
die kerke byvoorbeeld hulle eie kerklike eksamens bepaal 
vir die toelatingseksamens van die bedienaars van die 
Woord (Dankbaar 1964–1965:164).

’n Kritiese evaluering van die 
begronding van die vierde diens in 
die Skrif
Calvyn se beroep op die Skrif, naamlik op tekste soos 
Efesiërs 4:11, Romeine 12:7, 1 Korintiërs 12:28 en 
Handelinge en sy algemene verwysings na die belangrike 
aksent van die waarheid van die evangelie, asook die 
prominente aktiwiteit van lering wat ’n mens in die Nuwe 
Testament teëkom, getuig van sy respek vir die gesag van 
die Skrif en dat hy sy ampsbeskouing in die Skrif wou 

Page 5 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

fundeer. Dankbaar (1964–1965:160–161) is daarvan oortuig 
dat Calvyn nie daarin geslaag het om die doktore-amp 
in die voorskrifte van die Skrif te begrond nie, omdat sy 
beskouing was dat dit soos die ampte van die bedienaars 
van die Woord, die ouderlinge en die diakens deur die 
apostels onder inspirasie van die Heilige Gees ingestel 
moet wees.

Jansen (1952:12–14; 81–83) is uitgesproke daaroor dat 
Calvyn se beroep op Efesiërs 4:11 (en ook sy verwysings 
na Hand 13:1; Rom 12:7; 8; 1 Kor 1:5; 12:28) nie oortuig nie. 
Hy meen dat die Skrif slegs die drie ampte leer wat die 
gereformeerde kerke in die Nederlandse Geloofsbelydenis 
se artikel 30 bely. Jansen glo dat artikels 2 en 18 van die 
Dordtse Kerkorde, wat deur heelwat kerke so aanvaar 
word, verander moet word sodat die verwysing na die 
doktore-amp daarin geskrap word.

Oor die vraag of ‘herders en leraars’ in Efesiërs 4:11 op 
een of twee dienste dui, het Versteeg (1988) oortuigend 
eksegeties aangetoon dat dit op een diens of amp dui en hy 
stel dit soos volg:

Gezien de constructie in het Grieks zullen we bij de herders 
en leraars hebben te denken aan mensen die een en 
hetzelfde ambt bekleden. In het Grieks zijn de zelfstandige 
naamwoorden ‘herders’ en ‘leraars’ aan elkaar verbonden door 
het verbindingspartikel ...

En
... terwijl het eerste zelfstandige naamwoord voorafgegaan 
wordt door een bepaald lidwoord en het tweede niet. In zo 
’n geval geldt het bepaalde lidwoord voor beide zelfstandige 
naamwoorden en gaat het bij de beide zelfstandige 
naamwoorden om èèn persoon of zaak. (bl. 60–62)

Ook Grosheide (1960:66) meen dat dit op een diens dui: 
‘Het gaat om herders, die ook leraar zijn.’

Versteeg (1988:61) merk op dat herderwees en leraarwees 
dus twee aspekte van een amp is. Hy wys verder daarop 
dat die leraars inderdaad baie prominent in die Nuwe 
Testament genoem word; vergelyk Paulus se verwysing 
daarna in 2 Timoteus 2:2 waar Timoteus aangemoedig 
word om dit wat hy gehoor het, toe te vertrou aan mense 
wat bekwaam sal wees om dit ook weer aan ander te leer.

In hulle verklaring van artikels 2 en 18 van die kerkorde 
meen Meulink en De Wolff (1967:24–25, 57–60) dat hoewel 
die doktore-amp nie in die Skrif voorgeskryf word nie, so 
’n amp tog wel skriftuurlik is. Vergelyk hier byvoorbeeld 
Handelinge 18:24, 1 Timoteus 4:16 en 1 Johannes 4:1 en 
verder ook dat dit ‘bij het opkomen van allerlei dwalingen en 
door de voortgang der wetenschap uit de behoefte van de practijk 
geboren’ is (Meulink & De Wolff 1967:25). Die doktor in die 
Teologie is volgens hulle dus ’n bedienaar van die Woord 
met ’n besondere werksaamheid wanneer hy die Woord 
uitlê en dwalings en ketterye teenstaan, maar dan vanuit 
die kateder en aan ’n skool.

Die verhouding tussen ’n kerklike 
en/of ’n universitêre teologiese 
opleiding
Spoelstra (1989:122) wys daarop hoe daar in Nederland in 
die loop van die negentiende eeu, veral na die Afskeiding 
van 1834, hoofsaaklik twee uiteenlopende gedagtes bestaan 
het. Onder leiding van Kuyper was daar die oortuiging dat 
Teologie aan ’n universiteit onderrig moet word. Dit het tot 
die oprigting van die Vrije Universiteit in Amsterdam gelei. 
Die ander tradisie – te Kampen – het op die spoor van die 
Afskeiding voortgegaan om predikante-opleiding as ’n 
suiwer kerklike taak te beskou en het dus die bestaan van die 
diens van professor as ’n kerklike diens gehandhaaf.

Dit is alreeds aangedui dat die universiteitsopleiding sedert 
die Middeleeue deur die Roomse en reformatoriese leiers 
en kerke as besonder belangrik geag is. Goeie akademiese 
kwalifikasies in die Teologie is as ’n belangrike teenmiddel 
teen dwalings en ketters beskou, asook teen sektariese en 
charismatiese standpunte. Die Teologie as ’n wetenskap is 
besonder hoog aangeslaan en gerespekteer.

Sedert die ontstaan van die Universiteit van Leiden in 
Nederland in 1575 en ook ander wat later gevolg het, het 
daar ’n spanning bestaan tussen die Teologie wat aan 
universiteite doseer is, en die Teologie wat die kerke nodig 
geag het vir die kerklike opleiding tot die diens van die 
Woord (Bouwman 1928:497 e.v.). Daar het ’n interessante en 
moeilike situasie hierdeur ontstaan. Binne die calvinistiese en 
kerklike tradisie is sedert die sestiende en vroeg-sewentiende 
eeue met die vasstelling van die Dordtse kerkorde, aanvaar 
dat ter wille van die suiwere Skrifuitleg en die verdediging 
van die waarheid teen dwalings, daar ’n besondere diens, 
afsonderlik van die gewone diens van die bedienaar van die 
Woord, nodig is. Die universiteite het as inrigtings egter ook 
gemeen dat ’n universiteit onvolledig is sonder ’n Fakulteit 
Teologie (vgl Meuleman 1991:1–27). Sedert die Middeleeue 
tot vandag toe het veral ook binne die reformatoriese tradisie 
’n spanningsveld ontstaan tussen onafhanklike universiteite 
met teologiese fakulteite aan die een kant en kerklike 
teologiese skole aan die ander kant. Albei groepe wil en moet 
belydenisgebonde teologiese opleiding bied met die oog 
op die bediening van die Woord aan die kerk van Christus 
(Le Roux 2013:1–5).

Dit is opmerklik dat binne die calvinistiese tradisie daar ’n 
deeglike besef bestaan dat Teologie van hoë gehalte moet 
wees, juis ter wille van die bevordering en verdediging 
van die waarheid van die evangelie. Die kerke binne die 
reformatoriese tradisie het egter nie teenoor die universiteite 
daarin geslaag om ’n konfessionele dissipline teenoor die 
fakulteite se teoloë te verkry nie. Dit maak die vraag dus 
belangrik hoe albei aspekte, naamlik Teologie van hoë 
gehalte en tegelyk kerklike dissipline wat teen dwaalleer 
behoort te reageer, verkry en verseker kan word.

Die tergende vraag is hoekom dit so belangrik is dat teologiese 
opleiding aan ’n universiteit aangebied moet word. Sonder 

Page 6 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

om in diepte of volledig op die wese en taak van ’n unversiteit 
as instelling in te gaan, word met enkele opmerkings daaroor 
volstaan wat vir hierdie artikel relevant is.

Meuleman (1991:1–9) verwys byvoorbeeld na Newman 
wat die universiteit as instelling as ’n noodsaaklike en 
onontbeerlike produk van die beskawing waardeer – ’n 
instelling wat studente behoort te begelei tot iets wat hy ’n 
filosofiese habitus noem. Die begeleiers is mense wat so verryk 
en toegerus is dat hulle wetenskaplik en nuut met die lewe 
en die wêreld kan omgaan. By universiteite gaan dit daarom 
nie eerstens om die sogenaamde rekende denke nie, maar 
om nadenke. Die fokus is dus nie op beplanning, ordening, 
sistematisering en administrasie nie, maar op diep kritiese en 
skeppende denke wat deur navorsing verkry moet word (Le 
Roux 2013:1-2). Uit die Duitse universiteitsmodel wat onder 
leiding van Von Humboldt in die begin van die negentiende 
eeu ontwikkel is, het veral geblyk dat universiteite op die 
waarheid self moet fokus, deur die waarheid te soek en nie 
om as ’n soort vakskool te funksioneer waar kennis toegepas 
word nie (Meuleman 1991:3–5).

Die aksent dat universiteite jaloers op deeglike en 
wetenskaplike navorsing behoort te wees ter wille van die 
groei en ontwikkeling van die wetenskap op alle terreine, 
geld ook ten opsigte van Teologie. Daar is dus geargumenteer 
dat indien Teologie as ’n wetenskap beskou word, dit ook 
aan wetenskaplike standaarde behoort te voldoen (Rossouw 
1993:124–138)

Le Roux (1992:291–300; 2013:1–5) skryf oor die 
noodsaaklikheid van wetenskaplike Teologie en spreek 
hom tereg uit teen die dualisme van geloof en rede en van 
universiteit teenoor seminarium. Teologiese opleiding wat 
net daarin belangstel om studente prakties met metodes en 
tegnieke toe te rus asook met die toepassingsaspekte van 
teologiese vakke met die oog op die praktyk van die kerklike 
bediening, kan nie op universiteitskwalifikasies aanspraak 
maak nie. Die rede hiervoor is dat die epistemologiese, 
vakfilosofiese en navorsingselemente wat meehelp dat 
studente tot kritiese, selfstandige en wetenskaplike denke 
gelei word, in sodanige gevalle afwesig is. Hoewel daar 
’n spanning tussen geloof en rede bestaan, behoort dit nie 
noodwendig as negatief ervaar te word nie, meen Le Roux 
(2013:3).

Uit die historiese agtergrond sowel as uit die reformatoriese 
aksente oor Teologie en teologiese opleiding is dit duidelik 
dat die Teologie ’n kardinale en belangrike funksie het om 
te vervul ten opsigte van die waarheid van die evangelie, 
asook die uitleg en die verdediging daarvan. In die tyd van 
die Reformasie het geleerde mense soos Luther en Calvyn 
juis die leer van die kerk en die praktyke wat aan die orde 
was, ontmasker en hervorm. Aan die ander kant was daar 
ook dikwels teoloë wat buite die waarheid van die evangelie 
om gefunksioneer het en wat deur die kerke as dwaalleraars 
verklaar is.

Die ideaal blyk te wees dat Teologie wat tegelyk as ’n 
kerklike en universiteitsaangeleentheid beskou kan word, 
aan die waarheid en die suiwer verstaan van die evangelie 
sowel as aan teologies-wetenskaplike vereistes moet kan 
beantwoord. Hierdie spanning mag nie ter wille van goeie 
Teologie ontaard in ’n skeiding van geloof en rede nie, maar 
dit moet as ’n gesonde spanning beskou word wat tot semper 
reformanda moet bydra.

Die professor in die Teologie 
soos dit veral binne die konteks, 
standpunte en omstandighede van 
die GKSA na vore kom
In die laaste deel van die artikel word gefokus op die situasie 
binne die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA), met 
’n toespitsing op die volgende aspekte:

•	 Die aanvaarding van die diens van professor as ’n vierde 
diens, ooreenkomstig die Dordtse kerkorde;

•	 die ooreenkoms met die Noordwes-Universiteit 
(voorheen die PU vir CHO) ten opsigte van teologiese 
opleiding – sedert die formalisering daarvan in 1945; 
en

•	 die gewysigde formulering van artikel 18 van die 
kerkorde in 1964.

Die GKSA en die doktore-amp of die diens van 
professor in die Teologie
Met die stigting van die GKSA in 1859 is die kerkorde van 
Dordrecht 1618 en 1619 aanvaar en tydens die eerste sinode 
van die GKSA in 1862 te Reddersburg formeel goedgekeur. 
Sedertdien is dit steeds die standpunt van die GKSA dat 
daar vier dienste is (vgl. artikel 2), en dat artikel 18 wat die 
diensplig of amp van ’n teologiese professor beskryf, op 
artikel 18 van die oorspronklike bepaling van 1618 en 1619 
berus.

In 1869 is ’n Teologiese Skool vir die opleiding van 
predikante en ook vir ander studente wat hulle 
byvoorbeeld vir die onderwys of ander beroepe wou 
bekwaam te Burgersdorp in die Kaapkolonie van 
destyds, opgerig. Sedert daardie tyd het die kerke 
verantwoordelikheid vir die opleiding van die bedienaars 
van die Woord aanvaar en dit uitgevoer. Dit was tegelyk 
ook die begin van die universiteit wat later bekend geword 
het as die Potchefstroomse Universiteit vir Christelike Hoër 
Onderwys.

Laasgenoemde inrigting het volgens die besluit van die 
owerheid met die Universiteit van Noordwes (te Mafikeng) 
saamgesmelt en is sedert 2004 bekend as die Noordwes-
Universiteit (NWU). Dit het drie kampusse, naamlik te 
Mafikeng, Vanderbijlpark en Potchefstroom. ’n Fakulteit 
Teologie van die NWU bestaan op die Potchefstroom 
kampus. Tussen die NWU en die Teologiese Skool van die 
GKSA bestaan daar ’n besondere historiese en geestelike 
band.

Page 7 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Die ooreenkoms met die Noordwes-Universiteit 
(voorheen die PU vir CHO) ten opsigte van 
teologiese opleiding sedert die formalisering 
daarvan in 1945
Sinodes van die GKSA het veral sedert 1936 tot 1945 
aandag gegee aan die vraag na ’n duideliker en meer 
formele basis van samewerking met die Universiteit (toe 
die Potchefstroomse Universiteits Kollege, of te wel PUK). 
In 1945 met die aanvaarding van ’n meerderheidsrapport 
(GKSA 1945:162–173, art. 163) is besluit op ’n behoorlik 
geskrewe ooreenkoms tussen die Teologiese Skool en die 
PUK. Die vernaamste redes of motiverings hiervoor was die 
volgende:

•	 Die handhawing van die besondere historiese band en 
etos tussen die Teologiese Skool en die Universiteit.

•	 Die noodsaaklikheid van goeie wetenskaplike Teologie 
wat die status van universiteitsteologie sal kan geniet, en 
wat predikante in staat sal kan stel om verdere grade in 
die Teologie te kan verwerf.

•	 ’n Universiteit sonder ’n Fakulteit Teologie sou 
onvolledig wees.

•	 Die bestaan van ’n afsonderlike Teologiese Fakulteit van 
die Universiteit naas die kerklike teologiese skool sal tot 
’n daadwerklike skeiding lei, wat moontlik tot konflikte 
en die verwaarlosing van ’n pragtige geleentheid kan 
lei, want ‘deur ’n ooreenkoms word ’n juiste verhouding 
geskep tussen universitêre en seminaristiese opleiding’ 
(GKSA 1945:166, 167).

•	 ‘Aan die een kant moet ons die beginsel van die vaders 
handhaaf: opleiding vir die kerk deur die kerk. Aan die 
ander kant egter: geen universiteit sonder Teologie nie’ 
(GKSA 1945:166).

•	 ‘Die PUK kan ’n sterk teologiese fakulteit opbou wat 
bevorderlik sal wees vir die uitbouing van die Geref. 
Teologie in Suid-Afrika’ (GKSA 1945:169).

•	 Die selfstandigheid van albei inrigtings word gehandhaaf 
en word nie waterdig geskei of saamgesmelt nie.

Die ooreenkoms van 1945 is met die verloop van jare in 
terme van die relevante bepaling daarin soms gewysig en 
aangepas sonder om die essensie te verander. Die jongste 
geformuleerde ooreenkoms dateer sedert 2006 toe sowel 
verteenwoordigers van die GKSA as van die NWU dit namens 
hulle mandaatgewers onderteken het (vgl GKSA 2006:806).

Hierdeur is gepoog om die balans te handhaaf tussen die 
kerklike opleiding (waartoe artikels 2 en 18 van die kerkorde 
die kerke verplig) en die universitêre opleiding (wat tipies 
wetenskaplik met die Teologie as wetenskap omgaan). Dit 
bly steeds ’n unieke ooreenkoms wat ontstaan het en dit 
word steeds so gehandhaaf.

Artikel 18 van die kerkorde van die GKSA soos 
gewysig deur die Nasionale Sinode van 1964
Vanaf 1955 is daar op die agenda van die Nasionale Sinodes 
van die GKSA aandag gegee aan ’n moontlike verandering 
van die kerkorde. In 1961 is ’n rapport ingedien waarvolgens 

die teks van die kerkorde ingrypend verander sou word, 
maar in 1964 (GKSA 1964:52–74) was dit duidelik dat die 
kerkorde slegs in ’n geringe mate verander is ooreenkomstig 
artikel 86 van die kerkorde – dit is veral aangepas by die tyd 
en omstandighede van die GKSA (vgl Spoelstra 1989:22).

Een van die artikels wat wel in 1964 verander is, is artikel 
18. Dit is interessant om op te merk (GKSA 1961:322) dat ’n 
gewysigde kerkorde in 1961 voorgestel is waarin daar van 
drie dienste sprake was by artikel 2, terwyl die vierde diens 
van professore weggelaat is.

In 1964 is die vier dienste (art. 2 en 18) behou, maar die 
formulering van die artikel is wel verander. Vóór 1964 het dit 
soos volg gelui: ‘Die amp van die doktore of professore in die 
Teologie is om die Heilige Skrif uit te lê, en die suiwere leer 
teen die ketterye en dwalinge te verdedig’ (GKSA 1964:56).

Dit is egter soos volg verander:

Die dienspligte van die professore aan die Teologiese Skool is 
om bedienaars van die Woord op te lei, die Heilige Skrif uit te 
lê en die suiwere leer teen die ketterye en dwalinge te verdedig. 
(GKSA 1998:18)

Op die oog af mag dit na ‘n goeie verandering lyk omdat 
die klem nou duidelik op die opleiding van die bedienaars 
van die Woord val. Oppervlakkig beskou lyk dit asof die 
dienspligte (let op die meervoud) van professore duidelik 
in drie aspekte of pligte uiteenval, soos Visser (1999:92–93) 
dit inderdaad ook verstaan, naamlik die opleiding van 
bedienaars van die Woord, die uitlegging van die Woord, en 
die verdediging van die suiwer leer.

Die Nasionale sinode (GKSA 1964) het die verandering soos 
volg gemotiveer of verdedig, maar daarmee nie elke aspek 
van die verandering verduidelik nie:

Die kwalifikasie Teologiese Skool is nodig omdat Professore in 
die Teologie nie noodwendig aan die kerklike skool verbonde is 
nie. In die verband moet daarop gewys word dat die benaming 
‘dienste’ in artikel 2 ’n ruimer betekenis het as wat gewoonlik 
verstaan word onder ‘ampte’. Dit kom duidelik na vore as gelet 
word op die Latynse uitgawe van die K.O. Ons wys op die 
volgende:

1.	 In art. 2 word ‘functio’ gebruik wat dui op ’n ruimer 
betekenis van diens.

2.	 In arts. 16, 23, en 25 waar gehandel word oor die drie 
besondere ampte word ‘officium’ gebruik. Bouwman 
verklaar dit as: ‘de vervulling van een ambt of een plicht’ 
(1928, Deel I, p. 366).

3.	 In art. 18 waar gespreek word van die Professore in die 
Teologie word ‘munus’ gebruik.

Dit is dus duidelik dat art. 2 ’n benaming gebruik wat die drie 
besondere ampte sowel as die Professore in die Teologie insluit 
terwyl dit dan later in die K.O. onderskei word deur twee 
verskillende benaminge (bl. 67–69).

Ernstige kritiek kan egter op hierdie skynbaar goedbedoelde 
wysiging van artikel 18 gelewer word:

Page 8 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Page 9 of 11

•	 Die eerste punt van kritiek is dat die verandering 
van die enkelvoud amp/diens in artikel 18 (munus) 
sonder verduideliking na die meervoud dienspligte 
verander is; munus beteken die taak en/of funksie 
waarmee iemand belas is of wat sodanige persoon as ’n 
verantwoordelikheid het (Georges 1882:1281).

•	 Die tweede verandering, naamlik die wysiging van 
‘professore in die Teologie’ na ‘professore aan die 
teologiese skool’ in artikel 18 is gedoen sonder om die 
bewoording van artikel 19 ook te verander. In artikel 19 
word van ‘studente in die Teologie’ (soos ‘professore in 
die Teologie’ by die oorspronklike artikel 18) gepraat. 
Die wysiging word wel in die rapport van die betrokke 
deputate aan die sinode verklaar, sonder om die presiese 
konsekwensie daarvan te deurgrond. Hier word ’n 
subtiele, maar duidelike oorgang gemaak: die woorde, 
professore in die Teologie, waar die aksent op die teologiese 
diens of amp geplaas word, word vervang met professore 
aan die teologiese skool. Daarmee verskuif die aksent van 
die saak van Teologie na ’n instituut of skool as instelling 
waaraan die professore verbind is. Die bedoeling van die 
oorspronklike artikel, naamlik om ’n beskrywing van die 
diens van die professore in die Teologie te gee, word dus 
verander. Hierdie verandering lei waarskynlik daartoe 
dat die klem by artikel 18 verskuif het van die diens 
van die teologiese professore na die aktwiteite by die 
Teologiese Skool as instelling met sy eie beheerstruktuur 
onder leiding van kuratore. Die taak en funksie van die 
kuratore as toesighouers en versorgers van die teologiese 
professore is uiteraard noodsaaklik en belangrik, 
maar impliseer nie dat die diens in die Teologie die 
verantwoordelikheid van ’n skool of van ’n kuratorium is 
nie. Die professore in die Teologie is primêr vir die diens 
van Teologie in belang van die kerke verantwoordelik en 
aanspreeklik. Die veranderde artikel kan veroorsaak dat 
die aksent op die diens van teologiese professore vervang 
word met ’n aksent op die instelling en sy aktiwiteite. Die 
taak en verantwoordelikheid van kuratore word in die 
besluite van die sinodes gereël, en nie in artikel 18 nie. 
Oorweging sou gegee kan word aan die moontlikheid 
daarvan om artikel 18 na sy oorspronklike bewoording 
terug te verander en om dan ’n tweede deel by die artikel 
te voeg waarin die toesighouding oor die vierde diens 
na analogie van artikels 16 en 23 van die kerkorde gereël 
word.

•	 Die derde opvallende verandering is dat die indruk 
geskep word, strydig met die oorspronklike bedoeling en 
inhoud van artikel 18, dat die professore in die Teologie 
(of soos dit verander is: aan die teologiese skool) drieërlei 
pligte het. Vroeër is aangedui dat Calvyn en die kerke 
in die reformatoriese tyd die klem duidelik op twee 
hoofsake laat val het soos dit ook in die formulering van 
die sinodes van 1581 tot 1618 en 1619 en daarna in baie 
gereformeerde kerke onderhou word. Die klem is naamlik 
dat die professore verantwoordelik is vir die interpretatio 
verbi Divini, en tweedens vir die disputatio of verdediging 
van die suiwer leer teen die dwalings. Hulle diens was op 
die belang van al die kerke in die bepaalde kerkverband 

gefokus. Uiteraard is die opleiding van die bedienaars van 
die Woord by hierdie diens ingesluit, want wanneer die 
professore hulle tweeledige dienswerk of munus verrig, 
naamlik interpretatio en disputatio, sluit dit hulle werk aan 
die skool of plek(ke) in waar studente opgelei word met 
die oog op die diens van die Woord. Die opleiding tot die 
diens van die Woord was nie bedoel as iets afsonderliks 
naas die taak van die professore, naamlik om die Skrif uit 
te lê, te bevorder en te verdedig nie. Hierdeur het hulle in 
diens van die waarheid van die evangelie gestaan. Jansen 
(1952:83) wys daarop dat Calvyn en die reformatoriese 
kerk hiermee die grondslag vir ’n teologiese ensiklopedie 
gelê het, aangesien dit in die Teologie om die uitleg en 
verdediging van die waarheid gaan. Dit sluit die hele 
teologie in en is later in bibliologiese, ekklesiologiese, 
dogmatologiese, diakoniologiese (of prakties-teologiese) 
en missiologiese vakke onderskei. In al hierdie vakke 
gaan dit om die uitleg van die Skrif en die verdediging 
daarvan teen dwalings.

•	 Met ‘professore in Teologie’ in die oorspronklike 
formulering van artikel 18, word juis daardie professore 
bedoel wat as bedienaars van die Woord volgens die 
relevante artikels van die kerkorde en sinodebesluite, 
ordelik beroep en toegelaat is tot hierdie vierde diens. 
Artikels 2 en 18 handel juis oor kerklike dienste en/of 
ampte, vanselfsprekend onderskeie van teoloë wat slegs 
deur die universiteit benoem is.

•	 Verder is die oorspronklike professore of doktore in die 
teologie ’n veel ruimer en beter aanduiding van die 
skopus en terrein waarin hierdie dienaars (professore) 
werksaam moet wees. Die verwysing of kwalifikasie, 
aan die Teologiese Skool, beperk die taak van hierdie diens 
tot werksaamhede of pligte aan die teologiese skool, 
asof die totale diens in die opleiding van die bedienaars 
van die Woord opgaan. Die bedoeling van die artikel, 
teen die agtergrond en ontwikkeling daarvan vanaf die 
sestiende eeu, sluit wel die belangrike diens van die 
opleiding van studente in die Teologie (art. 19) in, maar is 
nie daartoe beperk nie. Hierdie veranderde formulering 
gee waarskynlik aanleiding tot die verkeerde gedagte 
dat die kerklike professore predikante oplei terwyl 
die universiteitsprofessore teoloë verder moet oplei, 
byvoorbeeld vir akademiese grade – ook nagraadse 
grade. Dit skep die indruk dat die kerke en diegene wat 
in hierdie diens besig is, nie ook ’n verantwoordelikheid 
het ten opsigte van die aanbieding van Teologie wat breër 
strek as die opleiding van studente met die oog op die 
toelating tot die diens van die Woord alleen nie. Dit sou 
suiwerder wees om te stel dat professore in die Teologie 
wat kerklik sowel as universitêr verbonde is, as deel van 
die uitoefening van hulle diens (munus), opleiding in die 
Teologie moet bied. Vanweë die aard van ’n universiteit 
lei tot dit die verkryging van teologiese grade. Indien daar 
egter geen universiteit sou wees waaraan die professor 
in die Teologie verbonde sou kon wees nie, is daar nog 
steeds ’n behoefte by die kerke dat aan diegene wat later 
vir die diens van professor in die teologie benodig word, 
sodanige opleiding ook tot op die hoogste vlak (kerklik) 
gebied behoort te word.



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Page 10 of 11

•	 Die wysiging wat die Sinode van 1964 aangebring het, 
blyk dus ongemotiveerd en verwarrend te wees en 
behoort ernstig heroorweeg te word.

Enkele konklusies en perspektiewe
•	 Uit die geskiedenis en historiese ontwikkeling voor, 

tydens en na die Reformasie van die sestiende eeu blyk 
dit duidelik dat die kerk deur die eeue ’n hoë premie op 
die leer en op die leraar(s) geplaas het. Die doctores in die 
Middeleeue en in die Reformasie het ’n prominente en 
gerespekteerde dienswerk as doctores theologiae gelewer.

•	 Die sogenaamde vierde diens, of te wel die doktore-amp 
wat in die Dordtse kerkorde van 1618 en 1619 behoue 
gebly het en in ’n groot aantal gereformeerde kerke in 
die wêreld steeds so aanvaar word, kan nie direk op 
bepaalde tekste in die Nuwe Testament begrond of 
gefundeer word nie. Calvyn was geneig om dit te doen 
met sy verwysing na Efesiërs 4:11. Calvyn het egter nie 
onverskillig met sy eksegese van Efesiërs 4:11 omgegaan 
nie. Hy laat blyk dat die diens van herder en leraar nie 
geskei kan word nie. Tog was die leer van die kerk en 
die funksie van lering vir Calvyn baie belangrik soos dit 
ook in die eeue vantevore die geval was. Hy het dit goed 
beklemtoon dat die twee aspekte of funksies van die diens 
van die Woord, naamlik die herderwees en leraarwees 
vir die opbou en toerusting van die kerk onontbeerlik is.

•	 Die argument dat die doktore-amp uit die praktiese 
nood van die kerk gebore is en daarom aanvaarbaar is 
en wel ook kerklike gesag het, is nie net gevaarlik nie, 
maar onoortuigend. Indien dit so sou wees, sou daar 
geargumenteer kan word dat die praktyk vandag of 
môre weer ander ampte of dienste in die kerk nodig mag 
maak, en daar sou ook verder binne bepaalde ampte 
gedifferensieer kon word.

•	 Die diens van doktor of professor in die Teologie is in die 
eintlike sin steeds diens van die Woord. Tog is die aksent 
op die lerende aspek wat in die Ou en Nuwe Testament 
na vore kom, belangrik genoeg om tot die gevolgtrekking 
te kom dat die dienswerk wat die teologiese professor as 
bedienaar van die Woord verrig, nie met die inhoud en 
praktyke wat in die Nuwe-Testamentiese kerk te vinde 
is, in stryd is nie. Die herhaalde klem op die gesonde en 
die suiwer leer, op die waarheid en op die verdediging 
van die waarheid teen valse leraars en ketters, dien as 
’n bewys daarvan. Die feit dat die waarheid van die 
evangelie van geslag tot geslag oorgedra moet word (2 
Tim 2:2), is ’n verdere bewys daarvan. Dit is aanvaarbaar 
dat die kerke nie net op die preskriptiewe tekste van 
die Skrif ordelike bepalings mag aflei nie, maar ook op 
die deskriptiewe tekste om sodoende vas te stel watter 
ordelike bepalings die gees van die Skrif adem. Ook in 
die belydenis (Nederlandse Geloofsbelydenis, artikels 
30–32) bely die kerk dat die kerk toegelaat is om ter wille 
van die goeie orde en opbou van die kerk bepalings te 
mag opstel. In die kerkreg word hierin onderskei tussen 
die ius positivum [geldende, geformuleerde reg soos 
direk uit die Skrif verkry en afgelei] en ius permissivum 
[toegelate reg].

•	 Die dienswerk van die teologiese professor as ’n 
toegeruste en gekwalifiseerde teoloog of leraar is as 
’n funksie in die kerk onontbeerlik en noodsaaklik. Dit 
moet onderskei word van die bedienaars van die Woord 
wat as herders voltyds herderlike en ook lerende werk 
in ’n plaaslike kerk verrig; en ook van die sendeling wat 
kragtens artikel 7 van die kerkorde uitgestuur word om 
kerke te vergader, wat dit juis ook herderlik en lerend en 
onderrigtend doen. Hierdeur word die volk van God soos 
skape vergader en versorg. Die bedoeling en draagwydte 
van artikels 7 (tweede deel) en 18 van die kerkorde moet 
deeglik onderskei word.

•	 Dit sal moontlik ’n goeie reformatoriese optrede 
wees indien die sinodes van die GKSA weer aan die 
formulering van artikel 18 aandag gee. Dit behoort 
verander te word soos dit reeds in 1581 en in 1618 en 
1619 in die tyd van die Reformasie kerklik geformuleer 
is en soos wat dit steeds by ’n groot aantal gereformeerde 
kerke gehandhaaf word.

•	 Die besondere band en ooreenkoms wat daar tussen 
die GKSA en die NWU ten opsigte van die teologiese 
opleiding van die bedienaars van die Woord ontstaan 
het en steeds bestaan, is ’n kleinnood. Dit moet bewaar 
en gebruik word in belang van die deeglike kerklike 
teologiese toerusting sowel as vir die voordeel van die 
Universiteit. Spanning wat inherent deel hiervan is, 
moet deur die verantwoordelike partye en persone 
met verstandigheid en omsigtigheid reg en positief 
bestuur word, sonder dat die balans en wysheid wat uit 
die ooreenkoms blyk, versteur of vernietig word. Die 
gesonde spanning tussen die handhawing en uitbouing 
van die ware en suiwer leer en die beoefening van 
hoogstaande wetenskap in die Teologie, is innerlik deel 
van elke verantwoordelike en geroepe teoloog.

Erkenning
Mededingende belange
Die outeur verklaar dat hy geen finansiële of persoonlike 
verbintenis het met enige party wat hom nadelig kon 
beïnvloed het in die skryf van hierdie artikel nie.

Literatuurverwysings
Bavinck, H. 1899, ‘Het doctorenambt’, in Bavinck, H., Verspreide geschriften, 

vol. 1:1–78, Zalsman, Kampen.

Bohatec, J., 1961, Calvins Lehre von Staat und Kirche mit besonderer Berucksichtigung 
des Organismusgedankens, Scientia, Aalen.

Bouwman, H., 1928, Gereformeerd kerkrecht, Kok, Kampen.

Calvyn, J., [1546]1960, ‘The first epistles of Paul the apostle to the Corinthians’, in 
D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.), Calvin’s commentaries, transl. by J.W. Fraser, 
pp. 270–273, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J., 1961, ‘The epistles of Paul the apostle to the Romans and the 
Thessalonians’, in D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.) Calvin’s commentaries, 
transl. by R. Mackenzie, pp. 268–270, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J., 1965, ‘The epistles of Paul the apostle to the Galatians, Ephesians, 
Phillipians and Colossians’, in D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.), Calvin’s 
commentaries, transl. by T.H.L. Parker, pp. 179–180, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J., [1543] 1991, Institusie van die Christelike godsdiens, vertaal H.W. Simpson, 
Calvyn Jubileumboekefonds, Potchefstroom.

Dankbaar, W.F., 1964–1965, ‘Het doctorenambt bij Calvijn’, Nederlands Theologisch 
Tijdschrif 19, 135–180.

Georges, K.E., 1882, Latijns woordenboek, Op nieuw bewerkt door prof. dr. Engelbregt, 
4e druk, Wolters, Groningen.



Original Research

doi:10.4102/ids.v48i2.1760http://www.indieskriflig.org.za

Page 11 of 11

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1945, Handelinge van die 29ste sinodale 
vergadering van die Gereformeerde gemeentes in Suid-Afrika, Die Weste, 
Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1961, Handelinge van die 34ste sinodale 
vergadering van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, Herald, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1964, Handelinge van die 35ste sinodale 
vergadering van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, Herald, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1998, Kerkordeboekie van die Gereformeerde 
Kerke in Suid-Afrika, Administratiewe Buro, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 2006, Handelinge van die 49ste nasionale sinode 
te Potchefstroom, V&R, Pretoria.

GKSA kyk Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika.
Grosheide, F.W., 1960, De brief van Paulus aan de Efesiërs, Kok, Kampen. (Commentaar 

op het Nieuwe Testament).
Haitjema, Th. L., 1925, ‘Calvijn en de oorsprongen van het Nederl Geref Kerkrecht’, in 

A. Goslinga (red.), Christendom en Historie, Holland, Amsterdam.
Haitjema, Th. L., 1951, Nederlands Hervormd Kerkrecht, Callenbach, Nijkerk.
Henderson, R.W., 1962, The teaching office in the reformed tradition: A history of the 

doctoral ministry, The Westminster Press, Philadelphia.
Jansen, Joh, 1952, Korte verklaring van de kerkenordening, Kok, Kampen.
Le Roux, J.H., 1992, ‘Op die breuklyn (oor universiteit en teologiese fakulteit)’, 

Nederduitse Gereformeerde Teologiese Tydskrif 33(3), 291–300.

Le Roux, J.H., 2013, Hoort teologiese opleiding aan ’n universiteit?, besigtig 
29 Januarie 2013, by http://teo.co.za/articles/510/1/

Meuleman, G.E., 1991, ‘Theologie aan de universiteit’, Gereformeerd Theologische 
Tijdschrift 91(1), 1–27.

Meulink, H. & De Wolff, I., 1967, Korte verklaring van de kerkenordening, Boersma, 
Enscede.

Plasger, G., 2009, ‘Ecclesiology’, in H.J. Selderhuis, The Calvin handbook, pp. 323–332, 
Eerdmans, Grand Rapids.

Pont, A.D., 1981, Die historiese agtergronde van ons kerklike reg, HAUM, Pretoria.

Posthumus Meyjes, G.H.M., 1973, ‘Het doctorenambt in Middeleeuwen en 
Reformatie’, Rondom het Woord 3, 21–45.

Rossouw, H.W., 1993, Universiteit, wetenskap en kultuur: Opstelle oor die krisis, 
uitdagings en geleenthede van die moderne universiteit, Tafelberg, Kaapstad.

Spoelstra, B., 1989, Gereformeerde kerkreg en kerkregering: ’n Handboek by die 
kerkorde, Hammanskraalse Teologiese Skool van die Gereformeerde Kerke in 
Suid-Afrika, Hammanskraal.

Steinlein, H., 1912, ‘Luthers Doktorat’, Neue Kirchliche Zeitschrift 23(S), 757–770.

Van ’t Spijker, W., 1970, De ambten bij Martin Bucer, Kok, Kampen.

Versteeg, J.P., 1988, ‘Het karakter van het ambt volgens Efeziërs 4:7–16’, 
in P.J. Rossouw (red.), Gereformeerde ampsbediening, bl. 49–74, NG 
Kerkboekhandel, Pretoria.

Visser, J., 1999, Die kerkorde in praktyk, EFJS, Orkney.

http://teo.co.za/articles/510/1/

