Page 1 of 11 . Original Research

Calvyn se vierde diens, die doktore-amp, en artikel
18 van die kerkorde van Dordrecht 1618 en 1619:

Author:
Andries L. du Plooy*

Affiliation:

Faculty of Theology,
North-West University,
Potchefstroom Campus,
South Africa

Correspondence to:
Andries du Plooy

Email:
dries.duplooy@nwu.ac.za

Postal address:
PO Box 20031, Noordbrug
2522, South Africa

Dates:

Received: 05 Sept. 2013
Accepted: 28 Feb. 2014
Published: 06 Nov. 2014

How to cite this article:

Du Plooy, A.L., 2014, ‘Calvyn
se vierde diens, die doktore-
amp, en artikel 18 van die
kerkorde van Dordrecht
1618 en 1619: ’n Kritiese
refleksie’, In die Skriflig
48(2), Art. #1760, 11 pages.
http://dx.doi.org/10.4102/
ids.v48i2.1760

Copyright:

© 2014. The Authors.
Licensee: AOSIS
OpenJournals. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Read online:
E- H E Scan this QR
% code with your
>
* smart phone or
mobile device
to read online.

'n Kritiese refleksie

Die artikel fokus op Calvyn se besondere rol in die formulering van artikels 2 en 18 van die
kerkorde van Dordrecht 1618 en 1619. Hierdie kerkorde word steeds deur 'n groot aantal
gereformeerde kerke in die wéreld aanvaar en gebruik.

Onderwerpe en probleme wat aangeraak word, sluit vrae in soos die volgende: Wie is
verantwoordelik vir die onderrig van Teologie? Is die tradisie geldig dat daar naas die drie
dienste van Woordbedienaar, ouderling en diaken ook 'n vierde diens bestaan, naamlik dié
van doktor in die Teologie? Kan hierdie tradisie, wat hoofsaaklik op die standpunte van Bucer
en Calvyn berus, met die gegewens in die Bybel versoen word?

Besondere aandag word aan die volgende aspekte gegee:

¢ Historiese gegewens oor doktor in die Teologie met besondere verwysing na die standpunte
en invloed van Calvyn.

¢ 'nKritiese evaluering van die begronding van die vierde diens op die Bybel.

e Die verhouding tussen teologiese opleiding in die konteks van die kerk en/of 'n universiteit.

e Besondere aandag word gegee aan die situasie in die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika
ten opsigte van die funksionering van hierdie vierde diens.

Van die belangrikste konklusies wat gemaak word, is die volgende: die kerk het deur die
eeue 'n besondere waardering en respek gehad vir die taak en funksie van die doktore in
die Teologie. Dit het inderdaad tot groot seén van die kerke gedien. Calvyn se standpunte
het dikwels tot verwarring aanleiding gegee, maar andersyds ook bygedra tot die erkenning
van die belangrike funksie of taak wat hierdie vierde diens kerklik verrig. Net so vervul
die doktore in die Teologie 'n besondere wetenskaplike rol aan teologiese fakulteite van
universiteite.

Calvin’s fourth office, the doctor ministry, and article 18 of the church order of Dordrecht
1618 and 1619: A critical reflection. This article focuses on Calvin’s special role in the
ecclesiastical formulation of articles 2 and 18 in the church order of Dordrecht 1618 and 1619,
which is still retained in a large number of reformed church orders in the reformed fellowship
of churches.

Topics and issues which are addressed include questions such as: Who is responsible for the
teaching of Theology? Is the tradition valid that the doctorial or professorial office in theology
exists as a fourth office beside that of ministers, elders and deacons? Is this tradition, which
mainly rests on the views of Bucer and Calvin, correct in terms of the Bible?

Particular attention to the following aspects is given:

Historical data on the doctor ecclesiae focusing on the views and influence of Calvin.

A critical evaluation of the foundation of the fourth office on the Bible.

The relationship between theological training in the context of a church and/or a university.
A special investigation of the situation within the Reformed Churches in South Africa in
this regard.

Important conclusions are made, for example that the church through the ages had a very
high esteem and respect for the office of the doctor in Theology; that this fourth office is still
retained in many reformed churches, with great blessing. Calvin’s views did cause some
confusion on the one hand, but on the other hand it contributed to the acknowledgement
of the important function the doctors in Theology have on behalf of the church and in the
faculties of Theology at universities.

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760


mailto:dries.duplooy@nwu.ac.za
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i2.1760
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v48i2.1760

Inleiding

In hierdie artikel word die fokus laat val op die besondere
aandeel wat Calvyn gehad het in die kerklike formulering
van artikels 2 en 18 van die kerkorde van Dordrecht
(1618 en 1619), soos dit nog steeds in 'n groot aantal
gereformeerde kerkordes binne die gereformeerde kerklike
verband gehandhaaf word (vgl. GKSA 1998).

Hierdie artikel stel 'n aktuele saak in verband met die
dosering van Teologie aan die orde. Die taak en rol van die
Teologie in die kerk asook aan fakulteite van Teologie aan
universiteite was en is steeds 'n interessante onderwerp —iets
waaroor verskillende standpunte gehandhaaf word. Veral
sedert die twaalfde eeu met die ontstaan van universiteite
tot vandag toe, is en bly die studie van die Teologie binne
kerklike sfere sowel as aan universiteite 'n onderwerp van
ernstige diskussie (Le Roux 2013:1-5).

Hierdie artikel handel oor vrae en aspekte soos wie
verantwoordelik is vir die dosering van Teologie. Vrae soos
die volgende is ook relevant: Is die tradisie en/of standpunt
houdbaar, naamlik dat die diens of amp van doktor of
professor in die Teologie 'n vierde afsonderlike diens
naas dié van die bedienaars van die Woord, ouderlinge
en diakens is? Is hierdie tradisie, wat veral op Calvyn en
Bucer se standpunte berus, skriftuurlik korrek? Wat is
die verhouding tussen die kerklike teologiese opleiding
en universitére teologiese opleiding? Is dit nodig dat
Teologie opleiding hoegenaamd aan teologiese skole en/of
universiteite moet plaasvind? Wat is die verskil tussen die
missionale taak en roeping van die kerk ooreenkomstig
veral artikel 7 van die kerkorde en die fokus op Teologie
in terme van artikel 18 van die kerkorde, indien enige? Is
Teologie 'n wetenskap of slegs 'n kerklike taak of roeping
met die oog op die praktiese toerusting van studente vir die
bediening van die evangelie?

Omdat dit onmoontlik is om aan al hierdie vrae reg te laat
geskied, word slegs op die volgende aspekte gefokus:

e Die belangrikste historiese gegewens en riglyne oor die
taak en funksie van die doctor Theologiae of professor in
die Teologie, met die fokus op Calvyn se standpunte.

e Die tyd van die Reformasie van die sestiende en
sewentiende eeue met besondere aandag aan die kerklike
besluite en ontwikkelings.

e ’'n Kritiese evaluering van die begronding van die vierde
diens in die Skrif.

e Die verhouding tussen 'n kerklike en/of 'n universitére
teologiese opleiding.

¢ Die professor in Teologie soos dit veral binne die konteks,
standpunte en omstandighede van die GKSA na vore
kom.

¢ Enkele konklusies en perspektiewe.

Calvyn se standpunte

Daar is belangrike historiese gegewens en riglyne oor die
taak en funksie van die doctor Theologiae of professor in

Page 2 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

die Teologie. In die gereformeerde teologiese en kerklike
wéreld was daar altyd 'n mate van onduidelikheid oor
die amp van doktor in die Teologie. Henderson (1962)
het uitvoerig oor die doktore-amp (teaching office) in
die reformatoriese tradisie geskryf en opnuut weer die
aktualiteit daarvan beklemtoon. Hy is geprys vir die
oorspronklike navorsing wat hy oor die onderwerp
gedoen het. Dankbaar (1964-1965:135) het gebruik gemaak
van Henderson se insigte om in 'n deeglike oorsig oor
die standpunt van Calvyn aan te dui hoe belangrik die
saak van leer en doseer in die kerk sedert die Nuwe-
Testamentiese tyd was. Die bewys hiervoor word gevind
in die woord didaskalos wat herhaaldelik in die Nuwe
Testament voorkom, asook in die diens van die doctores
wat in die Ou Kerk en in die Middeleeue as 'n besonder
belangrike amp geag is. Die doctor ecclesinze was destyds as
‘n eretitel beskou. Die vraag is egter of die doktore-amp in
die eintlike sin van die woord 'n kerklike amp is. Dankbaar
(1964-1965:135) meen dat die onsekerheid wat tot vandag
toe hieroor bestaan, grootliks aan Calvyn self toegeskryf
kan word, veral omdat hy in sy uitsprake daaroor nie
konsekwent was nie. Waarskynlik is die rede daarvoor
dat Calvyn veral drie aspekte uitgelig het, naamlik dat die
doktor in Teologie 'n kerklike amp is, dat dit funksioneel
van die herderlike funksie verskil en dat dit veral binne 'n
akademiese arena funksioneer (Henderson 1962:41).

Die konteks en agtergrond waarteen Calvyn gewerk
en geskryf het, speel myns insiens 'n belangrike rol in
sy standpunte oor die sogenaamde vierde diens, of die
doktore-amp. Hier word besonderlik gewys op die plek en
funksie wat die teologiese doktor in die Middeleeuse kerk
en samelewing gehad het, asook die invloed van Luther
en veral die invloed van Bucer op Calvyn. Henderson
(1962:21) meen egter dat hierdie wettige en vrugbare diens
in die Middeleeue deur die Roomse Kerk ‘had been corrupted
which caused him to include it as an integral office of the public
ministry of the church in its Reformed estate’.

Middeleeuse konteks

Die naam doctor was in die Vroeé Kerk geen aanduiding
van ‘'n amp of 'n titel nie, maar het na iemand verwys
wat 'n bepaalde werk of funksie van lering vervul het.
Doctor was die Latynse woord vir die Griekse didaskalos
(Bouwman 1928:494).

Met die ontstaan van die universiteite in die twaalfde eeu
het dit egter begin verander, omdat geleerde mense al hoe
meer belangstelling getoon het in die ondersoek na die
waarheid en die werklikheid; of meer presies gestel: omdat
die kennis of wetenskap van die Kunste, die Regte, die
Medisyne en veral die Teologie toegeneem en ontwikkel
het. Aangesien die samelewing, vanweé die Roomse
kerklike hiérargiese beskouings ook hiérargies georden
was, is die studie van Teologie as die hoogste studieveld
geag, veral omdat God as die hoogste beginsel van alles
beskou is. Die doctores in die Teologie is gevolglik met baie
gesag en eerbied bejeén. Hulle is as besonderlik begenadig




beskou en as die vertolkers van die waarheid geag. In die
kerk en die onderwys is van die doctores Theologiae verwag
om die volgende te doen: ‘legere’ [doseer en onderrig],
‘disputare’ [die waarheid te verdedig en te formuleer],
‘determinare’ [te beslis of te bepaal], ‘praedicare’ [formeel te
preek of te verkondig], en ‘regere’ [te regeer of te bestuur].
Dit het saamgetrek in die skool en die kerklike funksies
(Posthumus Meyjes 1973:23-25).

Die reg en bevoegdheid om as 'n doctor (ook in die Teologie)
te mag optree, is deur die universiteit verkry op grond van
die verwerwing van die licentia docendi. Diegene wat hierdie
promosie ontvang het, het deel van 'n besondere hoé stand
(die sg. magisterium) geword. Hulle het dan die reg en plig
gehad om met gesag in die bepaalde wetenskap werksaam
te wees en daarin leiding te gee. Die lisensiaat is deur die
kanselier van die universiteit, as verteenwoordiger van
die pous self, aan die persoon toegeken. Hiermee was die
ontvanger tot gehoorsaamheid en onderdanigheid aan
die pous verplig (Bouwman 1928:495; Posthumus Meyijes
1973:27-31).

In die Teologie was die doctores veral verplig om met behulp
van die wetenskap en met disputasies die geloof teenoor die
ketters te verdedig en om die waarheid te ondersoek en te
beskerm. Indien iemand dit sou nalaat, was hy ontrou aan
sy magisterium en is dit as 'n bewys van roepingsversaking
beskou.

Die doctores was verplig om in hulle arbeid binne die dogma
van die kerk te bly, maar is wel toegelaat om vry op te
tree op gebiede en terreine van die wetenskap waaroor
daar geen dogma of pouslike uitspraak bestaan het nie.
In die geledere van die magisterium, onder die doctores,
het 'n protes gegroei namate die kerklike kanonieke reg
al intensiewer ontwikkel het en die wetenskap geknel het.
Dit het in die laat-Middeleeue (14e — 15e eeue) tot spanning
tussen die universiteite en die kerk gelei. Die opkoms van
die Humanisme het ook daartoe bygedra dat die teologiese
fakulteite aan universiteite hulle al hoe meer van die greep
van die kerklike hiérargie losgemaak het (Posthumus Meyjes
1973:30-31).

Bouwman (1928:495) wys daarop dat die naam doctor
mettertyd op die akademiese graad of akademiese
kwalifikasie gedui het, terwyl die naam professor na iemand
verwys het met 'n vaste betrekking waaraan 'n salaris van
‘n universiteit gekoppel was. Calvyn het hierdie twee name
later met mekaar vereenselwig.

Luther se beskouing

Ter illustrasie van die belangrikheid en relevansie van die
status of erkenning wat aan die teologiese doktor as n
kerklik-akademiese amp verleen is, kan verwys word na die
verhaal van 'n weddenskap deur twee Duitse vriende wat
op 20 Oktober 1538 in Londen gesluit is. Dit is deur Steinlein
(1912:757) vermeld, wat 'n studie van Luther se doktorsgraad
gemaak het. Dit is ook weer deur Posthumus Meyjes
(1973:21 e.v.) aangehaal, asook deur Le Roux (1992:292).

Page 3 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

Die weddenskap tussen Franz Burckhardt en Georg von
Boyneburg het gegaan oor die vraag of Luther met sy
optrede teen Tetzel in 1517 reeds 'n doktorsgraad gehad
het of nie. Dit het dus oor sy geleerdheid en bevoegdheid
gegaan, asook oor die kwessie of aan die reformatoriese
optrede van Luther enige legitimiteit geheg sou kon word.
Luther sou slegs geldigheid en legitimiteit vir sy optrede
in 1517 kon opeis indien hy, binne die Roomse konteks
van die Middeleeuse standpunte, wel oor die gesag en
dus oor die graad in Teologie beskik het. Sonder 'n graad
sou hy bloot 'n indoctus gewees het, dus 'n ongeleerde en
ongekwalifiseerde persoon.

Die twee Duitsers het aan die Dekaan van die Universiteit
van Wittenberg geskryf, wat sedert 1535 Luther self was.
Hy het toe aan die twee vriende die amptelike dokumente
verskaf waarin dit duidelik is dat die officium doctoris reeds
in 1512 op die gebruiklike wyse aan hom toegeken is. Dus,
reeds vanaf die begin van die Reformasie — net soos in die
tye daar voor — was dit vir die kerk belangrik dat die leraars
of professore goed gekwalifiseerd moes wees. Luther kon
hom daarop beroep dat hy nie as 'n gewone leek gepraat het
nie, maar bevoeg en toegerus was om met gesag te praat.
Hy het binne sy reg en bevoegdheid teen Tetzel opgetree
(Posthumus Meyjes 1973:37).

Luther het ook in sy optrede op 31 Oktober 1517 met die 95
stellings wat hy opgestel en bekendgestel het, hom daarop
beroep dat hy kragtens sy amp as doctor die plig het om oor
die waarheid te waak. Tydens die Ryksdag van Worms in
1520 is die ban oor hom uitgespreek en is hierdie amp hom
ontneem. Tog het hy hierdie amp van doctor Theologiae later
weer vir homself toegeéien, eerstens om hom teenoor die
geesdrywers en spiritualiste te stel en ook as 'n geleerde en
toegeruste teoloog te onderskei. Verder het hy hom daarop
beroep dat hy deur Christus self tot hierdie amp of taak
geroep is. Hy dien dus in die diens van doktor in die Teologie
op gesag van Christus wat hom daartoe geroep het en nie
op gesag van die pous of 'n magisterium nie. Hiermee het
Luther 'n nuwe oriéntering aan die teologiese doktor gegee:
Christus is sy enigste Magister of Meester (Posthumus Meyjes
1973:37-38).

Die standpunte van Bucer

Martin Bucer word met reg beskou as die vader van die vier
ampte of dienste in die kerk. Calvyn het met sy verblyf by
hom in Straatsburg (1538-1541) daarmee kennis gemaak
en dit ook so aanvaar (Van 't Spijker 1970:365, 392, 420;
Henderson 1962:32 e.v.). Bucer self het hierdie vier ampte nie
konsekwent as vasstaande aanvaar nie en uit sy geskrifte is
dit duidelik dat hy dit ook dikwels beklemtoon het dat daar
slegs drie (selfs net twee) ampte is, naamlik dié van herderlike
diens, die versorgers van die armes en die diens van diegene
wat die jeug in die kerk moet onderrig. Laasgenoemde
groep, ook genoem die doctores, reken Bucer by die herders of
presbiters. Hulle taak was meer die verklaring van die Skrif,
leiding by teologiese dispute, die voorkoming van dwaling,
en die bestryding van kettery en skeurmakers. Hulle kon die




bedienaars of herders in die prediking bystaan, omdat die
doctores God se gawe aan sy kerk en 'n spesialisasie van die
presbiter se diens is (Van 't Spijker 1970:393).

Dankbaar (1964-1965:139) meen dat die doctores by Bucer nie
net leraars ten opsigte van die Teologie of bedienaars van
die Woord was nie, maar dat hulle onderrig in die literariese
vakke gegee het. Hy wou die totale onderwys eerder aan die
kerk as aan die owerheid bind. Dit is juis hierdie standpunte
van Bucer wat Calvyn beinvloed het.

Die amp van doktor in die Teologie was by Bucer dus 'n
deelfunksie of spesialisasie van die presbiteriaat en het veral
op die doctrina gefokus. Die doctor en doctrina hoort saam.
Hierin is daar ooreenstemming met die standpunte in die
Middeleeue waar die doctores ook op die leer of dogma van
die kerk moes fokus. In die geval van Bucer en ook Calvyn
later, het hulle 'n ander reformatoriese visie op die waarheid
van die evangelie en die leer van die kerk gehad, wat dan
veral deur die doctores bedien en verdedig moes word
(Posthumus Meyijes 1973:40-41).

Calvyn se standpunte

Die kerkhistorikus WF Dankbaar vanuit Groningen het
in 'n volledige en uitvoerige artikel oor die doktore-
amp by Calvyn geskryf (Dankbaar 1964-1965:135-165)
en chronologies die verskillende uitsprake en stellings
van Calvyn behandel (vgl. ook Henderson 1962:32-71).
Hierdie artikel volstaan dus met 'n oorsigtelike weergawe
van Calvyn se standpunte in so verre dit vir die artikel se
doeleindes relevant en belangrik is.

Dit is opmerklik dat Calvyn in sy stellings en verwysings
na die diens van die doktor of professor in die Teologie, nie
net by Bucer aansluiting gevind het nie, maar ook by die
eeue oue kerklike tradisie daaroor. Dit was ook vir Calvyn
belangrik dat daar in die kerke en met die oog op die opbou
en toerusting van die kerk in die algemeen sodanige diens of
amp moet wees.

Die eerste keer wat Calvyn (1961:268-270) oor die funksie
van die doktor geskryf het, was in 1539, in sy kommentaar
op Romeine 12:7. Hier is daar sprake van die begrip
didaskalos of in Latyn, doceo en doctrina. Hy beklemtoon die
feit dat die kerk deur die doctrina of leer opgebou word en
dat die funksie van doctores hiervoor verantwoordelik is. Hy
onderskei hier ook tussen die funksie van die herder en dié
van die leraar of doctor. Eersgenoemde is verbonde aan die
plaaslike kerke waar hy veral die lidmate tot geloof moes
opwek. Alhoewel hy ook lerend besig was, was dit egter
veral die taak van die doctores om op die grondslag van die
doctrina alle gelowiges of die hele kerk in die geloof op te bou
en toe te rus (Dankbaar 1964-1965:151-152).

In sy Ordannances ecclesiastiques van 1541 (vgl veral artikel
2; Pont 1981:23) vind 'n mens nou vir die eerste keer dat
Calvyn spesifiek van vier dienste in die kerk melding
maak, waarvan die doktore een is. Hulle taak is veral op

Page 4 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

die onderrig van die gelowiges in die heilige leer gerig,
sodat die suiwerheid van die evangelie nie deur onkunde
of verkeerde opvattings geskaad word nie. Verder meen
Calvyn dat die onderrig in die leer veral aan die jeug moet
geskied en dat daar 'n skool opgerig moet word waar
opleiding kan geskied vir sowel die bedienaars van die
Woord as vir diegene wat in die burgerlike lewe moet dien
(vgl. artikels 43—45; Pont, 1981:29).

Dit is eienaardig dat Calvyn twee jaar later, in sy Institusie
(Calvyn [1543] 1991:4,4,3) slegs weer drie ampte of dienste
in die kerk noem. Hy integreer hierin egter die diens van
doktor in die Teologie met die diens van die herder. Die
herder is vir die diens van die Woord, die sakramente en
die tug verantwoordelik, terwyl die doktor vir die uitleg
van die Skrif verantwoordelik is, sodat die voortgang
van die suiwere leer gewaarborg kan word (Dankbaar
1973-1965:152). Bohatec (1961:452-453) wys daarop dat die
kerk albei funksies, ‘Pastoren und Lehrer’ [herder en leraar]
nie kan ontbeer nie.

In Calvyn ([1546] 1960:270-273) se kommentaar op
1 Korintiérs 12:28 (oor die funksies van die profete en die
leraars), saamgelees met Handelinge 13:1 (wat oor die profete
en die leraars in Antiogié handel) meen hy dat die leraars se
werk baie néd by die van die profete van ouds aansluit en
dat hulle hulle veral moet toespits op die bewaring en die
verbreiding van die suiwer en gesonde leer in die kerk. Dit
onderskei hulle van die herders.

Vir die eiesoortigheid van die doktor in die Teologie,
beroep Calvyn hom veral op Efesiérs 4:7-11. Hy maak van
herders en leraars twee verskillende funksies (Dankbaar
1964-1965:142-145). Hy is bewus van ander standpunte en
van verskillende interpretasies van Efesiérs 4:11, naamlik
dat die Griekse grammatika sodanig verstaan behoort te
word dat die uitdrukking herders en leraars op een amp of
diens dui. Tog meen hy dat dit wel onderskei kan word,
maar op so ‘'n wyse dat die leraar of doktor sy diens ook
herderlik moet doen en ook toegelaat mag word om te
preek; die herder behoort op sy beurt sy diens ook lerend
en ter wille van die suiwer leer te verrig. Alle leraars moet
nie noodwendig herders wees nie en alle herders nie ook
noodwendig leraars nie. Laasgenoemde baseer hy op
die verskil in bekwaamhede of gawes (facultates; Calvyn
1965:179-180; Dankbaar 1964-1965:147).

Met die laaste uitgawe van sy Institusie (Calvyn [1543]
1991:4,3,1-9; 4,1,1) onderskei Calvyn duidelik vier dienste
met verwysing na Efesiérs 4:11. Die aksent by die diens van
die leraars is dan weereens op die vertolking van die Skrif
gerig met die oog op die bewaring en uitbouing van die
gesonde leer onder die gelowiges (Calvyn [1543] 1991:1320).

Nog duideliker blyk dit in die Ordannances ecclesiastiques
van 1561 (Pont 1981:23) waar die vier dienste, soos reeds
vanaf 1541, behou word. Sedert 1541 is die skool wat toe in
vooruitsig gestel is, opgerig.




Samevattend kan gestel word dat Calvyn tussen die doktore-
amp in die enger en die ruimer sin onderskei. Die doktore-
amp in die enger sin verwys na die teologiese doktor of
professor wat 'n kerklike amp of diens aangedui het, omdat
hy ook 'n herder was. Die doktore-amp in die ruimer sin
verwys na die doctores wat in die algemene onderwys
betrokke was. Al het hy dit ook as 'n kerklike werk beskou,
was dit losser van die kerk en nouer aan die owerheid
verbind. Dit was veral ten opsigte van die doktore-amp in
die enger sin waarvoor Calvyn 'n Skrifbegronding gesoek
het (Dankbaar 1964-1965:159-160).

Dit moet ook in gedagte gehou word dat Calvyn altyd die
eenheid tussen die dienste of ampte beklemtoon het. Al die
dienste is organe van die Heilige Gees en moet as 'n eenheid
saam aan God en sy kerk diensbaar wees: ‘sicut varii toni in
musica suavem melodiam conficiunt’ ['net soos die verskillende
tone in die musiek saam 'n skoon melodie maak’] (art. 51,
196; Plasger 2009:330).

Die tyd van die Reformasie van die
sestiende en sewentiende eeue met
besondere aandag aan die kerklike
besluite en ontwikkelings

Haitjema (1925:183-212) dui in sy artikel oor Calvyn en die
oorsprong van die Nederlandse gereformeerde kerkreg
duidelik aan dat daar duidelike en opvallende ooreenkomste
tussen Calvyn se Ordannances ecclesiastiques van 1561 en die
artikels van Wesel van 1568 is — veral ook ten opsigte van die
vierde diens (Haitjema 1925:201-202).

Die Weselse vergadering van 1568 het bestaan uit ‘'n aantal
kerklike persone en nie uit wettige afgevaardigdes van kerke
nie. Dit het 'n sterk Nederlandse karakter gedra.

Volgens Haitjema (1925:208-211) is die sterk nasionale
karakter by Emden in 1571 verdring of getemper deurdat
die Walendom daar sterk gefigureer het. Dit is blykbaar die
rede waarom die artikels van Emden ook ten opsigte van
die aantal ampte van die Weselse bepaling verskil het. In die
Disciplines ecclesiastique van die Franse kerke van 1559 is daar
slegs sprake van die drie dienste, naamlik bedienaars van
die Woord, die ouderlinge en die diakens (Pont 1981:49-50).
Die Franse benadering het uiteraard 'n effek gehad op die
oortuiging van die Nederlands-Calvinistiese standpunt wat
in Wesel na vore gekom het.

Van die ideaal wat Wesel gehad het dat die doctores 'n
volledig kerklike diens moes wees en ook vir die opleiding
van die bedienaars verantwoordelik moet wees, het niks
tereg gekom nie. By Emden in 1571 en by die provinsiale
sinode van Dordrecht in 1574 is daar geen verwysing na 'n
vierde diens oftewel die doktore-amp nie.

Bouwman (1928:497) wys daarop dat die gedagte aan 'n
formele plek of universiteit waar predikante opgelei kan
word gelukkig in 1575 gerealiseer het met die oprigting

Page 5 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

van die eerste universiteit in Nederland, naamlik in
Leiden. Hieroor het die kerke egter geen seggenskap
gehad nie, omdat dit deur die owerheid opgerig en beheer
is. Die sinode van Dordrecht van 1578 het bepaal dat die
professore by Leiden die belydenisskrifte moet onderteken.

Die oprigting van 'n universiteit waar Teologie los van
die kerk aangebied is en predikante opgelei kon word, het
die kerke ietwat verleé gelaat, omdat die kerklike diens
(doktore-amp) nie meer in die kerklike ordes bepaal is
nie en omdat die beheer en toesig daaroor uit hulle hande
was. Dit was waarskynlik die rede waarom die sinodes
te Middelburg (1581) en te ‘s-Gravenhage (1586) weer die
doktore-amp in die kerkordes wat daar goedgekeur is,
bygevoeg het (vgl Dankbaar 1964-1965:163; Bouwman
1928:496-498; Bavinck 1899:1-78).

Die sinode van Middelburg (1581) het ten opsigte van
die amp van die doktore (toe ook genoem professore;
Pont 1981:147) in artikel 2 van die kerkorde bepaal dat
die amp van die doktore behels om die Heilige Skrif uit
te 1&, en ‘voor de zuiwere leer te waken’. Hulle moes ook die
belydenis onderteken. Die nasionale sinode van 1586 te
’s-Gravenhage het hieraan niks verander nie.

In 1618 en 1619 by die nasionale sinode van Dordrecht is
dit opnuut in artikel 2 vasgestel dat daar vier dienste sal
wees. Artikel 18 is soos volg geformuleer: ‘Het ambt der
doctoren of professoren in de theologie is, de Heilige Schrifture
uit te leggen, en de zuivere leer tegen de ketterijen en dolingen
voor te staan’ (Pont 1981:178).

In die jare daarna het die owerhede geen inmenging van
kerklike kant in die universiteite geduld nie en die meeste
teologiese professore was nie bereid om die Formuliere
van Eenheid te onderteken nie, aangesien hulle daarmee
aan die gesag van kerklike vergaderings onderwerp sou
wees. Hulle het nie die begeerte gehad om in die kerklike
doktore-amp te staan nie (Dankbaar 1964-1965:164;
Haitjema 1951:24).

Hierdie toedrag van sake het noodwendig bygedra tot die
spanning tussen die kerk en die universiteit. Daarom het
die kerke byvoorbeeld hulle eie kerklike eksamens bepaal
vir die toelatingseksamens van die bedienaars van die
Woord (Dankbaar 1964-1965:164).

'n Kritiese evaluering van die
begronding van die vierde diens in
die Skrif

Calvyn se beroep op die Skrif, naamlik op tekste soos
Efesiérs 4:11, Romeine 12:7, 1 Korintiérs 12:28 en
Handelinge en sy algemene verwysings na die belangrike
aksent van die waarheid van die evangelie, asook die
prominente aktiwiteit van lering wat 'n mens in die Nuwe
Testament teékom, getuig van sy respek vir die gesag van
die Skrif en dat hy sy ampsbeskouing in die Skrif wou




fundeer. Dankbaar (1964-1965:160-161) is daarvan oortuig
dat Calvyn nie daarin geslaag het om die doktore-amp
in die voorskrifte van die Skrif te begrond nie, omdat sy
beskouing was dat dit soos die ampte van die bedienaars
van die Woord, die ouderlinge en die diakens deur die
apostels onder inspirasie van die Heilige Gees ingestel
moet wees.

Jansen (1952:12-14; 81-83) is uitgesproke daaroor dat
Calvyn se beroep op Efesiérs 4:11 (en ook sy verwysings
na Hand 13:1; Rom 12:7; 8; 1 Kor 1:5; 12:28) nie oortuig nie.
Hy meen dat die Skrif slegs die drie ampte leer wat die
gereformeerde kerke in die Nederlandse Geloofsbelydenis
se artikel 30 bely. Jansen glo dat artikels 2 en 18 van die
Dordtse Kerkorde, wat deur heelwat kerke so aanvaar
word, verander moet word sodat die verwysing na die
doktore-amp daarin geskrap word.

Oor die vraag of ‘herders en leraars’ in Efesiérs 4:11 op
een of twee dienste dui, het Versteeg (1988) oortuigend
eksegeties aangetoon dat dit op een diens of amp dui en hy
stel dit soos volg:

Gezien de constructie in het Grieks zullen we bij de herders
en leraars hebben te denken aan mensen die een en
hetzelfde ambt bekleden. In het Grieks zijn de zelfstandige
naamwoorden ‘herders’ en ‘leraars’ aan elkaar verbonden door
het verbindingspartikel ...

En
.. terwijl het eerste zelfstandige naamwoord voorafgegaan
wordt door een bepaald lidwoord en het tweede niet. In zo
‘n geval geldt het bepaalde lidwoord voor beide zelfstandige
naamwoorden en gaat het bij de Dbeide zelfstandige
naamwoorden om één persoon of zaak. (bl. 60-62)

Ook Grosheide (1960:66) meen dat dit op een diens dui:
‘Het gaat om herders, die ook leraar zijn.’

Versteeg (1988:61) merk op dat herderwees en leraarwees
dus twee aspekte van een amp is. Hy wys verder daarop
dat die leraars inderdaad baie prominent in die Nuwe
Testament genoem word; vergelyk Paulus se verwysing
daarna in 2 Timoteus 2:2 waar Timoteus aangemoedig
word om dit wat hy gehoor het, toe te vertrou aan mense
wat bekwaam sal wees om dit ook weer aan ander te leer.

In hulle verklaring van artikels 2 en 18 van die kerkorde
meen Meulink en De Wolff (1967:24-25, 57-60) dat hoewel
die doktore-amp nie in die Skrif voorgeskryf word nie, so
‘n amp tog wel skriftuurlik is. Vergelyk hier byvoorbeeld
Handelinge 18:24, 1 Timoteus 4:16 en 1 Johannes 4:1 en
verder ook dat dit ‘bij het opkomen van allerlei dwalingen en
door de voortgang der wetenschap uit de behoefte van de practijk
geboren” is (Meulink & De Wolff 1967:25). Die doktor in die
Teologie is volgens hulle dus 'n bedienaar van die Woord
met 'n besondere werksaamheid wanneer hy die Woord
uitlé en dwalings en ketterye teenstaan, maar dan vanuit
die kateder en aan 'n skool.

Page 6 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

Die verhouding tussen ’n kerklike
en/of 'n universitére teologiese
opleiding

Spoelstra (1989:122) wys daarop hoe daar in Nederland in
die loop van die negentiende eeu, veral na die Afskeiding
van 1834, hoofsaaklik twee uiteenlopende gedagtes bestaan
het. Onder leiding van Kuyper was daar die oortuiging dat
Teologie aan 'n universiteit onderrig moet word. Dit het tot
die oprigting van die Vrije Universiteit in Amsterdam gelei.
Die ander tradisie — te Kampen — het op die spoor van die
Afskeiding voortgegaan om predikante-opleiding as 'n
suiwer kerklike taak te beskou en het dus die bestaan van die
diens van professor as 'n kerklike diens gehandhaaf.

Dit is alreeds aangedui dat die universiteitsopleiding sedert
die Middeleeue deur die Roomse en reformatoriese leiers
en kerke as besonder belangrik geag is. Goeie akademiese
kwalifikasies in die Teologie is as 'n belangrike teenmiddel
teen dwalings en ketters beskou, asook teen sektariese en
charismatiese standpunte. Die Teologie as 'n wetenskap is
besonder hoog aangeslaan en gerespekteer.

Sedert die ontstaan van die Universiteit van Leiden in
Nederland in 1575 en ook ander wat later gevolg het, het
daar 'n spanning bestaan tussen die Teologie wat aan
universiteite doseer is, en die Teologie wat die kerke nodig
geag het vir die kerklike opleiding tot die diens van die
Woord (Bouwman 1928:497 e.v.). Daar het 'n interessante en
moeilike situasie hierdeur ontstaan. Binne die calvinistiese en
kerklike tradisie is sedert die sestiende en vroeg-sewentiende
eeue met die vasstelling van die Dordtse kerkorde, aanvaar
dat ter wille van die suiwere Skrifuitleg en die verdediging
van die waarheid teen dwalings, daar 'n besondere diens,
afsonderlik van die gewone diens van die bedienaar van die
Woord, nodig is. Die universiteite het as inrigtings egter ook
gemeen dat 'n universiteit onvolledig is sonder 'n Fakulteit
Teologie (vgl Meuleman 1991:1-27). Sedert die Middeleeue
tot vandag toe het veral ook binne die reformatoriese tradisie
n spanningsveld ontstaan tussen onafhanklike universiteite
met teologiese fakulteite aan die een kant en kerklike
teologiese skole aan die ander kant. Albei groepe wil en moet
belydenisgebonde teologiese opleiding bied met die oog
op die bediening van die Woord aan die kerk van Christus
(Le Roux 2013:1-5).

Dit is opmerklik dat binne die calvinistiese tradisie daar 'n
deeglike besef bestaan dat Teologie van hoé gehalte moet
wees, juis ter wille van die bevordering en verdediging
van die waarheid van die evangelie. Die kerke binne die
reformatoriese tradisie het egter nie teenoor die universiteite
daarin geslaag om 'n konfessionele dissipline teenoor die
fakulteite se teoloé te verkry nie. Dit maak die vraag dus
belangrik hoe albei aspekte, naamlik Teologie van hoé
gehalte en tegelyk kerklike dissipline wat teen dwaalleer
behoort te reageer, verkry en verseker kan word.

Die tergende vraag is hoekom dit so belangrik is dat teologiese
opleiding aan 'n universiteit aangebied moet word. Sonder




om in diepte of volledig op die wese en taak van 'n unversiteit
as instelling in te gaan, word met enkele opmerkings daaroor
volstaan wat vir hierdie artikel relevant is.

Meuleman (1991:1-9) verwys byvoorbeeld na Newman
wat die universiteit as instelling as 'n noodsaaklike en
onontbeerlike produk van die beskawing waardeer — 'n
instelling wat studente behoort te begelei tot iets wat hy 'n
filosofiese habitus noem. Die begeleiers is mense wat so verryk
en toegerus is dat hulle wetenskaplik en nuut met die lewe
en die wéreld kan omgaan. By universiteite gaan dit daarom
nie eerstens om die sogenaamde rekende denke nie, maar
om nadenke. Die fokus is dus nie op beplanning, ordening,
sistematisering en administrasie nie, maar op diep kritiese en
skeppende denke wat deur navorsing verkry moet word (Le
Roux 2013:1-2). Uit die Duitse universiteitsmodel wat onder
leiding van Von Humboldt in die begin van die negentiende
eeu ontwikkel is, het veral geblyk dat universiteite op die
waarheid self moet fokus, deur die waarheid te soek en nie
om as 'n soort vakskool te funksioneer waar kennis toegepas
word nie (Meuleman 1991:3-5).

Die aksent dat universiteite jaloers op deeglike en
wetenskaplike navorsing behoort te wees ter wille van die
groei en ontwikkeling van die wetenskap op alle terreine,
geld ook ten opsigte van Teologie. Daar is dus geargumenteer
dat indien Teologie as 'n wetenskap beskou word, dit ook
aan wetenskaplike standaarde behoort te voldoen (Rossouw
1993:124-138)

Le Roux (1992:291-300; 2013:1-5) skryf oor die
noodsaaklikheid van wetenskaplike Teologie en spreek
hom tereg uit teen die dualisme van geloof en rede en van
universiteit teenoor seminarium. Teologiese opleiding wat
net daarin belangstel om studente prakties met metodes en
tegnieke toe te rus asook met die toepassingsaspekte van
teologiese vakke met die oog op die praktyk van die kerklike
bediening, kan nie op universiteitskwalifikasies aanspraak
maak nie. Die rede hiervoor is dat die epistemologiese,
vakfilosofiese en navorsingselemente wat meehelp dat
studente tot kritiese, selfstandige en wetenskaplike denke
gelei word, in sodanige gevalle afwesig is. Hoewel daar
‘n spanning tussen geloof en rede bestaan, behoort dit nie
noodwendig as negatief ervaar te word nie, meen Le Roux
(2013:3).

Uit die historiese agtergrond sowel as uit die reformatoriese
aksente oor Teologie en teologiese opleiding is dit duidelik
dat die Teologie 'n kardinale en belangrike funksie het om
te vervul ten opsigte van die waarheid van die evangelie,
asook die uitleg en die verdediging daarvan. In die tyd van
die Reformasie het geleerde mense soos Luther en Calvyn
juis die leer van die kerk en die praktyke wat aan die orde
was, ontmasker en hervorm. Aan die ander kant was daar
ook dikwels teoloé wat buite die waarheid van die evangelie
om gefunksioneer het en wat deur die kerke as dwaalleraars
verklaar is.

Page 7 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

Die ideaal blyk te wees dat Teologie wat tegelyk as 'n
kerklike en universiteitsaangeleentheid beskou kan word,
aan die waarheid en die suiwer verstaan van die evangelie
sowel as aan teologies-wetenskaplike vereistes moet kan
beantwoord. Hierdie spanning mag nie ter wille van goeie
Teologie ontaard in 'n skeiding van geloof en rede nie, maar
dit moet as 'n gesonde spanning beskou word wat tot semper
reformanda moet bydra.

Die professor in die Teologie

soos dit veral binne die konteks,
standpunte en omstandighede van
die GKSA na vore kom

In die laaste deel van die artikel word gefokus op die situasie
binne die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA), met
‘n toespitsing op die volgende aspekte:

¢ Die aanvaarding van die diens van professor as 'n vierde
diens, ooreenkomstig die Dordtse kerkorde;

e die ooreenkoms met die Noordwes-Universiteit
(voorheen die PU vir CHO) ten opsigte van teologiese
opleiding — sedert die formalisering daarvan in 1945;
en

o die gewysigde formulering van artikel 18 van die
kerkorde in 1964.

Die GKSA en die doktore-amp of die diens van
professor in die Teologie

Met die stigting van die GKSA in 1859 is die kerkorde van
Dordrecht 1618 en 1619 aanvaar en tydens die eerste sinode
van die GKSA in 1862 te Reddersburg formeel goedgekeur.
Sedertdien is dit steeds die standpunt van die GKSA dat
daar vier dienste is (vgl. artikel 2), en dat artikel 18 wat die
diensplig of amp van 'n teologiese professor beskryf, op
artikel 18 van die oorspronklike bepaling van 1618 en 1619
berus.

In 1869 is 'n Teologiese Skool vir die opleiding van
predikante en ook vir ander studente wat hulle
byvoorbeeld vir die onderwys of ander beroepe wou
bekwaam te Burgersdorp in die Kaapkolonie van
destyds, opgerig. Sedert daardie tyd het die kerke
verantwoordelikheid vir die opleiding van die bedienaars
van die Woord aanvaar en dit uitgevoer. Dit was tegelyk
ook die begin van die universiteit wat later bekend geword
het as die Potchefstroomse Universiteit vir Christelike Hoér
Onderwys.

Laasgenoemde inrigting het volgens die besluit van die
owerheid met die Universiteit van Noordwes (te Mafikeng)
saamgesmelt en is sedert 2004 bekend as die Noordwes-
Universiteit (NWU). Dit het drie kampusse, naamlik te
Mafikeng, Vanderbijlpark en Potchefstroom. 'n Fakulteit
Teologie van die NWU bestaan op die Potchefstroom
kampus. Tussen die NWU en die Teologiese Skool van die
GKSA bestaan daar 'n besondere historiese en geestelike
band.




Die ooreenkoms met die Noordwes-Universiteit
(voorheen die PU vir CHO) ten opsigte van
teologiese opleiding sedert die formalisering
daarvan in 1945

Sinodes van die GKSA het veral sedert 1936 tot 1945
aandag gegee aan die vraag na 'n duideliker en meer
formele basis van samewerking met die Universiteit (toe
die Potchefstroomse Universiteits Kollege, of te wel PUK).
In 1945 met die aanvaarding van 'n meerderheidsrapport
(GKSA 1945:162-173, art. 163) is besluit op 'n behoorlik
geskrewe ooreenkoms tussen die Teologiese Skool en die
PUK. Die vernaamste redes of motiverings hiervoor was die
volgende:

e Die handhawing van die besondere historiese band en
etos tussen die Teologiese Skool en die Universiteit.

e Die noodsaaklikheid van goeie wetenskaplike Teologie
wat die status van universiteitsteologie sal kan geniet, en
wat predikante in staat sal kan stel om verdere grade in
die Teologie te kan verwerf.

e ’'n Universiteit sonder 'n Fakulteit Teologie sou
onvolledig wees.

e Die bestaan van 'n afsonderlike Teologiese Fakulteit van
die Universiteit naas die kerklike teologiese skool sal tot
'n daadwerklike skeiding lei, wat moontlik tot konflikte
en die verwaarlosing van 'n pragtige geleentheid kan
lei, want ‘deur 'n ooreenkoms word 'n juiste verhouding
geskep tussen universitére en seminaristiese opleiding’
(GKSA 1945:166, 167).

e ‘Aan die een kant moet ons die beginsel van die vaders
handhaaf: opleiding vir die kerk deur die kerk. Aan die
ander kant egter: geen universiteit sonder Teologie nie’
(GKSA 1945:166).

e ‘Die PUK kan 'n sterk teologiese fakulteit opbou wat
bevorderlik sal wees vir die uitbouing van die Geref.
Teologie in Suid-Afrika” (GKSA 1945:169).

¢ Dieselfstandigheid van albei inrigtings word gehandhaaf
en word nie waterdig geskei of saamgesmelt nie.

Die ooreenkoms van 1945 is met die verloop van jare in
terme van die relevante bepaling daarin soms gewysig en
aangepas sonder om die essensie te verander. Die jongste
geformuleerde ooreenkoms dateer sedert 2006 toe sowel
verteenwoordigers van die GKSA as van die NWU dit namens
hulle mandaatgewers onderteken het (vgl GKSA 2006:806).

Hierdeur is gepoog om die balans te handhaaf tussen die
kerklike opleiding (waartoe artikels 2 en 18 van die kerkorde
die kerke verplig) en die universitére opleiding (wat tipies
wetenskaplik met die Teologie as wetenskap omgaan). Dit
bly steeds 'n unieke ooreenkoms wat ontstaan het en dit
word steeds so gehandhaaf.

Artikel 18 van die kerkorde van die GKSA soos
gewysig deur die Nasionale Sinode van 1964

Vanaf 1955 is daar op die agenda van die Nasionale Sinodes
van die GKSA aandag gegee aan 'n moontlike verandering
van die kerkorde. In 1961 is 'n rapport ingedien waarvolgens

Page 8 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

die teks van die kerkorde ingrypend verander sou word,
maar in 1964 (GKSA 1964:52-74) was dit duidelik dat die
kerkorde slegs in 'n geringe mate verander is ooreenkomstig
artikel 86 van die kerkorde — dit is veral aangepas by die tyd
en omstandighede van die GKSA (vgl Spoelstra 1989:22).

Een van die artikels wat wel in 1964 verander is, is artikel
18. Dit is interessant om op te merk (GKSA 1961:322) dat 'n
gewysigde kerkorde in 1961 voorgestel is waarin daar van
drie dienste sprake was by artikel 2, terwyl die vierde diens
van professore weggelaat is.

In 1964 is die vier dienste (art. 2 en 18) behou, maar die
formulering van die artikel is wel verander. V66r 1964 het dit
soos volg gelui: ‘Die amp van die doktore of professore in die
Teologie is om die Heilige Skrif uit te 1&, en die suiwere leer
teen die ketterye en dwalinge te verdedig’ (GKSA 1964:56).

Dit is egter soos volg verander:

Die dienspligte van die professore aan die Teologiese Skool is
om bedienaars van die Woord op te lei, die Heilige Skrif uit te
1é en die suiwere leer teen die ketterye en dwalinge te verdedig.
(GKSA 1998:18)

Op die oog af mag dit na 'n goeie verandering lyk omdat
die klem nou duidelik op die opleiding van die bedienaars
van die Woord val. Oppervlakkig beskou lyk dit asof die
dienspligte (let op die meervoud) van professore duidelik
in drie aspekte of pligte uiteenval, soos Visser (1999:92-93)
dit inderdaad ook verstaan, naamlik die opleiding van
bedienaars van die Woord, die uitlegging van die Woord, en
die verdediging van die suiwer leer.

Die Nasionale sinode (GKSA 1964) het die verandering soos
volg gemotiveer of verdedig, maar daarmee nie elke aspek
van die verandering verduidelik nie:

Die kwalifikasie Teologiese Skool is nodig omdat Professore in
die Teologie nie noodwendig aan die kerklike skool verbonde is
nie. In die verband moet daarop gewys word dat die benaming
‘dienste’ in artikel 2 ‘n ruimer betekenis het as wat gewoonlik
verstaan word onder ‘ampte’. Dit kom duidelik na vore as gelet
word op die Latynse uitgawe van die K.O. Ons wys op die
volgende:

1. In art. 2 word ‘functio’ gebruik wat dui op 'm ruimer
betekenis van diens.

2. In arts. 16, 23, en 25 waar gehandel word oor die drie
besondere ampte word ‘officium’ gebruik. Bouwman
verklaar dit as: ‘de vervulling van een ambt of een plicht’
(1928, Deel I, p. 366).

3. In art. 18 waar gespreek word van die Professore in die

Teologie word ‘munus’ gebruik.

Dit is dus duidelik dat art. 2 'n benaming gebruik wat die drie
besondere ampte sowel as die Professore in die Teologie insluit
terwyl dit dan later in die K.O. onderskei word deur twee
verskillende benaminge (bl. 67-69).

Ernstige kritiek kan egter op hierdie skynbaar goedbedoelde
wysiging van artikel 18 gelewer word:




Die eerste punt van kritiek is dat die verandering
van die enkelvoud amp/diens in artikel 18 (munus)
sonder verduideliking na die meervoud dienspligte
verander is; munus beteken die taak en/of funksie
waarmee iemand belas is of wat sodanige persoon as 'n
verantwoordelikheid het (Georges 1882:1281).

Die tweede verandering, naamlik die wysiging van
‘professore in die Teologie’ na ‘professore aan die
teologiese skool” in artikel 18 is gedoen sonder om die
bewoording van artikel 19 ook te verander. In artikel 19
word van ‘studente in die Teologie’ (soos “professore in
die Teologie’ by die oorspronklike artikel 18) gepraat.
Die wysiging word wel in die rapport van die betrokke
deputate aan die sinode verklaar, sonder om die presiese
konsekwensie daarvan te deurgrond. Hier word 'n
subtiele, maar duidelike oorgang gemaak: die woorde,
professore in die Teologie, waar die aksent op die teologiese
diens of amp geplaas word, word vervang met professore
aan die teologiese skool. Daarmee verskuif die aksent van
die saak van Teologie na 'n instituut of skool as instelling
waaraan die professore verbind is. Die bedoeling van die
oorspronklike artikel, naamlik om 'n beskrywing van die
diens van die professore in die Teologie te gee, word dus
verander. Hierdie verandering lei waarskynlik daartoe
dat die klem by artikel 18 verskuif het van die diens
van die teologiese professore na die aktwiteite by die
Teologiese Skool as instelling met sy eie beheerstruktuur
onder leiding van kuratore. Die taak en funksie van die
kuratore as toesighouers en versorgers van die teologiese
professore is uiteraard noodsaaklik en belangrik,
maar impliseer nie dat die diens in die Teologie die
verantwoordelikheid van 'n skool of van 'n kuratorium is
nie. Die professore in die Teologie is primér vir die diens
van Teologie in belang van die kerke verantwoordelik en
aanspreeklik. Die veranderde artikel kan veroorsaak dat
die aksent op die diens van teologiese professore vervang
word met 'n aksent op die instelling en sy aktiwiteite. Die
taak en verantwoordelikheid van kuratore word in die
besluite van die sinodes gereél, en nie in artikel 18 nie.
Oorweging sou gegee kan word aan die moontlikheid
daarvan om artikel 18 na sy oorspronklike bewoording
terug te verander en om dan 'n tweede deel by die artikel
te voeg waarin die toesighouding oor die vierde diens
na analogie van artikels 16 en 23 van die kerkorde gereél
word.

Die derde opvallende verandering is dat die indruk
geskep word, strydig met die oorspronklike bedoeling en
inhoud van artikel 18, dat die professore in die Teologie
(of soos dit verander is: aan die teologiese skool) drieérlei
pligte het. Vroeér is aangedui dat Calvyn en die kerke
in die reformatoriese tyd die klem duidelik op twee
hoofsake laat val het soos dit ook in die formulering van
die sinodes van 1581 tot 1618 en 1619 en daarna in baie
gereformeerde kerke onderhou word. Die klem is naamlik
dat die professore verantwoordelik is vir die interpretatio
verbi Divini, en tweedens vir die disputatio of verdediging
van die suiwer leer teen die dwalings. Hulle diens was op
die belang van al die kerke in die bepaalde kerkverband

Page 9 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

gefokus. Uiteraard is die opleiding van die bedienaars van
die Woord by hierdie diens ingesluit, want wanneer die
professore hulle tweeledige dienswerk of munus verrig,
naamlik interpretatio en disputatio, sluit dit hulle werk aan
die skool of plek(ke) in waar studente opgelei word met
die oog op die diens van die Woord. Die opleiding tot die
diens van die Woord was nie bedoel as iets afsonderliks
naas die taak van die professore, naamlik om die Skrif uit
te 1é, te bevorder en te verdedig nie. Hierdeur het hulle in
diens van die waarheid van die evangelie gestaan. Jansen
(1952:83) wys daarop dat Calvyn en die reformatoriese
kerk hiermee die grondslag vir 'n teologiese ensiklopedie
gelé het, aangesien dit in die Teologie om die uitleg en
verdediging van die waarheid gaan. Dit sluit die hele
teologie in en is later in bibliologiese, ekklesiologiese,
dogmatologiese, diakoniologiese (of prakties-teologiese)
en missiologiese vakke onderskei. In al hierdie vakke
gaan dit om die uitleg van die Skrif en die verdediging
daarvan teen dwalings.

Met ‘professore in Teologie’ in die oorspronklike
formulering van artikel 18, word juis daardie professore
bedoel wat as bedienaars van die Woord volgens die
relevante artikels van die kerkorde en sinodebesluite,
ordelik beroep en toegelaat is tot hierdie vierde diens.
Artikels 2 en 18 handel juis oor kerklike dienste en/of
ampte, vanselfsprekend onderskeie van teoloé wat slegs
deur die universiteit benoem is.

Verder is die oorspronklike professore of doktore in die
teologie 'n veel ruimer en beter aanduiding van die
skopus en terrein waarin hierdie dienaars (professore)
werksaam moet wees. Die verwysing of kwalifikasie,
aan die Teologiese Skool, beperk die taak van hierdie diens
tot werksaamhede of pligte aan die teologiese skool,
asof die totale diens in die opleiding van die bedienaars
van die Woord opgaan. Die bedoeling van die artikel,
teen die agtergrond en ontwikkeling daarvan vanaf die
sestiende eeu, sluit wel die belangrike diens van die
opleiding van studente in die Teologie (art. 19) in, maar is
nie daartoe beperk nie. Hierdie veranderde formulering
gee waarskynlik aanleiding tot die verkeerde gedagte
dat die kerklike professore predikante oplei terwyl
die universiteitsprofessore teoloé verder moet oplei,
byvoorbeeld vir akademiese grade — ook nagraadse
grade. Dit skep die indruk dat die kerke en diegene wat
in hierdie diens besig is, nie ook 'n verantwoordelikheid
het ten opsigte van die aanbieding van Teologie wat breér
strek as die opleiding van studente met die oog op die
toelating tot die diens van die Woord alleen nie. Dit sou
suiwerder wees om te stel dat professore in die Teologie
wat kerklik sowel as universitér verbonde is, as deel van
die uitoefening van hulle diens (munus), opleiding in die
Teologie moet bied. Vanweé die aard van 'n universiteit
lei tot dit die verkryging van teologiese grade. Indien daar
egter geen universiteit sou wees waaraan die professor
in die Teologie verbonde sou kon wees nie, is daar nog
steeds 'n behoefte by die kerke dat aan diegene wat later
vir die diens van professor in die teologie benodig word,
sodanige opleiding ook tot op die hoogste vlak (kerklik)
gebied behoort te word.




¢ Die wysiging wat die Sinode van 1964 aangebring het,
blyk dus ongemotiveerd en verwarrend te wees en
behoort ernstig heroorweeg te word.

Enkele konklusies en perspektiewe

e Uit die geskiedenis en historiese ontwikkeling voor,
tydens en na die Reformasie van die sestiende eeu blyk
dit duidelik dat die kerk deur die eeue 'n hoé premie op
die leer en op die leraar(s) geplaas het. Die doctores in die
Middeleeue en in die Reformasie het ‘'n prominente en
gerespekteerde dienswerk as doctores theologiae gelewer.

¢ Die sogenaamde vierde diens, of te wel die doktore-amp
wat in die Dordtse kerkorde van 1618 en 1619 behoue
gebly het en in 'n groot aantal gereformeerde kerke in
die wéreld steeds so aanvaar word, kan nie direk op
bepaalde tekste in die Nuwe Testament begrond of
gefundeer word nie. Calvyn was geneig om dit te doen
met sy verwysing na Efesiérs 4:11. Calvyn het egter nie
onverskillig met sy eksegese van Efesiérs 4:11 omgegaan
nie. Hy laat blyk dat die diens van herder en leraar nie
geskei kan word nie. Tog was die leer van die kerk en
die funksie van lering vir Calvyn baie belangrik soos dit
ook in die eeue vantevore die geval was. Hy het dit goed
beklemtoon dat die twee aspekte of funksies van die diens
van die Woord, naamlik die herderwees en leraarwees
vir die opbou en toerusting van die kerk onontbeerlik is.

e Die argument dat die doktore-amp uit die praktiese
nood van die kerk gebore is en daarom aanvaarbaar is
en wel ook kerklike gesag het, is nie net gevaarlik nie,
maar onoortuigend. Indien dit so sou wees, sou daar
geargumenteer kan word dat die praktyk vandag of
more weer ander ampte of dienste in die kerk nodig mag
maak, en daar sou ook verder binne bepaalde ampte
gedifferensieer kon word.

¢ Die diens van doktor of professor in die Teologie is in die
eintlike sin steeds diens van die Woord. Tog is die aksent
op die lerende aspek wat in die Ou en Nuwe Testament
na vore kom, belangrik genoeg om tot die gevolgtrekking
te kom dat die dienswerk wat die teologiese professor as
bedienaar van die Woord verrig, nie met die inhoud en
praktyke wat in die Nuwe-Testamentiese kerk te vinde
is, in stryd is nie. Die herhaalde klem op die gesonde en
die suiwer leer, op die waarheid en op die verdediging
van die waarheid teen valse leraars en ketters, dien as
n bewys daarvan. Die feit dat die waarheid van die
evangelie van geslag tot geslag oorgedra moet word (2
Tim 2:2), is 'n verdere bewys daarvan. Dit is aanvaarbaar
dat die kerke nie net op die preskriptiewe tekste van
die Skrif ordelike bepalings mag aflei nie, maar ook op
die deskriptiewe tekste om sodoende vas te stel watter
ordelike bepalings die gees van die Skrif adem. Ook in
die belydenis (Nederlandse Geloofsbelydenis, artikels
30-32) bely die kerk dat die kerk toegelaat is om ter wille
van die goeie orde en opbou van die kerk bepalings te
mag opstel. In die kerkreg word hierin onderskei tussen
die ius positivum [geldende, geformuleerde reg soos
direk uit die Skrif verkry en afgelei] en ius permissivum
[toegelate reg].

Page 10 of 11 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760

e Die dienswerk van die teologiese professor as 'n
toegeruste en gekwalifiseerde teoloog of leraar is as
‘n funksie in die kerk onontbeerlik en noodsaaklik. Dit
moet onderskei word van die bedienaars van die Woord
wat as herders voltyds herderlike en ook lerende werk
in 'n plaaslike kerk verrig; en ook van die sendeling wat
kragtens artikel 7 van die kerkorde uitgestuur word om
kerke te vergader, wat dit juis ook herderlik en lerend en
onderrigtend doen. Hierdeur word die volk van God soos
skape vergader en versorg. Die bedoeling en draagwydte
van artikels 7 (tweede deel) en 18 van die kerkorde moet
deeglik onderskei word.

e Dit sal moontlik m goeie reformatoriese optrede
wees indien die sinodes van die GKSA weer aan die
formulering van artikel 18 aandag gee. Dit behoort
verander te word soos dit reeds in 1581 en in 1618 en
1619 in die tyd van die Reformasie kerklik geformuleer
is en soos wat dit steeds by 'n groot aantal gereformeerde
kerke gehandhaaf word.

e Die besondere band en ooreenkoms wat daar tussen
die GKSA en die NWU ten opsigte van die teologiese
opleiding van die bedienaars van die Woord ontstaan
het en steeds bestaan, is 'n kleinnood. Dit moet bewaar
en gebruik word in belang van die deeglike kerklike
teologiese toerusting sowel as vir die voordeel van die
Universiteit. Spanning wat inherent deel hiervan is,
moet deur die verantwoordelike partye en persone
met verstandigheid en omsigtigheid reg en positief
bestuur word, sonder dat die balans en wysheid wat uit
die ooreenkoms blyk, versteur of vernietig word. Die
gesonde spanning tussen die handhawing en uitbouing
van die ware en suiwer leer en die beoefening van
hoogstaande wetenskap in die Teologie, is innerlik deel
van elke verantwoordelike en geroepe teoloog.

Erkenning
Mededingende belange

Die outeur verklaar dat hy geen finansiéle of persoonlike
verbintenis het met enige party wat hom nadelig kon
beinvloed het in die skryf van hierdie artikel nie.

Literatuurverwysings

Bavinck, H. 1899, ‘Het doctorenambt’, in Bavinck, H., Verspreide geschriften,
vol. 1:1-78, Zalsman, Kampen.

Bohatec, J., 1961, Calvins Lehre von Staat und Kirche mit besonderer Berucksichtigung
des Organismusgedankens, Scientia, Aalen.

Bouwman, H., 1928, Gereformeerd kerkrecht, Kok, Kampen.

Calvyn, J., [1546]1960, ‘The first epistles of Paul the apostle to the Corinthians’, in
D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.), Calvin’s commentaries, transl. by J.W. Fraser,
pp. 270-273, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J.,, 1961, ‘The epistles of Paul the apostle to the Romans and the
Thessalonians’, in D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.) Calvin’s commentaries,
transl. by R. Mackenzie, pp. 268-270, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J., 1965, ‘The epistles of Paul the apostle to the Galatians, Ephesians,
Phillipians and Colossians’, in D.W. Torrance & T.F. Torrance (ed.), Calvin’s
commentaries, transl. by T.H.L. Parker, pp. 179-180, Oliver & Boyd, Edinburgh.

Calvyn, J., [1543] 1991, Institusie van die Christelike godsdiens, vertaal H.W. Simpson,
Calvyn Jubileumboekefonds, Potchefstroom.

Dankbaar, W.F., 1964-1965, ‘Het doctorenambt bij Calvijn’, Nederlands Theologisch
Tijdschrif 19, 135-180.

Georges, K.E., 1882, Latijns woordenboek, Op nieuw bewerkt door prof. dr. Engelbregt,
4e druk, Wolters, Groningen.




Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1945, Handelinge van die 29ste sinodale
vergadering van die Gereformeerde gemeentes in Suid-Afrika, Die Weste,
Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1961, Handelinge van die 34ste sinodale
vergadering van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, Herald, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1964, Handelinge van die 35ste sinodale
vergadering van die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, Herald, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1998, Kerkordeboekie van die Gereformeerde
Kerke in Suid-Afrika, Administratiewe Buro, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 2006, Handelinge van die 49ste nasionale sinode
te Potchefstroom, V&R, Pretoria.

GKSA kyk Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika.

Grosheide, FW., 1960, De brief van Paulus aan de Efesiérs, Kok, Kampen. (Commentaar
op het Nieuwe Testament).

Haitjema, Th. L., 1925, ‘Calvijn en de oorsprongen van het Neder| Geref Kerkrecht’, in
A. Goslinga (red.), Christendom en Historie, Holland, Amsterdam.

Haitjema, Th. L., 1951, Nederlands Hervormd Kerkrecht, Callenbach, Nijkerk.

Henderson, R.W., 1962, The teaching office in the reformed tradition: A history of the
doctoral ministry, The Westminster Press, Philadelphia.

Jansen, Joh, 1952, Korte verklaring van de kerkenordening, Kok, Kampen.

Le Roux, J.H., 1992, ‘Op die breuklyn (oor universiteit en teologiese fakulteit)’,
Nederduitse Gereformeerde Teologiese Tydskrif 33(3), 291-300.

Page 11 of 11 . Original Research

Le Roux, J.H., 2013, Hoort teologiese opleiding aan ’‘n universiteit?, besigtig
29 Januarie 2013, by Futtp://teo.co.za/art'icles/s10/1]
Meuleman, G.E., 1991, ‘Theologie aan de universiteit’, Gereformeerd Theologische

Tijdschrift 91(1), 1-27.

Meulink, H. & De Wolff, I., 1967, Korte verklaring van de kerkenordening, Boersma,
Enscede.

Plasger, G., 2009, ‘Ecclesiology’, in H.J. Selderhuis, The Calvin handbook, pp. 323-332,
Eerdmans, Grand Rapids.

Pont, A.D., 1981, Die historiese agtergronde van ons kerklike reg, HAUM, Pretoria.

Posthumus Meyjes, G.H.M., 1973, ‘Het doctorenambt in Middeleeuwen en
Reformatie’, Rondom het Woord 3, 21-45.

Rossouw, H.W., 1993, Universiteit, wetenskap en kultuur: Opstelle oor die krisis,
uitdagings en geleenthede van die moderne universiteit, Tafelberg, Kaapstad.

Spoelstra, B., 1989, Gereformeerde kerkreg en kerkregering: ‘n Handboek by die
kerkorde, Hammanskraalse Teologiese Skool van die Gereformeerde Kerke in
Suid-Afrika, Hammanskraal.

Steinlein, H., 1912, ‘Luthers Doktorat’, Neue Kirchliche Zeitschrift 23(S), 757-770.
Van 't Spijker, W., 1970, De ambten bij Martin Bucer, Kok, Kampen.

Versteeg, J.P., 1988, ‘Het karakter van het ambt volgens Efeziérs 4:7-16’,
in PJ. Rossouw (red.), Gereformeerde ampsbediening, bl. 49-74, NG
Kerkboekhandel, Pretoria.

Visser, J., 1999, Die kerkorde in praktyk, EFJS, Orkney.

http://www.indieskriflig.org.za . doi:10.4102/ids.v48i2.1760



http://teo.co.za/articles/510/1/

