
Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Strome van lewende water: Nuwe-Testamentiese 
perspektiewe op die missionêre karakter van die kerk

Author:
P.J. (Flip) Buys

Affiliation:
1Department of Missiology, 
North-West University, 
Potchefstroom Campus, 
South Africa

Correspondence to:
Flip Buys

Email:
11004835@nwu.ac.za

Postal address:
PO Box 1042, Rayton 1001, 
South Africa

Dates:
Received: 01 Nov. 2011
Accepted: 12 Apr. 2012
Published: 03 May 2013

How to cite this article:
Buys, P.J., 2013, ‘Strome 
van lewende water: Nuwe-
Testamentiese perspektiewe 
op die missionêre karakter 
van die kerk’, In die Skriflig/
In Luce Verbi 47(1), Art. #97, 
11 pages. http://dx.doi.
org/10.4102/ids.v47i1.97

Copyright:
© 2013. The Authors.
Licensee: AOSIS 
OpenJournals. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Oor ’n wye front word besorgdheid uitgespreek oor die stagnering en kwynende getallegroei van 
hoofstroom-reformatoriese kerke in Suid-Afrika. Die besorgdheid word egter ook uitgespreek dat 
predikante en kerke in hulle ywer om kerklike vernuwing teweeg te bring, soveel kompromieë 
maak dat die kerk sy eie aard as heilge volk van God in die wêreld verloor. Daar is ’n internasionale 
tendens te bespeur by reformatoriese kerke, in Suid-Afrika, Noord Amerika, Australië, Nederland, 
Duitsland en die Verenige Koninkryk om die na-binne-gerigtheid van kerke om te draai om 
werklik missionêre kerke te kan wees. Daar is ook tekens van ’n groeiende ontwakende passie 
om die onbereikte taalgroepe tot by die uithoeke van die aarde te bereik met die evangelie. Daar 
is oor ’n wye front lewendige debatte aan die gang wat vra vir ’n herevaluering van oorgeërfde 
ekklesiologiese tradisies en gebruike en ’n herbesinning oor Bybelse beginsels. In die lig van 
hierdie ontwikkelings is die doel van hierdie artikel om Nuwe-Testamentiese beginsels op te 
som en te onderstreep en as boustene aan te bied om die profiel van ’n missionêre kerk te skets. 

Sover ek kon vasstel (ook deur die insette van taalkundiges) is die terme missionêre en missionaal in Afrikaans 
sinoniem. Missionêr kom van die Nederlandse woord ‘missionair’ en missionaal is afkomstig van die Engelse 
‘missional’. Sonder taalkundige of werklik bewese teologiese gronde word soms aanvaar dat missionêre dui op 
dit wat ’n kerk doen, terwyl missionaal aandui wie ’n kerk is. Ek verkies die term missionêr bloot omdat dit ’n 
meer bekende term is in die nie-Angelsaksiese reformatoriese tradisie. Ek verstaan daaronder die gestuurde 
of sendingaard van die kerk (Joh 20:21) en dit sluit in wat die kerk is en doen. Die kerk is die volk van God 
wat deur Jesus Christus in die wêreld ingestuur word as sy instrument om deel van sy sending te wees. 
Sodoende word die doel van Christus se eie sending deur die Vader vervul, naamlik dat die eer en heerlikheid 
van God in die herstel van sy hele skepping bekendgestel moet word (Van Swigchem 1955; Van Engen 1991; 
Wright 2006; 2010; Glenn 2007) en dit bepaal juis sy totale doen en late. Guder (ed.) (1998:1–17) en Keifert 
(2006:21–38) redeneer dat daar ingrypende teologiese verskille is in die gebruik van die terms ‘missionary’ en 
‘missional’. De Young en Gilbert (2011:26) het. na ’n indringende bestudering van ’n groot aantal kontemporêre 
outeurs se publikasies oor die roeping van die kerk in die wêreld, myns insiens (m.i.) tereg aangetoon dat 
die kritiek van Stephen Neill (vgl. De Young & Gilbert 2011:15) steeds geldig is. Bosch (1991:511) haal dit 
aan: ‘If everything is mission, nothing is mission.’ In sy proefskrif oor Leslie Newbigin toon Goheen (2000:23 
e.v.) aan dat Newbigin na sy paradigmaskuif bloot gepraat het van ‘From a Christendom Ecclesiology to 
a Missionary Ecclesiology’. Die gebruik van die term missionaal in Afrikaans hou ook nie rekening daarmee 
dat die term ‘missionair’ en ‘missionarische’ steeds algemeen in Nederland (vgl. Paas 2006:6–26) en Duitsland 
gebruik word om ‘missional church’ te vertaal nie. Die term missionaal word dus nie in Europa gebruik om 
’n paradigmatiese verskil in die wese van sending aan te dui nie. Ek het geen paradigmatiese probleem om 
in Engels die term ‘missional’ te gebruik nie, maar is in navolging van kontemporêre Nederlandse en Duitse 
sendingwetenskaplikes nie oortuig daarvan dat die term missionaal ’n noodwendige noodsaaklikheid in 
Afrikaans is nie.

Inleiding: Die relevansie van hierdie studie
Sorge oor kwynende getalle en die gebrekkige missionêre krag in 
Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika
In Gereformeerde Kerke van Suid-Afrika (GKSA) word oor ’n wye front kommer 
uitgespreek oor die kwynende getalle en gebrek aan sendingywer in die  GKSA (Botha 2005:9; 

Page 1 of 11

Streams of living water: New Testament perspectives on the missional character of the 
church. Grave concerns are expressed about the decline of mainline reformed churches in 
South Africa, especially the Reformed Churches in South Africa. At the same time fears are 
expressed that efforts to facilitate renewal in churches in order to become healthy and more 
effective missional churches, are making too many compromises with the gospel, so that the 
church is in danger of losing its very character as God’s holy people in the world. There is also 
an international phenomenon of reformed and evangelical type churches in North America, 
the Netherlands, Germany, the UK and Australia endeavouring to outgrow their ingrown 
vision and become part of God’s mission to reach unreached people groups in every corner 
of the world. There are lively debates on reviewing and rethinking inherited ecclesiological 
theological traditions and practices in churches. This article endeavours to gather basic 
building bricks by summarising and emphasising the most basic New Testament principles 
for outlining the profile of a missional church. 

Scan this QR 
code with your 
smart phone or 
mobile device 
to read online.

Read online:

mailto:11004835@nwu.ac.za
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v47i1.97
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v47i1.97


Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

De Klerk 2007:10; Kruger 2006:15; Smit 2009:4; 
Van Loggerenberg 2007:15).

Een van die gerespekteerde emerituspredikante bring hierdie 
sorge in Die Kerkblad soos volg onder woorde: 

Het ons in die amp van die geloof ons fut verloor om gereformeerd 
te wees en om na buite te beweeg? Met ander woorde, laat ons 
ons lig skyn of sit ons in selftevredenheid terug? Waarom daal 
ons getalle so erg en is daar groei by andere? Moenie emigrasie en 
demografie as argument gebruik nie – daar is genoeg soekendes! 
(Kruger 2006:15).

Verstedeliking het ook gelei tot krimping van getalle op die 
platteland (in sommige gevalle het lidmaatgetalle gedaal van 
650 in 1958 tot 143 in 2008; vgl. Snyman 2008:13). Verskeie 
oproepe word gemaak om nuut en kreatief oor kerkwees 
en die totstandkoming van nuwe kerke te dink of die 
verstewiging van bestaande kerke deur nuwe vennootskappe 
(kombinasies) te vorm om die basis vir nuwe verbeeldingryke 
uitreike te vorm (Venter 2011:5; De Klerk 2007:10).
 
Daar word egter ook gewaarsku dat sommige gemeentes en 
predikante so desperaat raak om nuwe lidmate te wen en 
die dalende syfers van lidmaatgetalle om te draai, dat hulle 
nie meer goeie onderskeidingsvermoë aan die dag lê in hulle 
strategieë om verandering teweeg te bring nie.

Hierdie besorgdheid is soos volg deur die voorsitter van 
die Algemene Sinode van die Gereformeerde Kerke in Suid-
Afrika onder woorde gebring (Smit 2009): 

Ons moenie senuweeagtig rondspring in die najaging van ’n 
lewendige kerk nie. Ons moet ons beywer vir ’n lewende kerk – 
waarin die hartslag van die gereformeerde belydenis opklink en 
in ons lewenswandel blyk. (bl. 7)

Die vrees word ook uitgespreek dat kerke soveel kompromieë 
met hulle erediensstyl en bediening maak, dat die kerk sy 
unieke karakter as volk van God in die wêreld verloor 
(Venter 2011:5).

Tydens die Algemene Sinode van Januarie 2012 is ’n 
besluit met algemene stemming aanvaar dat die GKSA 
’n omkeerstrategie moet implementeer om die stagnasie 
en na-binne-gerigtheid van die kerke om te keer sodat 
hulle daardeur lewende, groeiende kerke kan word 
(GKSA 2012:767).1

Wêreldwye nuwe besef van die dringendheid 
van die getuienisroeping van elke Christen en 
ook die hele gemeente as Liggaam van Christus
In Christelike kerke wêreldwyd is ’n nuwe belangstelling 
in die getuienisroeping van die kerk in sy totaliteit en die 
geweldige onvoltooide sendingtaak wat nog vervul moet 
word. 

1.Die publikasie van Gaum (2012) is ook verteenwoordigend van baie publikasies 
oor hoe die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika ook met die probleem 
van krimpende getalle worstel en vrese het dat die kerk vir baie Suid-Afrikaners 
irrelevant geraak het.

Historiese ontwikkeling
Oor ’n periode van 1000 jaar het die kerke in die Europese en 
Angel - Saksiese wêreld te doen gehad met ’n samelewing 
waarin die Christendom ’n oorheersende invloed gehad het. 
Die meerderheid van die mense in die samelewing was in 
naam Christene. Daar was dus ’n Christelike kultuur met 
breë en dikwels vae Christelike waardes wat die samelewing 
beïnvloed het, alhoewel baie mense nie werklik wedergebore 
was nie en nie in ’n lewende, persoonlike verhouding met 
God deur Jesus Christus gelewe het nie (Carter 2006:22; 
Keller 2001:2; Hirsch 2006:57–66).

Die kerk het dit as sy taak gesien om lidmate van die kerk met 
die kern van die evangelie te konfronteer om in ’n lewende 
en deurleefde verhouding met Christus te tree. Hierdie 
Christendom het voordele en nadele vir die uitbreiding van 
die koningskap van Christus ingehou. Dit was voordelig dat 
daar ’n taamlik algemene Christelike verstandhouding in 
die Westerse samelewing geheers het oor etiese waardes ten 
opsigte van wat goed of sleg is (Keller 2001:2). Die nadeel 
was egter dat daar sekere waardes gehandhaaf is sonder 
dat mense se harte werklik diepgaande deur die evangelie 
van Jesus Christus in die diepste kern van hulle menswees 
geraak is. Godsdiens was dikwels ’n blote rasionele oefening 
en instandhouding van oorgeërfde tradisies. Die regte 
leerstukke is rasioneel aanvaar, maar dikwels nie uitgeleef 
nie. Die na-binne-gerigtheid van gemeentelike bediening 
het tot geloofsvervlakking en ’n verbruikersmentaliteit by 
Christene gelei. Dit is goed verwoord in die konfronterende 
titel van Jack Miller (1986) se boek, Outgrowing the 
ingrown church.

In die woorde van Ogden (1990:10–30) is die predikant 
gesien as die ‘dominant pastoral superstar mister omnicompetent, 
know it all, do it all’ en gelowiges is gesien as ‘spectators, critics, 
and recipients of pastoral care, free to go about their own business 
because the pastor is taking care of the business of the kingdom’. 

Hierdie soort godsdiens het dikwels ook as skynheilig, 
brutaal en liefdeloos oorgekom. In konserwatiewe dorpies 
is ’n ongetroude ma dikwels uitgestoot en die Christedom 
het dikwels oor magsmisbruik en blantante onreg in die 
samelewing geswyg (Keller 2001:1). Dit het veroorsaak dat 
die hoofstroomkerke in Europa en Noord-Amerika en in die 
blanke geledere in Suid-Afrika sedert die middel van die 
negentiende en veral sedert die middel van die twintigste 
eeu, sy bevoorregte posisie verloor het. Globalisering, 
toenemende multikuturaliteit en die groeiende armoede 
roep ook na nuwe modelle van holistiese sending waar die 
gemeente as die Liggaam van Christus na die wêreld uitreik 
(Escobar 2003:68).

Die Britse sendeling Lesslie Newbigin het in 1936 na Indië 
gegaan en daar ervaar dat ’n kerk baie meer radikaal 
sy lewende verhouding met Jesus Christus moet uitleef 
indien die oorheersende kultuur in die samelewing nie-
Christelik van aard is. Met sy teruggekeer na Engeland het 

Page 2 of 11



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 3 of 11

hy steeds meer onder die indruk gekom dat die kerk in die 
Westerse wêreld as gevolg van sekularisme2 ook in ’n nie-
Christelike wêreld leef, maar nie regtig in sy ekklesiologie en 
bedieningstyl daarby aangepas het nie (Goheen 2000:12–23; 
Newbigin 1989:55).3

Alhoewel openbare instansies en die populêre kultuur nie 
meer oorheersend deur Christene beman is nie, het die kerk 
steeds ’n bedieningstyl bly handhaaf wat veronderstel dat 
’n stroom Christelike mense kerk toe sal kom. Sommige 
kerke het nog evangelisasiebediening as ’n onderdeel van 
hulle aktiwiteite behou. Die meeste hoofstroomkerke het 
egter sy werklike impak op die nie-Christelike samelewing 
verloor en getalle van getroue kerkgangers kwyn. ’n 
Missionêre gerigtheid op die ongelowige samelewing in elke 
aspek van kerkwees het in die meeste hoofstroomkerke, nie ’n 
werklikheid geword nie.

In Wes-Duitsland het die Evangelische Kirche dieselfde 
probleem ervaar. Karl Rennstich was jare lank sendeling in 
Indië en met sy terugkeer na Duitsland het hy ontdek dat 
Wes-Duitsland net so ongekerstend en buitekerklik geraak 
het as Indië. Predikante was nie toegerus om gemeentes te lei 
om missionêre gemeentes te wees nie. Hy is versoek om met 
’n heropleiding van predikante te begin om hulle toe te rus 
hoe om gemeentes weer missionêre gemeentes te laat word.4 
Gevolglik het daar sedert 1992 ’n Pastoralkoleg Urach in Bad 
Urach naby Tübingen onder leiding van Karl Rennstich 
vir die heropleiding van predikante ontstaan. Daar is ’n sterk 
oortuiging dat gemeentes nie missionêr ingestel is nie, en nie 
na byna 90% van die Duitse bevolking wat buite-kerklik is, 
uitreik nie, omdat voorgangers ook nie toegerus is om die 
gemeentes te lei om missionêre gemeentes te wees nie. 
 
Die Gereformeerde Kerke in Australië (Christian Reformed 
Churches of Australia [CRCA] 2006) het in 2006 as die 
resultaat van diepgaande missionêre strategiese beplanning 
besluit om biddend, doelgerigte groeiprosesse aan die gang 
te sit. Daar is besluit om gemeentes toe te rus, op te lei en 
te stimuleer om soveel as moontlik nuwe gemeenskappe 
(bedieningspunte) en gemeentes te laat ontstaan om 
gelowiges sodoende toe te rus om samelewingstrukture met 
die evangelie te deursuur en hulle naaste vir Christus te wen.

Onvoltooide sendingtaak
Sedert die Lausanne-beweging in 1973 tot stand gekom 
het, het daar in evangeliese kerke ’n groeiende nuwe 
bewustheid van die onvoltooide sendingtaak gekom. 
Allerlei navorsingsinstansies het ontstaan wat taal- en 
bevolkingsgroepe wat nog nooit met die evangelie bereik is 

2.Clowney (1958) het ook reeds in 1958 die invloed van sekularisme op kerke in die 
Weste op die volgende manier verwoord: ‘ ... while the missionaries of the Christian 
West have gone to the ends of the earth, the homelands of the mission have been 
progressively de-Christianized’.

3.Newbigin het ook teenoor Goheen (2000:11) getuig dat hy baie sterk deur die boek 
van Roland Allen (1983) beïnvloed is. 

4.Oor die oogmerke van hierdie opleiding is Rennstich (1993:3) eksplisiet: ‘Ziel der Arbeit 
des Pastoralkoleg’s Urach soll es sein, realistische Modelle für Gemeindeaufbau/
Gemeindeerneuerung zu arbeiten und zukunftsorientierte Gemeindeformen zu 
finden, die es Theologen und Laien gemeinsam ermöglichen, bewuszt als Christen in 
der säkularen, multikulturellen und multireligösen Gesellschaft zu leben.’

nie, onder die aandag gebring het. Die US Centre for World 
Missions, die AD-2000-projek en die Joshua Project het reuse 
werk in hierdie verband gedoen. Hulle doen dit, tewens, nog 
steeds om Christelike kerke op te roep om saam te werk om 
die beraamde 6600 etniese groepe waar daar nog minder 
as 2% Christene is, met die evangelie van Jesus Christus te 
bereik.5

Groei en verval
Verskeie navorsers wys daarop dat die fokuspunt van die 
Christendom reeds van die noordelike na die suidelike 
halfrond verskuif het (vgl. die trilogie van Jenkins 2002, 2006, 
2009). In die Februarie 2000-uitgawe van die tydskrif Time 
Europe (Monrovia 2000), het ’n artikel verskyn wat aantoon 
dat die Christendom in Afrika, Suid van die Sahara op 
die oomblik vinniger as op enige ander plek in die wêreld 
in getalle groei. Die berekening is dat daar wêreldwyd 
tans 4000 nuwe gemeentes per week tot stand kom en dat 
dit in die volgende drie jaar na 12  000 per week sal groei. 
(Landrey 2009).

Vir die Afrikakontinent is die skatting dat daar weekliks 300 
nuwe gemeentes tot stand kom (Buys 1999). Die Evangelies 
Christelike Kerk in Zambië het byvoorbeeld 675 gemeentes, 
maar slegs 30 opgeleide predikante. ’n Ander kerk in Uganda 
het 1000 gemeentes, maar slegs agt opgeleide predikante.

Emergent Church-beweging
Die Emergent Church-beweging, met leidende figure soos 
McLaren (2001) en Jones (2003), propageer ’n eie benadering 
wat kerke, volgens hulle, moet gebruik om ’n missionêre 
impak op die postmoderne wêreld te maak. Dit kom daarop 
neer dat die klem minder op leer en dogma moet val, dat daar 
’n postmoderne openheid moet wees om ’n diversiteit van 
denkrigtings te akkommodeer, meer outentieke spirituele 
ervarings gesoek moet word deur gebruik te maak van nuwe 
spirituele oefeninge en ’n ywer vir sosiale geregtigheid in die 
samelewing aan die dag te lê.6

’n Sendingontwaking by kerke in Suid-Afrika?
Uit ’n rapport van die sinodale sendingdeputate van die 
Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika wat in 1985 voor die 
sinode gedien het (GKSA 1985:148–153), is ’n verontrustende 
tendens onderstreep:

5.Kyk gerus by http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_finishingthetask.
pdf na die inligting oor die onvoltooide sendingtaak.

6.Om die Emergent Church krities te evalueer is ’n studie op sigself. Ek verwys 
slegs daarna as nog ’n aanduiding dat nuwe besinning oor Nuwe-Testamentiese 
perspektiewe ook vir die aanhangers van hierdie beweging relevant is. 
Sleutelpublikasies wat kan dien om hierdie beweging te verstaan en te evalueer, 
is McLaren (2000 & 2003 en Jones (2005). Gebalanseerde kritiese evaluerings kan 
gevind word by Driscoll (2007, aanvanklik deel van die Emergent Church-beweging, 
maar later ontnugter deur die totale relativisme daarvan) en Carson (2005). 
Woodbridge (2008) gee ’n gebalanseerde evaluering van die erediensstyl in hierdie 
beweging. Hirsch (2006:17) is van mening dat ‘much of the thinking of the so-called 
emerging church leaves the prevailing assumptions of church and mission intact and 
simply focusses on the issue of theology and spirituality in a postmodern setting’. 
Vir ’n indruk oor hoe die Emergent Church in Suid-Afrika tot ontluiking kom, is die 
verhandeling van Breedt (2009) ’n goeie voorbeeld. Die kritiek van Van Rensburg 
(2011) het ook tot heelwat diskussies gelei oor die Emerging Church se invloed in 
Suid-Afrika. Wat egter in die besprekings gemis word, is die vraag of die Emergent 
Church-beweging hoegenaamd relevant is vir Afrika. Daar is ontsaglike groei van 
Christelike kerke in Afrika sonder dat hulle besorgd is oor postmodernisme of die 
Emergent Church-beweging. Die proefskrif van Atoyebi (2010) toon juis aan dat 
stagnerende kerke in Afrika op verbeeldingryke maniere omdraai en gesonde 
groeiende kerke word wat  ’n impak op die samelewing het, wanneer die evangelie 
in sy rykdom en diepte onverskrokke verkondig word. 

http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_finishingthetask.pdf
http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_finishingthetask.pdf


Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 4 of 11

•	 Nagenoeg 40% van die kerke doen nie aktief sendingwerk 
nie. 

•	 Nagenoeg 33% van die lidmate stel nie in sending belang 
nie.

•	 Nagenoeg 50% van die kerke dra slegs deur ramings tot 
sending by.

•	 Meer as 75% van die kerke bestee minder as 10% van 
hulle inkomste direk aan sending.

•	 Daar is baie min kennis van dit wat in ander 
bevolkingsgroepe se lewens aangaan.

•	 In die sendingwerk van byna 60% van die kerke was daar 
gedurende vyf jaar minder as 10% groei.

•	 Meer as 70% van die kerke dink dat hulle minder as 10% 
van die swart bevolking met hulle werk bereik.

Die afleiding kan uit hierdie rapport gemaak word dat daar 
by baie gereformeerde Christene ’n gebrek aan bybelse 
godsvrug is en daarom openbaar hulle min offervaardigheid 
en ywer om deel van God se sending (die missio Dei) in die 
wêreld te wees.

Sending en evangelisering is deur die meeste gereformeerde 
Christene en kerke in Suid-Afrika dikwels as ’n soort 
stokperdjie vir bepaalde geesdriftiges beskou. Baie min het 
dit as ’n heilige roeping en onmisbaar-integrale deel van 
Christenskap en kerkwees beleef en uitgeleef. 
 
Daar is heelwat aanduidings dat hierdie tendens gelukkig 
besig is om te verander. ’n Nuwe ywer is by kerke in Suid-
Afrika aan die ontwikkel om met sendingwerk in ander 
Afrikalande en ook in ander kontinente betrokke te raak. 
Korttermynsendinguitreike en die uitstuur van voltydse 
sendelinge na ander lande wêreldwyd het die afgelope twee 
dekades nuwe stukrag in gereformeerde kerke in Suid-Afrika 
sowel as in ander kerkverbande gekry. Daar is ook heelwat 
berigte van kerke wat in hulle eie omgewing met aksies begin 
om nuwe multikulturele gemeentes te vestig.

In die lig van hierdie stroomversnellings moet opnuut gekyk 
word na Nuwe-Testamentiese en reformatories-teologiese 
beginsels oor die roeping van die kerk in die wêreld. Die 
publikasies van Goheen (2011), Wright (2010), De Young en 
Gilbert (2011), Stetzer (2006) en Hirsch (2006) is voorbeelde 
van hoe daar opnuut vanuit die Skrif gesoek word na 
perspektiewe oor die wyse waarop die kerk sy roeping moet 
vervul. 

Hierdie artikel wil vanuit ’n reformatoriese perspektief7 
bybelse beginsels aanstip wat perspektief kan bied op die 
soeke na verdieping en ’n inspirerende visie vir skrifgetroue 
roepingsvervulling.

7.In die lig daarvan dat In die Skriflig/In Luce Verbi reformatoriese teologie wil 
uitbou, gaan hierdie artikel uit van’n reformatories-hermeneutiese interpretasie 
wat die Nuwe Testament as gesagvolle Woord van God bely. Ek vereenselwig my 
met Jordaan, Van Rensburg en Breed (2011:225–258) se uiteensetting van die 
Gereformeerde Hermeneutiek. Dit val egter buite die skopus van hierdie artikel om 
te beredeneer dat hierdie hermeneutiese vertrekpunte geensins met ’n missio Dei-
perspektief in ’n sendingparadigma bots nie.

Nuwe-Testamentiese perspektiewe
Sending word ten diepste gemotiveer deur ’n 
groeiende, ontsagwekkende verbasing oor wie 
God werklik is en waarheen Hy op pad is
Wanneer Paulus in 2 Korintiërs 5:11 sy sendingywer 
motiveer, verklaar hy onomwonde dat sy ontsag vir die Here 
een van die grondmotiewe van sy dryfkrag is: Εἰδότες οὖν τὸν 
φόβον τοῦ κυρίου ἀνθρώπους πείθομεν, …8

Die woord vrees is ’n mengsel van vurige liefde en heilige 
ontsag en is volgens Handelinge 9:31 tiperend van die 
spiritualiteit van die eerste Christelike gemeente. Terwyl 
hulle geleef het met diep ontsag vir die Here (gewandel het 
in die vrees van die Here) en die vertroosting van die Heilige 
Gees, het hulle juis vermeerder: πορευομένη τῷ φόβῳτοῦ 
κυρίου καὶ τῇ παρακλήσει τοῦ ἁγίου πνεύματος ἐπληθύνετο.

John Piper (1993:7) maak dit duidelik dat missiologie volgens 
die Nuwe Testament in doksologie gewortel is. Sending is nie 
die einddoel van die kerk nie, maar wel ware deurleefde 
aanbidding van die Here in al sy heerlikheid en majesteit 
deur ’n verloste gemeenskap van mense uit elke stam en taal 
en volk en nasie (Op 5:9; 7:9). R.W. Glenn (2007) formuleer sy 
definise van sending soos volg: 

Through Jesus Christ, and by the Holy Spirit, God, for his own 
glory, will unite people from every tribe, nation, kingdom, and 
language to worship him forever in the New World.

Omdat daar nou nog so baie mense aarde is wat nie bekend 
is met ware aanbidding van die lewende God nie, is daar juis 
nog ’n groot sendingtaak wat wag. Wanneer die koninkryk 
finaal in al sy heerlikheid gekom het, het die sendingtaak van 
die kerk sy eindpunt bereik. Sending is die semifinale doel 
van die kerk – aanbidding is die finale doel.

Egte geesvervulde erediens is daarom ’n missionêre 
lanseerblad. Die Heilige Gees se doel is om die hele aarde 
onder die heerskappy van Christus te bring. Hy wil daarmee 
die heerlikheid van Jesus Christus sigbaar laat word in die 
kerk, en die gelowiges wat Hy aan Jesus Christus verbind het, 
getuies van Christus maak om ander mense in die stukkende 
wêreld waarin ons leef, te oortuig dat Jesus Christus alleen 
die Redder, Here en Koning is.

Die woordgroep μαρτυρέω en μάρτυς [getuig/getuie wees] moet 
vanuit die Ou-Testamentiese gebruik verstaan word (vgl. 
ook Goheen 2011:126 e.v.; Wright 2010:163–178). Hieruit 
word dit duidelik dat dit daarom gaan om die Here God as 
die enigste ware God van die heelal te ken en te erken en oor 
Hom as die enigste Verlosser en Here te getuig. Jesaja 44:8 is 
’n goeie voorbeeld: 

Moenie skrik nie, moenie bang wees nie! Het Ek dit nie van 
lankal af aan julle verkondig, dit vir julle gesê nie? Julle is my 
getuies: Is daar’n God buiten My? Daar is geen ander Rots nie; 
Ek weet van geeneen nie.

8.φόβον τοῦ κυρίου word mynsinsiens (m.i.) tereg in verskillende vertalings met die 
‘vrees van die Here’ vertaal  vgl. ESV’; ASV, NIV, 1953 AV) en die KJV vertaal dit met 
‘terror of the Lord’. 



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 5 of 11

Die implikasie daarvan is dat ’n getuie eerstens moet 
weet wie God regtig is en dan in die regte verhouding van 
liefdevolle oorgawe en kinderlik ontsag vir Hom moet leef. 
Hy moet al die nasies van die wêreld gaan bly maak deur juis 
aan hulle te getuig wie God werklik is, sodat hulle hom sal 
ken, bely en vrees as die enigste ware God.

Psalm 67:4–5 verwoord dit so: ‘Mag die volke U loof, o God, 
mag al die volke U loof! Mag die nasies bly wees en jubel.’

Psalm 67:7 stel dit onomwonde dat die Here wil hê dat die 
nasies van die wêreld Hom sal vrees.9

Ten diepste is die doel van ons getuienistaak in die wêreld 
om gedring en bemagtig deur die Gees, deel te word van 
God se strome van lewende water (Joh 7:37–39) en om God 
groot te maak deur die nasies van die wêreld bly te maak. 
Dan is ons deel van die missio Dei. 

Niks kan dieper vreugde gee as om die enigste ware God 
te ken en te vrees nie. Dit is God se groot doel met sy hele 
raadplan. Hy wil sy eer en sy heerlikheid in hierdie stukkende, 
korrupte en gebroke wêreld waarin ons leef, herstel. So wil 
Hy ewige vreugde gee aan elkeen wat deur die Heilige Gees 
getrek word om God self deur Jesus Christus as die enigste 
ware God te leer ken en uit liefde en ontsag te gehoorsaam.  

Die eer van God is primêr, oorkoepelend en 
bepalend
Kwalitatiewe sowel as kwantitatiewe opbou en groei van die 
kerk het ’n teosentriese doksologiese doel. Die einddoel van 
alles is immers dat God weer alles en in almal sal wees (1 Kor 
15:28). Die oorkoepelende doel van alle opbou en groei, is die 
eer van die Here (vgl. ἵνα ἐν πᾶσιν δοξάζηται ὁ θεὸς διὰ Ἰησοῦ 
Χριστοῦ, ᾧ ἐστιν ἡ δόξα καὶ τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων, 
ἀμήν wat die hele doel van die opbou van die gemeente in 1 
Pet 4:11 beskryf).

Sy eer word egter juis daarin sigbaar dat sy kerk enersyds 
in heiligheid groei (vgl. Ef 5:27; Op 15:4 en 1 Pet 3:18 waar 
die groei in genade en kennis direk verbind word aan die 
heerlikheid van die Here) en andersyds na volkomenheid in 
getallegroei (vgl. bv. hoe Paulus in Ef 1:11–14 die gemeente 
twee maal oproep om die heerlikheid van God (δόξης αὺτοῦ) 
te prys juis omdat hulle die eerstes geword het in die proses 
waarin God sy volk vergader).

Volgens Matteus 28:18–20 vloei die opdrag om dissipels van 
al die nasies te maak voort uit die soewereine alomvattende 
heerskappy van die opgestane Here. Mense word onder die 
soewereine heerskappy van Jesus Christus gebring deur 
hulle in sy Naam te doop (wat in die betrokke teks veral 
die betekenisnuanse het van inlywing in die gemeente van 
Christus) en hulle ook te leer om alles te onderhou wat Hy 
beveel het. Derhalwe is sowel die kwalitatiewe as die kwantitatiewe 
opbou van die gemeente ’n erkenning van die soewereine koningskap 

9.Die Hebreeuse, ָי רֵא  [sien] moet hier in die ryk positiewe Ou-Testamentiese betekenis 
van ’n mengsel van vurige liefde en heilige ontsag, verstaan word.

van Christus. De Ridder (1971:88) maak dit duidelik dat 
indien Matteus 28:16–20 vergelyk word met die struktuur 
van die verbond in die Ou Testament, word dit duidelik hoe 
die opdrag om dissipels van al die nasies te maak, deel is van 
die proklamasie van die Koning as soewereine Maghebber 
van die heelal wat verbondsgehoorsaamheid eis (vgl. ook 
Buys 1984:38–43).
 
Die kerk is daarom nie primêr kerk vir die wêreld nie, maar 
kerk vir die Here! Hy roep die kerk om deel te wees van sy 
sending. Daarom is dit missio Dei – God se sending, wat juis 
voortvloei uit Jesus se proklamasie dat Hy alle gesag (πᾶσα 
ἐξουσία) ontvang het. As gelowiges egter werklik diep in 
hulle harte gegryp is deur so ’n teosentriese gerigtheid, sal 
dit die kerk enersyds van horisontalistiese verwêreldliking in 
sy bediening en uitreik na buite bewaar, maar andersyds ons 
ook bewaar van ’n sieklike selfgesentreerde en selfsugtige 
na-binne-gerigtheid (Miller 1986:33).
 

Integrale eenheid en verweefdheid 
tussen bewaring en vermeerdering 
van die kerk
In praktiese kerkwees en in alle fasette en gestaltes van 
gemeenteopbou soos prediking, onderrrig, pastoraat, 
aanbidding in die gesamentlike erediens, bestuur en leiding 
van die voorgangers en onderlinge meelewing (koinonia) in 
die kerk, moet die eg Nuwe-Testamentiese verweefdheid en 
integrale eenheid tussen die bewaring en die vermeerdering 
van die kerk voortdurend in die oog gehou word. Daar moet 
met nuwe helderheid besef word: om te kan bewaar, moet 
die kerk blywend met ’n heilige passie op vermeerdering 
gerig wees. Om egter te kan vermeerder, moet die gelowiges 
in ’n hegte liefdesverhouding tot God en tot mekaar bewaar 
word.
 
Daarom word vervolgens gekyk na kardinale faktore in 
verskillende aspekte van ’n missionêre gemeente se bestaan.
  
Visie by die predikant en kerkraad vir ’n 
gemeente wat gebalanseerd groei
Visie beteken om God se unieke roeping vir ’n spesifieke 
gemeente duidelik te verstaan en by al die gemeentelede 
tuis te bring. Onder visie verstaan ek die insig en leiding 
van die Heilige Gees wat voorgangers ontvang van God se 
besondere roeping vir die spesifieke gemeente in ’n spesifieke 
tydsgewrig waarin Hy die spesifieke gemeente geroep het 
om as sy volk te leef en te werk. Vir ’n gelowige voorganger – 
iemand wat God geroep het om leiding te gee in die gemeente 
van Christus – is ’n skrifgefundeerde missionêre visie nie ’n 
opsie nie. Dit is ’n absolute noodsaaklikheid.

Die woorde leiding gee (1953 vertl. voorganger en in Grieks 
προϊσταμένοi) het die betekenisnuanse van voorloop. Dieselfde 
woord word in 1 Tessolonisense 5:12 ook met voorgaan of lei 
vertaal. In 1 Timotius 3:4–5, 12 en 5:17 word dit met regeer 
vertaal en vir die ouderlinge sowel as die diakens gebruik.

Die beeld wat in hierdie woord lê, is dié van iemand wat 
vooruitgaan, voor loop of voor staan. Dit hou in dat ’n ware 



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 6 of 11

visionêre leier iemand is wat ’n paar treë vooruitloop en dink 
in terme van die toekoms. Hy is soos die herder in Israel wat 
nie agter die skape nie, maar voor hulle loop sodat hulle 
hom volg.

Empiriese navorsing het tot die interessante konklusie 
gelei dat plaaslike kerke wat werklik groei (in geestelike 
verdieping en dikwels ook in getalle) gewoonlik gelei word 
deur voorgangers met sterk leierskapsgawes. Hullle dwing 
die respek en vertroue van die gelowiges af – nie op grond 
van institusioneel toegekende gesag nie, maar op grond van 
innerlike integriteit en oorredingsvermoë. Hulle kan die 
gelowiges inspireer om werklik te deel in ’n verbeeldingryke 
toekomsvisie vir die kerk.

Atoyebi (2010) toon in sy proefskrif ’n interessante feit 
aan by die kerke in Nairobi wat hy ondersoek het. Hy het 
naamlik ondersoek ingestel na die aard en redes vir hulle 
merkwaardige omdraai vanaf stagnerende kerke na lewende, 
groeiende kerke. By elkeen van die kerke het die omdraai van 
die kerk gepaard gegaan met die vervanging van voorgangers 
met leiers wat visie en ’n diensknegleierskapstyl openbaar.
 
Om God se gemeente te lei sonder om behoorlik te weet wat sy 
wil vir sy gemeente is, is ’n gevaarlike spel. Sodanige optrede 
sal God nie behaag nie en op die lang duur die gelowiges ook 
frustreer. Sonder ’n duidelike visie sal gelowiges nie verstaan 
waarom dinge gedoen word soos wat dit in die gemeente 
gedoen word nie en waarheen die gemeente op pad is nie. 
’n Gemeente sonder ’n duidelike visie of ’n gemeente wat 
willekeurig besluite neem wat nie uit ’n duidelike visie 
voortvloei nie, is ’n gemeente sonder dryfkrag en ywer. 
Sonder visie maak die algehele onsekerheid mense koersloos, 
beangs en neerslagtig. Die enigste manier om mense van 
ondergang in pessimisme en defaitisme te bevry, is om hulle 
te help om werklik ’n geloofsvisie op God se roeping vir sy 
gemeente te kry.

Visie is iets wat gevisualiseer, dit wil sê, duidelik in ’n mens 
se geestesoog gelowig gesien kan word. Daarom moet dit 
duidelik en in konkrete terme uitgespel kan word. Vae 
filosofiese formulerings is nie werklik ’n visie wat mense laat 
oorgaan tot aktiwiteit nie. Wat Dayton en Engstrom (1989) 
oor die algemeen van voorgangers in Christelike kerke sê, 
geld dalk in besonder van gereformeerdes:   

Christian organizations have a great tendency to define their 
purposes, and never get around to stating clearly what they 
intend to do. They suffer from ‘fuzzability thinking’. They state 
things in such broad terms that it is often difficult to tell whether 
they have accomplished what they set out to do. (bl. 52)

M. te Velde (wat die vak Gemeenteopbou by die Teologiese 
Skool van die Gereformeerde Kerken [vrijgemaakt] in 
Kampen doseer) sê dat predikante soms bietjie afstand moet 
neem van hulle werk en hulleself die volgende afvra: 

Waarmee is ek besig? Wat wil ek eintlik bereik? Het ek my 
neergelê by bestaande toestande en my klakkeloos aangesluit by 
die gangbare werkmetodes of het ek regtig ’n visie? Waaraan 
moet ek die meeste van my energie bestee? (Te Velde 1992:82)

Wat veral belangrik is, is wat hy daarna van die gemeente sê:

Dat geld trouwens niet alleen voor een predikant. Een duidelijke 
visie op wat de gemeente is en worden moet, is nodig voor ieder 
die in de gemeente werkt. Dat is voor de gemeente als geheel 
nodig. Een gemeente kan heel gauw vasgeroest raken in een 
bepaald patroon. We doen de dingen zoals we ze altijd al deden 
en daarmee zijn we dan tevreden. Dan wordt een gemeente 
slaperig, tevreden met zichzelf of onverschillig en laconiek. Dan 
boet de gemeente in aan kracht en dynamiek. Dan zit er geen 
ontwikkeling meer in. En stilstand is achteruitgang. Dat is ‘de 
dood in de pot’. (Te Velde 1992:82)

Die Gereformeerde Kerke in Australië (Christian Reformed 
Churches of Australia (CRCA) 2006) het in 2006 selfs op 
sinodale vlak besluit om vir die hele kerkverband ’n visie te 
formuleer met die woorde: ‘As a Christian Reformed Church we 
have been led by God’s Spirit to adopt this vision: to be A Church 
Reforming to Reach the Lost for Christ.’

Prediking in ’n missionêre gemeente
Sedert die publikasie van C.H. Dodd se boek, The apostolic 
preaching and its developments (1936)10 het dit taamlik algemeen 
geword om ’n skerp onderskeid te tref tussen κήρυγμα 
(sendingprediking aan ongelowiges) en διδαχή (lerende 
prediking wat veral bedoel is as verdere etiese onderrig aan 
diegene wat reeds gelowig is). Dodd (1970:7) het κήρυγμα 
gedefinieer as ‘the public proclamation of Christianity to the non-
Christian world’. Alan Richardson (aangehaal deur Watson 
1978:230) het hierdie onderskeid nog skerper omlyn deur 
κήρυγμα te omskryf as ‘the telling of good news to people who had 
not heard it before’.

Hierdie onderskeiding het die gedagte laat ontstaan dat 
dit in die kerklike praktyk nodig is om skerp te onderskei 
tussen opbouende prediking en evangeliserende prediking. 
W.J. Snyman (1967:4) noem κήρυγμα byvoorbeeld stigtings- 
of grondleggende prediking en διδασκαλία stigtelike of 
opbouende prediking. Die volgende standpunt kom taamlik 
algemeen voor: Prediking in ’n gevestigde gemeente hoef slegs 
lerend of opbouend van aard te wees, maar evangeliserende 
prediking hoort alleen tuis op die sendingveld of moet slegs tydens 
spesifieke evangelisasieveldtogte in gemeentes plaasvind. Adams 
(1982) se standpunt is hiervan ’n goeie voorbeeld:

Earlier I noted that preaching is of two sorts: evangelistic and 
edificational. Evangelism in the Scriptures is done ‘out there’, 
where the unbelieving are, not primarily in the services of the 
church. (bl. 70)

In gereformeerde kringe is dikwels in die Homiletiek geleer 
dat κήρυγμα slegs buite die gemeente op die sendingveld 
tuishoort. ’n Duidelike eksponent hiervan is Dijk (1955) wat 
in sy homiletiek die volgende beweer: 

Immers draagt vanaf het optreden der apostelen de prediking, 
welke vanwege de kerk geschiedt, een tweevoudig karakter; zij 
is een kerugma tot degenen, die buiten zijn, dus naar de wereld 
gekeerd, welk kerugma in de zending en de evangelizatie zijn 
arbeidsveld vindt, èn een bediening van het Woord Gods, naar 
binnen, in de gemeente van Jezus Christus, die als kudde van de 
goede Herder door dit Woord gewijd wordt. (bl. 95)

10.Vir die doeleindes van hierdie artikel is die 4e druk (1970) egter gebruik.



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 7 of 11

Die standpunte van Dodd en die praktiese implikasies wat 
daaruit afgelei is, kan egter nie standhou nie, soos R.H. 
Mounce (1960:60–80) duidelik in sy boek, The essential nature 
of New Testament preaching, aantoon. Firet (1968:66) toon ook 
aan dat die standpunt, naamlik dat κήρυγμα uitsluitlik tot 
die missionêre taak van die kerk behoort, wel by Kuyper en 
Sillevis Smit voorgekom het, maar dat Bakker, Wingren, Van 
Ruler en Miskotte met oortuigende argumentasie aangetoon 
het dat prediking as κήρυγμα nie slegs vir buitekerklikes of 
ongelowiges bedoel was nie. Dijk gee ook geen duidelike 
Skrifberoep vir sy standpunte in hierdie verband nie. Die 
vraag kan inderdaad gevra word of hierdie skerp onderskeid 
tussen evangeliserende en lerende of opbouende prediking 
wel ’n Nuwe-Testamentiese basis het.

Die implikasie van hierdie standpunte is ook dat daar nie 
ongelowiges en onbekeerdes in die erediens van die gemeente 
teenwoordig is nie. Die Nuwe Testament hou egter duidelik 
daarmee rekening dat daar selfs tussen die gelowiges ook 
skyngelowiges of skynheiliges teenwoordig is (1 Kor 10:6–12; 
Heb 3:12–13; 4:1; 10:26–29; 1 Joh 2:19; Hand 20:30) en dat nie 
almal uit Israel werklik Israel is nie (Rom 9:6).

Verder is dit vanselfsprekend dat daar in die eredienste ook 
ongelowiges mag binnestap (behoort binne te stap; 1 Kor 
14:25) en dat ’n gemeente met ’n missionêre hart wat warm 
klop, moeite sal doen om buitestanders ook na eredienste 
toe uit te nooi. Hart (1986:72) stel dit dat mense wat in die 
openbare erediens onder die prediking saamkom ‘altyd ’n 
mengsel van geestelik volwasse mense, onvolwassenes en 
onbekeerdes’ is.

Wanneer alle gegewens nagegaan word, is dit duidelik dat 
die verkondiging van die evangelie, met gepaardgaande 
aandrang tot aanvaarding en ’n oproep tot bekering, nie 
slegs aan ongelowiges op die sendingveld gerig word nie, 
maar ook in die prediking in die gemeentelike samekomste, 
met die oog op geloofsverdieping en versterking. Indien 
daar in die gewone prediking van die gemeente ’n balans 
is tussen gerigtheid op die kwalitatiewe opbou en groei van 
die gemeente, sowel as kwantitatiewe opbou en groei, sal die 
gelowiges bewaar word van hoogmoed en Fariseïsme en van 
oppervlakkigheid wat by melkkos bly staan het.

Onderrig en toerusting in die gemeente met die 
oog op intensiewe sowel as ekstensiewe groei
Volgens die Nuwe Testament is onderrig in ’n sekere sin 
missionêre arbeid (vgl. die gebruik van διδάσκειν binne die 
konteks van Hand 5:28; 20:20–21). Van Swigchem (1955:156) 
vat hierdie betekenisnuanse saam deur te sê: ‘Dit (διδάσκειν) 
kan een soort missionaire arbeid omvatten’.

In ’n ander sin is dit toerusting van gelowiges vir ’n totale 
lewe van gehoorsaamheid aan die Here waaronder ook 
betrokkenheid by missionêre arbeid (vgl. die struktuur 
van die opdrag in Matt 28:19 waar die dissipels juis geleer 
moet word om ook van ander dissipels te maak). De Ridder 
(1971:193) verwoord dit treffend: ‘In being obedient to what He 

has commanded them, they become the agents to pass on that will 
and commandment to still others.’

Nuwe-Testamentiese onderrig in die gemeente het baie 
duidelik die karakter van onderrig deur voorbeeld. Dit kan 
alleen in die konteks van intieme gemeenskapsbeoefening 
van gelowiges met mekaar geskied waar hulle uit mekaar 
se lewenswyse en optrede in ’n verskeidenheid situasies kan 
leer hoe om as kinders van God in die wêreld getuigend tot 
sy eer te kan leef.

Pastoraat wat toerus vir missionêre arbeid en 
ook die vrug van kwantitatiewe groei bestendig
Volgens die Nuwe Testament moet die pastoraat in die 
gemeente voortdurend ’n missionêre fokus behou. Die 
pastorale aanwysings in 1 Petrus 3:1–6, 1 Korintiërs 7:12–
17 en Titus 2:3–5 hou duidelik rekening met missionêre 
motiewe. 

Gelowiges moet in elke aspek van hulle lewe in gedagte hou 
dat die oë van die buitestanders op hulle gerig is. Hulle moet 
dus sodanig lewe dat hulle met hulle totale lewenswandel die 
Woordgetuienis wat hulle bring nie ontkrag nie, maar deur 
hulle dade en lewenswyse versterk. In pastorale versorging 
gaan dit nie maar bloot daarom dat mense in hulle nood op ’n 
empaties-bewoë manier begelei word met die troos van die 
evangelie nie, maar dat hulle in die pastoraat ook bekwaam 
gemaak moet word om in die wêreld missionêr-effektief te 
kan wees. Bolkestein (1964) het dus gelyk wanneer hy die 
volgende beweer:

Dat zielzorg geen introvert karakter draagt, maar mee 
opgenomen is in de dienst van de gemeente in de wereld spreekt 
vanzelf. De ‘toerusting’ van de gemeente, die in zielzorg word 
beoogd, betreft mede deze dienst. (bl. 122)

Bolkestein maak hierdie stelling nadat hy die pastoraat 
volgens Nuwe-Testamentiese riglyne indringend ondersoek het.

Goheen (2011:221) skryf ’n hoofstuk oor hoe die kerk, wat 
werklik ’n lig vir die nasies wil wees, funksioneer. Hy lê groot 
klem op die wyse waarop huisgesinne en huisgodsdiens 
uiters belangrike instrumente behoort te wees om by gesinne 
en veral by kinders ’n missionêre visie aan te kweek.

Die woord καταρτίζω (toerus) het in 2 Korintiërs 13:9, 11; 1 
Petrus 5:10 en 1 Tessalonisense 3:10 die betekenisnuanse van 
om aan te vul wat nog ontbreek. Die implikasie daarvan is dat 
die pastoraat aan nuwe gelowiges dringend noodsaaklik is – 
om hulle naamlik te bestendig in die nuwe lewe in Christus 
waarby hulle langs die weg van geloof en bekering ingelyf is.

Uit 1 Korintiërs 5:9–13, gelees binne die konteks van 
1 Korintiërs 4 (veral v. 7) blyk dit duidelik dat die gelowiges 
nooit met ’n hooghartige houding met buitestanders behoort 
om te gaan nie. Hulle moet altyd met ’n bewoë pastorale 
grondhouding in missionêre arbeid na buitestanders 
uitreik. Om dit te kan doen, moet hulle self eers baie diep 
deur die genade van God getref word. Paulus se vermaning 
(1 Kor 4:7) moet ’n belydenis en leefwyse word: ‘Wat het ons 



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 8 of 11

wat ons nie ontvang het nie? As julle dit alles ontvang het, 
wat roem julle dan asof julle dit nie ontvang het nie.’

Met so ’n gesindheid sal die gelowiges se missionêre arbeid 
inderdaad die karakter dra van ‘one beggar telling another 
where to find bread’ soos D.T. Niles dit gestel het (aangehaal 
in Peters 1975:581). Sodoende kan die gemeente werklik 
‘die reddingsdade verkondig van Hom wat hulle uit die 
duisternis geroep het tot sy wonderbare lig’ (1 Pet 2:9–10) en 
word hulle soos Paulus ‘deur die liefde van Christus gedring’ 
(2 Kor 5:14) om ander te probeer oortuig. Hulle ervaar dan 
self die liefde van Christus as ‘een even dwingende als heerlijke 
macht, die hem zozeer beheerst en vervult, dat hij zijn leven wel ten 
dienste van andere moet stellen’ (Van Swigchem 1955:223).

Die kwalitatiewe opbou en evangeliserende 
impak van die erediens 
Volgens 1 Korintiërs 14:21–25 is dit duidelik dat die samekoms 
van die gemeente nie net gedien het tot die kwalitatiewe 
opbou van gelowiges nie, maar ook tot die kwantitatiewe 
opbou van die gemeente – deur ongelowiges wat deur die 
aanbiddende en lofprysende gemeente getrek word om tot 
bekering te kom en deel van die gemeente te word. Dit is ook 
duidelik dat die profesie as woorde van opbou (οἰκοδομή), 
vermaning en bemoediging na die totale liturgiese uiting van 
die gemeente in die erediens verwys. Dit kan selfs die viering 
van die Nagmaal insluit, want dit verkondig (καταγγελλετε) 
ook die dood van die Here totdat Hy kom. Bieder (1964:12) 
meen daarom dat die kerk in sy erediens en aanbidding en 
in sy totale lewenswyse iets van ’n sakrament vir die wêreld 
moet wees. Soos wat die sakramente vir die gelowiges 
‘Schauplatz der Götlichen Treue’ is, so moet die kerk dit ook vir 
die wêreld wees.

Von Allmen (1965) sê in hierdie verband van die erediens: 

By the mere fact of its celebration and because it is a power 
radiating joy, peace, freedom, order and love, it becomes an 
evangelizing force, and hence something which impinges upon 
the surrounding world. Worship provides a sign which is 
for the world a challenge and promise. Thus it has a power of 
evangelization hardly guessed at. That is why it is so important 
that the Christian cult should be celebrated with a maximum of 
theological urgency and spiritual fervor. (bl. 79)

Die feit dat die erediens ’n evangeliserende impak behoort 
te hê, beteken nie dat die aanbiddingsdoel in die eerste 
plek op die bekering van ongelowiges gerig is nie. Ware 
aanbidding is in die eerste plek op God self gerig. Juis waar 
Hy in sy heerlikheid en majesteit opreg geloof, geprys en 
aanbid word, het dit tegelyk ’n invloed op ongelowiges 
wat teenwoordig is. Die integriteit van die erediens mag nie 
vernietig word deur daarvan ’n blote evangelisasieveldtog te 
maak nie.

Die eenheid tussen die kwalitatiewe en kwantitatiewe opbou 
van die gemeente lê in die Christosentriese, teosentriese 
karakter van die erediens. Terwyl die teenwoordigheid 
van Christus deur sy Gees in die woordverkondiging en 
sakramente, belydenis, gebed en sang gevier word, word sy 
versoeningsdood terselfdertyd verkondig:

We declare in evangelism that one day everything will stand 
under his feet (Ephesians 1:22; 1 Corinthians 15:25–28; Hebrews 
2:7–8), and we fall at these same feet in worship (1 Corinthians 
14:24–25). The vision of Jesus lifted up is the same in both. 
(Christian Reformed Home Missions 1984:11.)

Diakonia en koinonia wat kwalitatief en 
kwantitatief opbou
Volgens die Nuwe Testament kan kwantitatiewe en 
kwalitatiewe opbou en groei alleen plaasvind waar daar in 
die gemeente ’n hegte liefdesgemeenskap tussen gelowiges 
bestaan. Die woord καταρτίζω [toerus] het selfs ook die 
betekenisnuanse van saamsnoer tot ’n eenheid.

Die gelowiges se eenheid met Christus lê ’n dure plig op 
hulle om ook in eenheid en liefdesgemeenskap met mekaar 
te lewe (1 Kor 1:10–17; Ef 4:1–7). Omdat gelowiges hulleself 
aan Christus oorgegee het en in God se lig wandel, het hulle 
gemeenskap met mekaar (1 Joh 1:7) en gee hulle hulleself ook 
onvoorwaardelik aan mekaar juis met die oog op die verdere 
uitdra van die evangelie (2 Kor 8:4–5): ‘To embrace the gospel 
then is to enter into community’ (Banks 1980:33). Juis met die 
doel om effektiewe missionêre instrumente van God te kan 
wees, moet gelowiges mekaar met selfverloënende liefde 
liefhê (Joh 13:34–35; 17:21, 23; Fil 1:27), want so word God 
verheerlik!

Die eerste gemeente in Jerusalem se onderlinge liefde, 
eenheid en gemeenskap het juis missionêre trekkrag op die 
buitestanders gehad en ’n belangrike bydrae gelewer tot 
die getallegroei van die kerk (Hand 2:46–47; 5:13–14; 6:1, 7). 
Hierdie liefdesdiens mag volgens Jesus se uitdruklike bevel 
egter nie net op medegelowiges gerig wees nie, want een 
van die kenmerke van egte Christelike liefdesdiens is dat dit 
soos Christus se eie liefde onvoorwaardelik is. Dit moet ook 
betoon word aan diegene van wie nie wederliefde ontvang 
word nie (Matt 5:46–47; Luk 6:32–33). Deur konkrete dade 
van liefdesdiens is die gelowiges met daadverkondiging 
van die evangelie besig (Matt 5:16; 1 Pet 2:12). Waar die kerk 
dienend in die wêreld teenwoordig is, word die koms van 
die koninkryk sigbaar.

Strukture waarbinne koinonia en diakonia 
kwalitatief en kwantitatief opbou
Die Nuwe Testament gee min voorskrifte oor organisatoriese 
strukture waarbinne koinonia en diakonia moet plaasvind. 
Organisatoriese strukture is wel in die Vroeë Kerk deur sekere 
riglyne bepaal, maar die praktiese vormgewing daarvan is 
meer pragmaties as prinsipieel bepaal. Gelowiges is beveel 
om mekaar lief te hê, om met mekaar gemeenskap te beoefen 
en mekaar te ondersteun in hulle getuienistaak in die wêreld, 
en dit alles te doen onder die leiding van en toerusting deur 
die voorgangers. Die konkrete vormgewing van strukture 
waarbinne dit geskied het, is aan hulle oorgelaat om in die 
lig van praktiese omstandighede en onder die leiding van die 
Heilige Gees uit te werk. Eckert (1979) formuleer dit treffend:

The mentality of the earliest Christians did not spring from their 
desire to found a new religion which would make its presence 



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 9 of 11

felt in this world for a long time as an institution endowed with a 
growing bureaucracy and building a lot of churches. They rather 
saw themselves as an eschatalogical movement which expected 
final salvation to come, not from the traditional Jewish faith nor 
from the secular reforms in this world, but from the Christ who 
would come again in power and glory (see 1 Thess 1:9f; 1 Cor 
7:29‑31, 16:22; Mrk 13). (bl. 26–27)

Daar bestaan oorvloedige getuienis dat die hegte 
gemeenskapsbelewing veral in klein huisgemeentes gedy het. 
Vogler (1982:786–794) beweer – met deeglike bewysvoering 
– oor die eerste gemeentes in Judea en Galilea: ‘... dürfte 
unbestritten sein, dass diese Gemeinden Hausgemeinden waren. 
Denn zu dieser Zeit gab es noch keine kirchlichen Räume oder 
Gebäude‘. Dit is inderdaad so dat daar nie getuienis bestaan 
van enige kerkgeboue voor die derde eeu na Christus nie 
(Banks 1980:41).

Die huisgemeentes (Rom 16:5; 1 Kor 16:19; Kol 4:15; Fil 2) het 
ruimte gebied vir intieme gemeenskapsbelewing, maar het 
ook ‘eine intensive Ausbreitung des Evangeliums betrieben und 
diese Ausbreitung hat sich nicht nur auf Jüden, sondern auch 
auf Heiden erstreckt’ (Vogler 1982:787). Hierdie bevindings 
is opnuut deur Hirsch (2006:198) bevestig wat van mening 
is dat ’n wegbeweeg van die institusionele kerkbegrip na 
meer vloeibare strukture die Nuwe-Testamentiese styl van 
kerkwees reflekteer (vgl. ook Stezer 2006:170 e.v. wat die 
term koinos-kerke gebruik). Goheen (2011:223) beklemtoon 
dat ’n missionêre kerk ’n kerk is met kleingroepe wat ’n 
missionêre bewustheid kweek.
 
Die vertelling oor die eerste Christelike gemeente in 
Jerusalem is merkwaardig. Hulle het in die tempel en in die 
Pilaargang van Salomo vergader (Hand 3:11; 5:12), maar 
ook κατʼ οἶκον (Hand 2:46), wat ook as huisgewyse vertaal kan 
word. In die samekomste het gebed klaarblyklik ’n vername 
plek beklee (Hand 12:12), maar ook die leer van die apostels, 
die onderlinge gemeenskap en die gesamentlike maaltye 
(Hand 2:42–47). Hoe strukture ook al ingeklee word, moet 
dit so gedoen word dat sowel die impak van die groot 
samekoms in die erediens as die intieme meelewing van 
kleingroepbediening gestimuleer word.

Die funksionering van charismata
Volgens die Nuwe Testament is dit duidelik dat elke 
gelowige gawes ontvang het wat in die bediening tot opbou 
van die gemeente gebruik moet word. Dit is merkwaardig 
hoe dikwels die woorde almal en elkeen in al die teksgedeeltes 
voorkom wat oor die gawes van die Heilige Gees handel 
(Rom 12:3; 1 Kor 12:11 en 28–31; Ef 4:7 en 1 Pet 4:10). Waar 
elke gelowige sy of haar gawes gebruik, word die gemeente 
kwalitatief sowel as kwantitatief opgebou.
 
Die feit dat alle gelowiges gawes het beteken egter nie dat 
daar nie ook bepaalde gelowiges is wat met hulle gawes as 
voorgangers moet funksioneer nie. Die voorgangers se taak 
is egter tweërlei van aard. Hulle moet die dienswerk van al 
die gelowiges koördineer en gelowiges ook toerus vir hulle 
dienswerk (Ef. 4:7–16 en Kol 2:20; vgl. ook Buys 1989:109, 

245 e.v.; Roberts 1983:124; Versteeg 1985:27). Die toerusting 
deur voorgangers moet deur woorde maar ook met hulle 
voorbeeld gedoen word (1 Pet 5:3; 1 Kor 4:16; 11:1; Fil 3:17; 
vgl. ook Zemek 1993:170–185).

Die implikasie is dat die voorgangers en die ander gelowiges 
in die gemeente dieselfde basiese funksies vervul in die 
opbou van die gemeente. Voorgangers se arbeid is slegs ’n 
toespitsing van die taak wat alle gelowiges doen (Roberts 
1983:15). Voorgangers wat nie daarin slaag om gelowiges 
onder hulle sorg te motiveer en tot dienswerk te begelei 
volgens hulle eie gawes nie, vervul nie werklik hulle 
roeping nie.

’n Missionêre kerk is ’n biddende kerk
Die primêre instrument wat die Heilige Gees gebruik om 
kwalitatiewe sowel as kwantitatiewe groei in die gemeente 
van Christus te bring, is die bediening van die evangelie 
van Jesus Christus (1 Pet 1:23; Rom 10:17; Heidelbergse 
Kategismus [HK] vr. 65). God die Heilige Gees is egter 
soewerein en skenk nie outomaties oral en altyd waar die 
evangelie bedien word, groei nie. Dit is die sogenaamde 
per verbo-standpunt van die Lutherane, wat beteken dat die 
Heilige Gees outomaties werk waar die Woord verkondig 
word. Die cum verbo-standpunt van Calviniste bely dat die 
Heilige Gees saam met, dit wil sê in, onder en deur die bediening 
van die evangelie in mense se harte werk slegs wanneer dit 
Hom behaag.

Die Heilige Gees laat Hom egter deur die gebede van God se 
kinders beweeg. Dit is ’n onverstaanbare en onnaspeurlike 
geheim. In die proses waarmee Hy die getalle van die 
uitverkorenes laat vol word en hulle aan die beeld van 
Christus gelyk maak, skakel die ewige God ons gebede 
in. God gee egter ‘sy genade en sy Heilige Gees slegs aan 
diegene wat Hom met hartlike sugte sonder ophou daarom 
bid en daarvoor dank’ (HK So 45). Dit was Jesus Christus se 
bedoeling dat gebed ’n groot krag moes wees waardeur die 
kerk medewerkers in die koms van die koninkryk is.

Met betrekking tot groei, stel die Bybel die eis dat daar onder 
andere voortdurend gebid word, naamlik:

•	 dat God die nodige gewillige medewerkers vir 
georganiseerde en gestruktureerde evangeliseringswerk 
sal gee (Matt 9:38);

•	 dat die mense wat die evangelie hoor se harte deur die 
Heilige Gees oopgemaak sal word (Kol 4:2);

•	 dat die Heilige Gees aan diegene wat die praatwerk doen 
die nodige vrymoedigheid, insig en oortuigingskrag sal 
gee (Hand 4:29; Ef 6:19);

•	 vir nuwe gelowiges se geloofsgroei en hulle bewaring 
teen die aanvalle van die duiwel (Fil 1:9–10);

•	 vir enige spesifieke behoeftes in die werk van die Here 
wat tot sy eer is en sy naam wil verheerlik (Fil 4:6);

•	 om medewerkers te wees in die verkondiging van die 
evangelie (Rom 15:30).

Michael Green (1992) het indringend navorsing gedoen oor 
die geheim van groei in die Vroeë Kerk in die eerste drie eeue 



Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 10 of 11

na Christus en het verskeie publikasies daaroor die lig laat 
sien, wat uitgebreid in sy Comprehensive guide to all aspects 
of evangelism  saamgevat is. Green se formulering van die 
belang van gebed as prioriteit in missionêre gemeenteopbou 
is treffend:  

Do you know a church where the priority is prayer? Prayer 
in individual lives, in prayer cells, in half-nights of prayer? If 
you do, I can tell you one thing about that church. It will be 
evangelizing. In some way or other the good news of Jesus will 
be going out. Prayer is a priority in evangelism. Without it lives 
do not get changed however great the activism and however 
enthusiastic the proclamation. Most churches do not see church 
growth because they do not want it enough to pray for it. 
(Green 1979:27)

Slot
Slegs ’n groeiende deurleefde visie op die drieënige God in 
sy majestueuse heerlikheid en heiligheid en oorbluffende 
genade vir sondaars maak van ’n kerk hoe langer hoe meer ’n 
kerk met ’n visie en ’n passie om met woorde en dade deel te 
word van God se sending. So ’n kerk sal in al die aspekte van 
die funksionering van die gemeente, naamlik in prediking, 
onderrig, die pastoraat, aanbidding in die gesamentlike erediens 
en die opsig, bestuur en leiding van die voorgangers, ’n integrale 
eenheid handhaaf tussen die kwalitatiewe en kwantitatiewe 
opbou, groei en die bewaring en vermeerdering van die 
kerk. Om te kan bewaar, moet die kerk voortdurend op 
vermeerdering gerig wees. Om te kan vermeerder, moet die 
kerk in ’n hegte liefdesverhouding met God en met mekaar 
bewaar word. 

Slegs waar die gemeente voluit as liggaam van Christus leef 
en werklik deur sy liefde gedring word om in ’n gebroke 
wêreld kanale van sy liefde – deel van God se strome 
van lewende water – teenoor alle mense te wees, sal die 
kerk effektief in getalle sowel as in geestelike diepte en 
godsvrug groei.
 

Erkenning
Mededingende belange
Die outeur verklaar dat hy geen finansiële of persoonlike 
verbintenis het met enige party wat hom nadelig kon 
beïnvloed het in die skryf van hierdie artikel nie.

Literatuurverwysings
Allen, R., 1983, Missionary methods: St. Paul’s or ours, Eerdmans, Grand Rapids.

Adams, J.E., 1982, Preaching with purpose, Baker, Grand Rapids.

Atoyebi, P., 2010, ‘From stagnation to revitalization: A study of select turnaround 
churches in the urban context of Nairobi, Kenya’, PhD dissertation, Faculty of 
Theology, North-West University.

Banks, R., 1980, Paul’s idea of community: The early house churches in their historical 
setting, Paternoster, Exeter.

Bieder, W., 1964, Das Mysterium Christi und die Mission: Ein Beitrag zur Missionarischen 
Sakramentsgestalt der Kirche, EVZ Verlag, Zurich.

Bolkestein, H.M., 1964, Zielzorg in het Nieuwe Testament, Van Keulen, Den Haag.

Bosch, D., 1991, Transforming mission: Paradigm shifts in theology of mission, Orbis 
Books, New York.

Botha, N., 2005, ‘Dink ook aan die ander se belange ...’, Die Kerkblad, November, 9.

Buys, P.J., 1984, ‘Die aard van die verbond en die implikasies daarvan vir evangelisasie’, 
ThM verhandeling, Fakulteit Teologie, PU vir CHO.

Buys, P.J., 1989, ‘Die verhouding tussen gemeenteopbou en evangelisering: ’n 
Eksegetiese ondersoek na die betekenis van tersaaklike woorde in die Nuwe 
Testament en die implikasies daarvan vir die verhouding tussen die bewaring en 
die vermeerdering van die kerk’, ThD proefskrif, Fakulteit Teologie, PU vir CHO.

Buys, P.J., 1999, ‘Manila topic ’99 report: Back to the drawing board with theological 
education to reach at least two million untrained pastors in economically weaker 
areas of the world’, viewed 15 August 2009, from www.topic.us/

Breedt, J.J., 2009, ‘Kerk 24/7 – ’n Gevallestudie van ’n ontluikende geloofsgemeenskap 
in George’, MTh verhandeling, Fakulteit Teologie, Universiteit van Stellenbosch.

Carson, D.A., 2005, Becoming conversant with the Emerging Church: Understanding a 
movement and its implications, Zondervan, Grand Rapids.

Carter, C.A., 2006, Rethinking Christ and culture: A post-Christendom perspective, 
Brazos, Grand Rapids.

Christian Reformed Churches of Australia, 2006, ‘Ministry formation Christian 
reformed churches of Australia: A church reforming to reach the lost for Christ’, 
viewed 14 August 2009, from http://www.ministryformation.crca.org.au/index.
php?option=com_content&view=article&id=55&Itemid=41

Christian Reformed Home Missions, 1984, Evangelism and worship, Christian 
Reformed Home Missions, Grand Rapids.

Clowney, E.P., 1958, ‘Secularism and the Christian Mission’, Westminster Theological 
Journal 21(1), 18.

Dayton, R. & Engstrom, W., 1989, Strategy for leadership: God’s principles for churches 
and Christian organisations, Mandaluyong Manila, OMF Literature. PMCid:286800

De Klerk, B.J., 2007, ‘Op pad na 2019 … die GKSA en die 150-jarige fees, Die Kerkblad, 
November, 9.

De Ridder, R.R., 1971, The dispersion of the people of God: The covenant basis of 
Matthew 28:18–20 against the background of Jewish, pre-Christian proselyting 
and diaspora, and the apostleship of Jesus Christ, Kok, Kampen.

De Young, K. & Gilbert, G., 2011, What is the mission of the church? Making sense of 
social justice, shalom and the great commission, Crossway, Wheaton.

Dijk, K., 1955, De dienst der prediking, Kok, Kampen. 

Dodd, C.H., 1970, The apostolic preaching and its developments, 4th edn., Hodder & 
Stoughton, London.

Driscoll, M., 2007, ‘The church and supremacy of Christ in a postmodern world’, in J. 
Piper & J. Taylor, The supremacy of Christ in a postmodern world, p. 88, Crossway 
Books, Wheaton.

Eckert, J., 1979, ‘The realisation of fellowship in the earliest Christian communities’ 
in J. Pohier & D. Mieth (eds.), The dignity of the despised of the earth, pp. 26–27, 
Seabury Press, New York. 

Escobar, S., 2003, The new global mission: The gospel from everywhere to everywhere, 
InterVarsity, Downers Grove.

Firet, J., 1968, Het agogisch moment in het pastoraal optreden, Kok, Kampen.

Gaum, F., 2012, Fluit-fluit die kerk is uit? Rigtingwysers vir die oorlewing en 
geloofwaardigheid van die kerk, Bybel-Media, Wellington. PMid:22194430

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 1985, Handelinge van die twee-en-veertigste 
nasionale sinode, Administratiewe Buro, Potchefstroom.

Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika, 2012, Handelinge van die tweede algemene 
sinode, Administratiewe Buro, Potchefstroom.

Glenn, R.W., 2007, ‘Towards a biblical vision of missions’, viewed 05 April 2012, 
from http://solidfoodmedia.com/resources/series/toward_a_biblical_view_of_
missions/ 

Goheen, M.W., 2000, ‘“As the Father has sent Me, I am sending you”: J.E. Lesslie 
Newbigin’s missionary ecclesiology; “Zoals de Vader mij gezonden heeft, zend Ik 
u”: J.E. Lesslie Newbigin’s missionaire ecclesiologie’, ThD dissertation, Faculty of 
Theology, University of Utrecht.

Goheen, M.W., 2011, A light to the nations: The missional church and the biblical story, 
Baker Academic, Grand Rapids. 

Guder, D.L. (ed.), 1998, Missional church: A vision for the sending of the church in 
North America, Eerdmans, Grand Rapids.

Green, M., 1979, Evangelism – Now and then, Intervarsity, Leicester.

Hart, D.J., 1986, ‘Prediking en evangelisasie’, in B.J. van der Walt (red.), Sodat My huis 
vol kan word: Reformatoriese perspektiewe op ons evangelisasieroeping vandag, 
p. 55, PU vir CHO, Potchefstroom.

Hirsch, A., 2006, The forgotten ways: Reactivating the missional church, Brazos Press, 
Grand Rapids.

Jenkins, P., 2002, The next Christendom: The rise of global Christianity, Oxford 
University Press, Oxford. http://dx.doi.org/10.1093/0195146166.001.0001 

Jenkins, P., 2006, The new faces of Christianity: Believing the Bible in the global South, 
Oxford University Press, Oxford.

Jenkins, P., 2009, God’s continent: Christianity, Islam, and Europe’s religious crisis, 
Oxford University Press, Oxford.

Jones, T., 2003, Soul shaper: Exploring spirituality and contemplative practices in 
youth ministry, Zondervan, Grand Rapids. 

Jones, T., 2005, The sacred way: Spiritual practices for everyday life, Zondervan, Grand 
Rapids.

Jordaan, G.J.C., Van Rensburg, F.J. & Breed, D.G., 2011, ‘Hermeneutiese vertrekpunte 
vir gereformeerde eksegese’, In die Skriflig/In Luce Verbi 45(2&3), 225–258. 

Keifert, P., 2006, We are here now: A new missional era, Allelon, Eagle-Idaho.

http://www.topic.us/
http://www.ministryformation.crca.org.au/index.php?option=com_content&view=article&id=55&Itemid=41
http://www.ministryformation.crca.org.au/index.php?option=com_content&view=article&id=55&Itemid=41
http://solidfoodmedia.com/resources/series/toward_a_biblical_view_of_missions/
http://solidfoodmedia.com/resources/series/toward_a_biblical_view_of_missions/
http://dx.doi.org/10.1093/0195146166.001.0001


Original Research

doi:10.4102/ids.v47i1.97http://www.indieskriflig.org.za

Page 11 of 11

Keller, T., 2001, ‘The missional church’, viewed 02 April 2012, from http://www.
redeemer2.com/resources/papers/missional.pdf  

Kruger, G., 2006, ‘Die redakteur gesels met Ds. Gerrit Kruger’, Die Kerkblad, 
Desember, 9.

Landrey, J.P., 2009, ‘Trainers of pastors international coalition’, viewed 15 August 
2009, from www.topic.us   

McLaren, B.D., 2000, The church on the other side: Doing ministry in the postmodern 
matrix, Zondervan, Grand Rapids.

McLaren, B.D., 2001, A new kind of Christian: A tale of two friends on a spiritual 
journey, Jossey Bass, San Francisco.

McLaren, B.D. 2003. The story we find ourselves in: Further adventures of a new kind 
of Christian, Jossey-Bass, San Francisco.

Miller, C.J., 1986, Outgrowing the ingrown church, Zondervan, Grand Rapids.

Monrovia, S.R., 2000, ‘The Lord’s business’, TIME World, 07 February 2000, viewed 12 
April 2012, from http://www.time.com/time/world/article/0,8599,2050231,00.
html 

Mounce, R.H., 1960, The essential nature of New Testament preaching, Eerdmans, 
Grand Rapids.

Newbigin, L., 1989, The gospel in a pluralist society, Eerdmans, Grand Rapids. 

Ogden, G., 1990, The New Reformation; Returning the ministry to the people of God, 
Zondervan, Grand Rapids. 

Onvoltooide sendingtaak, http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_
finishingthetask.pdf

Peters, G.W., 1975, ‘Contemporary practices of evangelism’, in J.D. Douglas (ed.), Let 
the earth hear his Voice, pp. 571–583, World Wide Publications, Minneapolis.

Paas, S., 2006, ‘Kerken vormen: De gemeenschappelijke structuur van het Evangelie 
anno nu’, Soteria 23(1), 6–26.

Piper, J., 1993, Let the nations be glad!: The supremacy of God in missions, Baker 
Books, Grand Rapids. PMCid:1793872

Rennstich, K.W., 1993, Pfarrerfortbildung in einer pluralistischen Gesellschaft am 
Beispiel des Pastoralkollegs Urach, Vortrag Pfarrkonvent Stuttgart am 9. Juni 
1993, Pastoralkolleg, Bad Urach.

Roberts, J.H., 1983, Die brief aan die Efesiërs, NG Kerk-Uitgewers, Kaapstad.

Smit, C.J., 2009,‘ Laat die sangers vooruit gaan ... die stryd tegemoet!‘, Die Kerkblad, 
April, 4.

Snyman, S., 2008, ‘Die redakteur gesels met Stefanie Snyman’, Die Kerkblad, Augustus,  9.

Snyman, W.J., 1967, Openbaringsgeskiedenis Nuwe Testament: Die vier evangelies, 
Pro Rege, Potchefstroom. PMid:4174734

Stetzer, E., 2006, Planting missional churches, B&H Academic, Nashville.

Te Velde, M., 1992, Gemeenteopbouw 2: Bijbelse basisprincipes voor het functioneren 
van de christelijke gemeente, Vuurbaak, Barneveld.

Van Engen, C.E., 1991, God’s missionary people: Rethinking the purpose of the local 
church, Baker Books, Grand Rapids. PMid:1812913

Van Loggerenberg, M., 2007, ‘Die redakteur gesels met Marina van Loggerenberg’, Die 
Kerkblad, Desember, 10.

Van Rensburg, J.J., 2011, Jesus is die een!: Verloor ons nie die evangelie in die Emerging 
Church nie?, Christelike Media Publikasies, Bloemfontein.

Van Swigchem, D., 1955, Het missionair karakter van de christelijke gemeente volgens 
de brieven van Paulus en Petrus, Kok, Kampen.

Venter, J., 2011, Oesversekering, Die Kerkblad, Maart, 5.

Versteeg, J.P., 1985, Kijk op de kerk: De struktuur van de gemeente volgens het Nieuwe 
Testament, Kok, Kampen. PMCid:1415690

Vogler, W., 1982, ‘Die Bedeutung der urchristlichen Hausgemeinden für die 
Ausbreitung des Evangeliums‘, Theologische Literaturzeitung 107(11), 785–794.

Von Allmen, J.J., 1965, Worship: Its theology and practice, Lutterworth, London.

Watson, D., 1978, I Believe in the church, Hodder & Stoughton, London.

Woodbridge, N.B., 2008, ‘Evaluating the changing face of worship in the Emerging 
Church in terms of the ECLECTIC model: Revival or a return to ancient traditions?’, 
in Conspectus, vol. 5, p. 30, South African Theological Seminary, Rivonia.

Wright, C., 2006, The mission of God: Unlocking the Bible’s grand narrative, 
InterVarsity, Downers Grove.

Wright, C.H., 2010, The mission of God’s people: A biblical theology of the church’s 
mission, Zondervan, Gand Rapids.

Zemek, G.J., 1993, ‘The modeling of ministers’, Master’s Seminary Journal 4(4), 
170–185. 

 

http://www.redeemer2.com/resources/papers/missional.pdf
http://www.redeemer2.com/resources/papers/missional.pdf
http://www.topic.us
http://www.time.com/time/world/article/0,8599,2050231,00.html
http://www.time.com/time/world/article/0,8599,2050231,00.html
http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_finishingthetask.pdf
http://www.uscwm.org/uploads/pdf/psp/winter_koch_finishingthetask.pdf

	Untitled

