
 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  825 

Natuurwetenskaplike kennis en  
die Woord van God 

P.H. Stoker 
Skool vir Fisika 
Potchefstroomkampus 
Noordwes-Universiteit 
POTCHEFSTROOM 
E-mail: pieter.stoker@nwu.ac.za 

Abstract  

Natural science knowledge and the Word of God  

The Greek philosophers denied that true knowledge could be 
obtained by observing the sensory world. True knowledge rela-
ted only to things that were unchanging, immutable. For Pytha-
goras and Plato that meant, first of all, mathematics. Following 
the Pythagorean-Platonian tradition, many early scientists held 
that mathematical order represented the most real and certain 
aspect of the world. Galileo moved science away from ordinary 
observations toward mathematical reasoning. For Galileo the 
abstract, idealistic world was the real world. However, in the 
natural world, which is anarchic and far from equilibrium, energy 
transfer represents a source of order, creativity and growth. Al-
so, new assemblages of species appeared after large numbers 
of species had gone extinct in earth’s history. These surges of 
energy transfer cannot be described by linear time. Scripture 
does not reveal to us the workings of nature – we can only learn 
about it through scientific methods. However, those who do not 
acknowledge God’s supernatural acts of creation are forced to 
search for other answers through their own thinking about the 
origin, purpose, meaning and interrelatedness of everything. It 
is shown that the successive acts of creation in Genesis 1 are 
reconcilable with current knowledge of the natural sciences. 
Opsomming  

Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God 

Die Griekse wysgere het ontken dat ware kennis deur senso-
riese waarneming verkry kan word. Ware kennis het slegs be-
trekking gehad op onveranderlikhede in die natuur. Vir Pitha-
goras en Plato was wiskunde die primêre bron van kennis. In 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

826   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

navolging van die Pithagoras-Plato-tradisie het wetenskaplikes 
wiskundige ordening van die wêreld as die mees reële en se-
kerste kennis aanvaar. Galileo het die natuurwetenskappe laat 
wegbeweeg van alledaagse waarnemings na abstrakte wiskun-
dige beredenering. Vir Galileo was hierdie abstrakte geïdeali-
seerde wêreld die werklike wêreld. Stelsels in die natuur wat 
onbeheerbaar en ver van ewewig is, word dikwels die bron van 
’n nuwe ordelikheid, kreatiwiteit en groei. So ’n oorgang kan nie 
in terme van lineêre tyd beskryf word nie. Nog voorbeelde van 
sulke oorgange is wanneer ’n groot aantal spesies uitgewis 
word en vervang word met ’n nuwe versameling spesies. God 
openbaar nie in sy Woord kennis ten opsigte van die werking 
van die natuur nie – dit kan bekom word deur wetenskaplike 
metodes. Diegene wat egter nie God se bonatuurlike skep-
pingshandelings aanvaar nie, moet deur hulle denke antwoorde 
vind omtrent die oorsprong, doel, betekenis en samehang van 
alles. Opeenvolgende skeppingsgegewens in Genesis 1 blyk 
ooreen te stem met huidige natuurwetenskaplike kennis. 

1. Inleiding 
Die bewering word dikwels gemaak dat die histories-letterlike bena-
dering van Genesis 1-3 die Bybel in konflik bring met bewese 
wetenskaplike feite. Hierdie bewering het sy oorsprong in die geloof 
dat die wetenskap reeds bewys het dat die aarde miljarde jare oud 
is, terwyl fossiele van diere gevind is wat miljoene jare oud is. Ook 
die sterrestelsels moet miljarde jare oud wees, omdat lig van ver 
sterre miljarde jare neem om die aarde te bereik (Vorster, 2009:97).  

Die aanvaarding van dinge wat die wetenskap reeds sou bewys het, 
bring dadelik die vraag na vore hoe die verskillende bronne van 
kennis beoordeel en hulle waarde bepaal moet word. ’n Verdere 
vraag is wat God ons omtrent die skepping leer en hoe sy skepping 
vanuit sy Woord en vanuit die wetenskap verstaan moet word. 
Hierdie vrae word in hierdie artikel ondersoek.  

Die Natuurwetenskappe erken God nie as Skepper nie en aanvaar 
slegs dit wat sintuiglik waargeneem en logies-kousaal uitgeredeneer 
kan word. Volgens die klassieke Griekse wysbegeerte is die kennis 
wat uit die sintuiglike wêreld verkry word nie seker nie, omdat 
hierdie wêreld gedurig verander. Ware kennis kan slegs verkry word 
van dinge wat nie verander en met tyd vergaan nie. Vir die Griekse 
wysgere Pithagoras en Plato was die onveranderbare basis van 
kennis in wiskunde geleë (Pearcey & Thaxton, 1994:131). 



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  827 

2. Die Pithagoras-Plato-tradisie  

2.1 Pithagoras se getalleleer  

Die Griekse wysgeer Pithagoras wat in die sesde eeu voor Christus 
geleef het, was oortuig dat ordelikheid in die heelal deur verhou-
dings van getalle bepaal word. Sy geloof in die rol van getalle in die 
natuur is versterk deur byvoorbeeld die rol van getalle in musiek. ’n 
Oktaaf word byvoorbeeld deur die verhouding 2:1 in toonhoogtes 
gekenmerk.  

Die moderne Fisika verkry getalle deur eksperimentele metings. In 
fisika word waarnemings omtrent die wêreld dus in terme van getalle 
geskryf. Dit gee aan moderne Fisika ’n onveranderlike basis, want 
verhoudings van getalle verander nie. Die heelgetalle drie gedeel 
deur vier bly altyd ’n driekwart – ’n rasionele getal. Aangesien wis-
kunde met getalle werk, het die moderne Fisika wiskunde as die 
basis vir die beskrywing van die veranderende natuur aanvaar 
(Pearcey & Thaxton, 1994:126 e.v.). Die resultate van hierdie wis-
kundige beskrywing van die natuur word dikwels tot ware kennis 
verhef soos blyk uit die gravitasiewet van Newton. 

2.2 Plato se Ideëleer 

Gedurende die eerste vier eeue van die Griekse kultuur (circa 600 
tot 200 v.C.) was die wêreld waarin die mens geleef en sintuiglik 
waargeneem het vir die Griekse wysgere die werklikheid wat ver-
staan moet word. Hierdie werklikheid, vol lewe en veranderlikheid en 
sintuiglik waargeneem, is aanvanklik materialisties beskryf. Plato 
(427-347 v.C.) het benewens hierdie materialistiese benadering ook 
’n nie-materialistiese beskouing in sy filosofie ontwikkel, naamlik dat 
ware kennis meer is as die werklikheid wat ons met ons sintuie 
waarneem. 

Vir Plato was die ware werklikheid in ’n wêreld buite die sintuiglike 
waarneming geleë, naamlik in ’n wêreld van volmaakte abstrakte 
idees en vorms. Sy ideëwêreld het bestaan in wiskundige verwant-
skappe en vaste meetkundige strukture en vorms wat nie sintuiglik 
waargeneem kan word nie – ’n wêreld wat slegs deur ons verstand 
geken kan word (Pearcey & Thaxton, 1994:124). Die wêreld wat ons 
deur sintuiglike waarnemings ervaar, was vir hom ’n wêreld in wor-
ding (of becoming) (Davies, 1993:35).  

Aristoteles (384-322 v.C.), ’n student van Plato, het nie Plato se 
ideëwêreld aanvaar nie. Hy het sy teorie van beweging op alledaag-
se ervaring gebou, byvoorbeeld dat ’n kar op ’n horisontale pad sal 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

828   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

gaan staan indien ons dit nie bly stoot nie. Aristoteles se teorieë het 
’n werklike wêreld beskryf waarin beweging tot rus kom (Pearcey & 
Thaxton, 1994:128). Galileo (1564-1642 n.C.), daarenteen, het we-
tenskap losgemaak van alledaagse waarnemings deur wiskundige 
beredenerings deel van wetenskaplike modelle te maak. 

In die Middeleeue het die skolastici Aristoteles se denke by Chris-
telike lerings aangepas. Aan die einde van die Middeleeue was Aris-
totelianisme die omvattende lewens- en wêreldbeskouing, en dit 
was vervat in die skolastiese onderrig by die meeste universiteite. 
Die wetenskaplike revolusie wat met die Renaissance begin het, het 
baie fasette van die Aristoteliaanse lewens- en wêreldbeskouing uit-
gedaag, veral in Sterrekunde en Fisika (Pearcey & Thaxton, 1994: 
61). 

Galileo het die Aristoteliaanse wetenskap van die Middeleeue om-
vorm deur gebruik te maak van verstandelike abstraksies. Sy teorieë 
het nie beweging van werklike voorwerpe wat ons uit ervaring ken, 
beskryf nie. Sy teorieë het eerder denkbeeldige meetkundige 
voorwerpe beskryf – voorwerpe met volmaakte vorms (bv. ’n sfeer of 
’n punt) – wat langs volmaakte bane beweeg op vlakke sonder wry-
wing, lugweerstand en atmosferiese druk. Hy het sodoende die fisie-
se wetenskappe tot ’n Pithagoras-Platoniese ideëleer geïdealiseer. 

Die basiese kenmerke van ’n Aristoteliaanse natuurbeskrywing is 
kwaliteite en nie kwantiteite met ’n wiskundige benadering nie. ’n 
Rugbyspeler wat ’n drie moet verdoel, kan as voorbeeld dien. Vol-
gens die Aristoteliaanse tradisie sal die beweging van die bal wat 
deur die pale geskop word, kwalitatief beskryf word. Die Pithagoras-
Plato-benadering, sou weer daarop fokus om die beweging van die 
bal in vertikale en horisontale bewegings te ontbind. Swaartekrag 
bepaal die vertikale op-en afbeweging van die bal nadat dit geskop 
is, terwyl die horisontale beweging slegs deur lugweerstand verlang-
saam word. Die samestelling van die twee bewegings is die baan 
van die bal nadat dit geskop is. Wiskundig is hierdie baan ’n para-
bool indien daar nie lugweerstand is nie.  

2.3 Tyd in fisiese teorieë 

Dit is aan Galileo te danke dat tyd, as ’n fundamentele meetbare 
grootheid, deel van die wetenskapsvorming geword het. Om bewe-
ging te kan bestudeer, moes Galileo van ’n tydeenheid met kon-
stante duur gebruik maak. Hy het ook die gelykdurigheid (isochro-
nisme) van die slingerklok ontdek en dit as tydeenheid gebruik. 



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  829 

Hiermee het hy tyd as ’n abstrakte grootheid ontdek (Adam, 2004: 
101), ’n grootheid vir die meting van tydsverloop (Stoker, 2008). 

Nadat Galileo se werk bekend geword het, het filosowe en weten-
skaplikes langsamerhand begin besef dat die gedrag van fisiese 
voorwerpe wiskundig beskryf kan word, met tyd as ’n onafhanklike 
veranderlike. Dit het gelei tot die idee dat natuurwette deur God 
daargestel is om sy skepping te orden. Dit was grootliks die filosofie 
van Descartes (verwoord in Discourse on method, 1637), wat gelei 
het tot die aanvaarding van die idee dat die mens in ’n heelal leef 
waarvan die werking deur natuurwette beheers word. Volgens Des-
cartes moes ’n heelal wat deur vaste wette beheer word, deur die-
selfde wette sedert die begin ontwikkel het na ’n nimmereindigende 
toekoms (Nickel, 2001:159). Die idee van ’n kosmiese evolusie het 
sy oorsprong dus by Descartes gehad. 

Toe Isaac Newton (1642-1727) se Philosophiae naturalis principia 
mathematica in 1687 verskyn het, het kloktyd alreeds ’n houvas op 
die wetenskap en handel gehad en algemene veranderings in die 
sosiale lewe aangebring (Adam, 2004:29). Newton het die idee van 
kloktyd na die heelal uitgebrei. Deur die gebruik van kloktyd in die 
planetestelsel, kan byvoorbeeld met presiese noukeurigheid die tyd-
stippe voorspel word waarop die vier mane van Jupiter agter die pla-
neet sal verdwyn. 

Newton se tyd is in wese wiskundig van aard. Die redusering van 
tyd tot ’n wiskundige parameter beroof tyd van sy oorspronklike na-
tuurlike en menslike inhoud en betekenis. Dit leer ’n mens niks om-
trent die eie aard van tyd nie.  

2.4 Tyd in Einstein se algemene relatiwiteitsteorie  

Newton se heelal was ’n absolute ruimte waarin beweging in terme 
van absolute tyd beskryf is. Met die oorgang na die twintigste eeu 
het Newton se begrip van absolute ruimte en tyd absurde en teen-
strydige resultate begin gee ten opsigte van die gedrag van ligseine 
en die beweging van materiële liggame (Feynman et al., 1965:15-3). 
Hierdie probleme is deur Einstein opgelos. Hy het nuwe tyd- en 
ruimtebegrippe vir sy relatiwiteitsteorie aanvaar (Feynman et al., 
1965:17-1 e.v.). Einstein het tyd egter steeds gebruik as ’n wiskun-
dige parameter wat fisies meetbaar is en in rigting omgekeer kan 
word (Feynman et al., 1965:17-4). 

Einstein kon die teenstrydigheid in die eksperimentele resultate teo-
reties verreken deur te aanvaar dat ligsnelheid oral in die heelal 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

830   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

dieselfde waarde het (nl. 3 x 108 meter per sekonde in ’n vakuum), 
en dat niks vinniger as dit kan beweeg nie (Feynman et al., 1965:15-
9). Vir hierdie aanname bestaan daar geen ervaringsgrond nie, be-
halwe pragmaties – eksperimentele resultate word deur sy relatiwi-
teitsteorie korrek beskryf.  

Einstein het deur sy algemene relatiwiteitsteorie ruimte afhanklik van 
gravitasiekrag gemaak. Sodanige koppeling van ruimte met gravita-
siekrag is slegs moontlik in ’n heelal met ’n eindige grootte, wat 
helaas nie in ewewig is nie (Davies, 1993:46). Hubble se ontdekking 
van die rooiverskuiwing van spektraallyne van ver galaksies het 
hierdie probleem ondervang met ’n uitdyende heelal (Silk, 1980:48). 
Gevolglik moes die heelal ’n definitiewe begin gehad het met ’n oer-
knal sowat 14 000 miljoen jaar gelede.  

Volgens Einstein se relatiwiteitsteorie verloop tyd van plek tot plek 
verskillend, omdat tyd sowel van beweging as van gravitasiekrag 
afhang. Daar bestaan dus in beginsel geen rede waarom tyd nie ook 
sporadies anders as lineêr in ’n koördinaatstelsel sal verloop nie 
(Silk, 1980:321). Die revolusie wat Einstein in die paradigma van tyd 
begin het, is vandag nog nie afgehandel nie (Davies, 1995:33). 

2.5 Oerknalteorie 

Ook die oerknalteorie is in die Pithagoras-Plato-ideëwêreld gefun-
deer. Die wiskundige beskrywing van die oerknal is buite die sintuig-
like (en eksperimentele) waarnemingsveld. Die basis van die wis-
kundige beskrywing is kennis verkry uit eksperimentele waarne-
mings in kernfisika. 

Kosmologie is die studie van die grootskaalse samestelling van die 
heelal soos dit vandag waargeneem kan word. Die oerknalteorie 
voorsien aan die Kosmologie breë riglyne vir die evolusie en wor-
ding van die heelal (Davies, 1993:68). Hiervolgens moes die heelal 
sowat 14 000 miljoen jaar gelede met ’n ontploffing begin het. Op 
grond van fisiese oorwegings moes die oermaterie in die ontploffing 
by ’n geweldige hoë temperatuur gewees het, waarna dit vinnig na 
buite uitgedy en gevolglik afgekoel het. Volgens die wiskundige be-
skrywing van die fisiese prosesse, het lig van die warm materie 
losgekom nadat die materie voldoende afgekoel het (Silk, 1980: 
127).  

Die oermaterie moes baie gou ná die ontploffing in elementêre 
materiedeeltjies, die boustene van atome, getransformeer het. Wa-
terstof en ’n klein persentasie helium is gevorm (Silk, 1980:79). Hier-



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  831 

die waterstof- en heliumgasse het uitgedy en moes later groot gas-
wolke gevorm het waarin gravitasiekragte hierdie atome tot galak-
sies laat saamtrek het met hulle kenmerkende grootskaalse ster-
strukture. Daar is verskillende fisiese modelle vir die vorming van 
galaksies en ook vir ons sonnestelsel. Tussen die modelle kan 
moeilik gekies word weens ’n gebrek aan eksperimentele waarne-
mings. 

Die warmtestrale vanaf die oerknal het ook in die materieruimte 
uitgedy en afgekoel tot die mikrogolfstrale wat vandag waargeneem 
word. Hierdie strale verteenwoordig ’n temperatuur van 3 grade 
kelvin (-270°C), wat 3 grade bo die absolute nulpunt van -273°C is 
(Silk, 1980:78). 

Dit is merkwaardig dat hierdie strale deur die materie (die sterre en 
sterrestelsels) in die hemelruim vasgevang word. Daar bestaan 
geen logiese rede hiervoor nie. Dieselfde verskynsel word met die 
Foucault-slinger waargeneem. Soos die aarde roteer, swaai die 
Foucault-slinger steeds op ’n vaste vlak ten opsigte van die sterre-
ruimte en nie ten opsigte van die son wat baie nader aan die aarde 
as die sterre is nie. Hierdie verskynsel, naamlik dat die materie van 
die sterreruimte in die geheel plaaslike beweging bepaal, is bekend 
as Mach se beginsel (Polkinghorne, 1991:90, 91) – ’n beginsel wat 
die mens waarneem, maar nie verstaan nie. Dit dui egter daarop dat 
die heelal ’n strukturele eenheid is. 

3. Huidige kennis van die heelal 

3.1 Strukturele eenheid van die heelal 

Ons melkwegstelsel (galaksie) met sy miljarde sterre vorm ’n struk-
turele eenheid vanaf die binnekerngebied met sy swartgataktiwiteite 
(gravitasiekolkaktiwiteite; “black hole” activities) tot die buitenste 
sterre. Die sterre in ’n galaksie word met mekaar gekoppel deur 
magnetiese, elektriese en gravitasievelde, asook plasmawinde van-
af die binnegebied. Die melkwegstelsel is as strukturele eenheid ook 
fisies met ons galaksiegroep gekoppel en dié weer met super-
groepe. Almal is aan mekaar gekoppel deur middel van magnetiese, 
elektriese en gravitasievelde.  

Die mens se kennis van die heelal is nog baie onvolledig, maar dit 
kan tog met redelike sekerheid gesê word dat, indien die heelal 
stukkie vir stukkie opgebou was, dit eers sy funksionele eenheid sou 
verkry het nadat al die dele daar was. Die heelal kon deur die 
bonatuurlike handelinge van God tot ’n geheel geskape gewees het, 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

832   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

wat volgens die Bybelverhaal, in die vierde skeppingsdag voltooi is 
(die sterre was dadelik sigbaar – Gen. 1:16-18). Dit kon egter ook 
oor duisende miljoene jare vanaf die oerknal geleidelik gevorm het, 
volgens die Kosmologie. 

3.2 Die grootte van die heelal 
Die grootte van die heelal word nie verkry deur maatbande tussen 
hemelliggame uit te lê, soos ons op aarde kan doen nie. Posisies 
van sterre naaste aan die aarde verskil met ’n klein hoek na ses 
maande. Die aarde beweeg in ’n amper sirkelbaan om die son. Na 
ses maande is die aarde met twee maal die afstand na die son 
vanaf sy eerste posisie verplaas, dit is dus twee maal 150 miljoen 
kilometer. Vanuit hierdie diametrale posisies op die baan van die 
aarde om die son kan die afstand van die ster deur driehoeksmeet-
kunde bereken word, net soos landmeters afstande op aarde be-
paal. Hierdie afstande na naburige sterre word in parsek bereken. 
(Een parsek is die afstand vanaf die aarde wanneer ’n hoekveran-
dering van twee boogsekonde na ’n ster na ses maande waarge-
neem word.) Een parsek is sowat 309 duisend miljoen miljoen mil-
joen kilometer (Silk, 1980:29). 

Afstande na sowat 5 000 sterre word deur hierdie driehoeksmeet-
kundige metode bepaal. Die hoekverskil word te klein om afstande 
na sterre verder weg meetkundig noukeurig te bereken. Die afstan-
de na hierdie sterre word deur verskillende skaalgraderingsmetodes 
verkry, onder andere deur die afname in helderheid namate die af-
stand toeneem. Die afstande na naby sterre dien steeds as ykmaat 
(Silk, 1980:29 e.v.).  

Die enorme grootte van die heelal en sy strukturele en funksionele 
eenheid met al sy miljarde sterrestelsels as deelstelsels van hierdie 
eenheid, getuig van God se almag en die oneindigheid van sy Wese 
– of die heelal nou ook al vanaf ’n oerknal deur natuurwette tot stand 
gekom het, of deur goddelike bonatuurlike handelinge.  

3.3 Ouderdom van die heelal 

Parsek is die maat wat sterrekundiges gebruik vir afstande in die 
sterreruim. Op grond van Einstein se relatiwiteitsteorie word hierdie 
afstande ook in ligjare omgereken. Hierdie omrekening berus op die 
aanname dat ligsnelheid oral in die heelal dieselfde as op aarde is 
en dat dit nie deur beweging, versnelling of gravitasiekrag verander 
nie. Hierdie veronderstelling beteken dat lig vanaf ’n bron steeds 
met dieselfde ligsnelheid as op aarde verby ’n mens sal beweeg, 



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  833 

hetsy jy stilstaan ten opsigte van die bron, of selfs as jy met lig-
snelheid na die ligbron toe beweeg.  

Die omrekening van afstande van parsek na ligjare op grond van 
Einstein se aanname, beteken dat lig vanaf die verste sigbare 
sterrestelsels tot 9 000 miljoen jaar neem om die aarde te bereik en 
dat die oerknal 14 000 miljoen jaar gelede plaasgevind het. Die aar-
de se ouderdom van 4 000 miljoen jaar, wat deur die radioaktiewe 
verval van onder andere uraanisotope bereken word, sluit by hierdie 
ouderdomme van sterrestelsels aan.  

Sowel ligsnelheid as vervaltyd van radioaktiewe stowwe is waardes 
wat in terme van kloktyd vandag op aarde gemeet word. Die aan-
name dat hierdie waardes oral in die heelal vanaf die gryse verlede 
oor miljarde jare steeds geldig is, beteken die aanvaarding van ’n 
lineêre tydsverloop oral en altyd. Die geldigheid van ouderdomme 
wat op grond van hierdie aannames bereken word, hang af van die 
geldigheid van hierdie aannames – wat nie bewys kan word nie. 

4. Is die ouderdomsgetal van die aarde ’n feit? 
Die aarde se ouderdom van 4 000 miljoen jaar word dikwels as ’n 
feit gestel (bv. Vorster, 2009:97). Daar bestaan egter verskillende fi-
siese waarnemings waaruit die ouderdom van die aarde bereken 
word, waarvan radioaktiewe verval een is. Die nuutste ouderdoms-
berekening van die aarde word gedoen uit die afname in die aarde 
se magneetveld, waarvan die totale magnetiese energie elke 1 500 
jaar halveer (Coe, et al., 1995:687). Daarvolgens kan die aarde nie 
ouer as 20 000 jaar wees nie. Ander fisiese waarnemings lewer 
ouderdomme hoër as 20 000 jaar. Dit is menslik onmoontlik om te 
besluit watter metode die werklike ouderdom gee, want ons kan die 
verlede slegs ken uit wat ons vandag waarneem.  

Die woord feit word in baie betekenisse gebruik. Een van die bete-
kenisse is dat iets wat waar is, ’n feit is. Wanneer is ’n veronder-
stelde feit waar? Die antwoord op hierdie vraag hou die mens al vir 
etlike millenniums besig.  

Soms word feite bepaal wanneer dit deur almal aanvaar word. ’n 
Voorbeeld hiervan is die spelreëls, woordbetekenisse en reëls van 
die grammatika wat opgevoede persone gebruik wanneer hulle 
praat en skryf (vgl. Woordeboek van die Afrikaanse Taal, 1956). Op 
grond van die feit dat die evolusieteorie vandag in die media ver-
kondig word en deur baie mense aanvaar word as dié wyse waar-
deur alles ontstaan het, beskou sekere mense die fisiese evolusie 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

834   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

vanaf die oerknal en die biologiese evolusie vanaf die mikroskopiese 
lewe tot vandag, as (bewese) feite.  

Tot en met die agtiende eeu het bioloë geglo dat lewende dinge 
spontaan uit nie-lewende dinge ontstaan. Daar is herhaaldelik waar-
geneem dat maaiers, wurms en vlieë in dooie en verrotte vleis voor-
kom. Daar is ook waargeneem dat klein organismes, naamlik 
mikrobes, in gekookte vleis ontstaan, selfs al word dit in ’n fles ver-
seël. Daaruit is afgelei dat die mikrobes nie van buite uit die lug kom 
nie (Fry, 2000). Die sogenaamde spontane ontstaan van lewe uit 
nie-lewende materiale was in die agtiende eeu vir bioloë ’n feit op 
grond van herhaaldelike waarnemings. Sedert ’n reeks eksperimen-
te in die negentiende eeu deur die Franse chemikus Louis Pasteur, 
word dit vandag nie meer as ’n feit beskou nie. Pasteur het onteen-
seglik bewys dat lewe nie spontaan uit nie-lewe ontstaan nie.  

Sedert die publikasie van Darwin se boek oor die evolusieleer, On 
the origin of species, in 1895 is die debat oor die ontstaan van lewe 
uit nie-lewende materiale weer aan die gang gesit. Indien alles met 
’n oerknal begin het, moes lewe uit materie gekom het nadat die 
aarde voldoende afgekoel het. Hierdie materie kon geen lewe bevat 
het nie.  

5. Wat openbaar die Woord van God?  
Die primêre doel van God se Woord is nie om die mens te vertel hoe 
die natuur werk nie. God openbaar nie aan die mens dinge wat self 
deur natuurwetenskaplike metodes uitgevind kan word nie. Deur sy 
Woord wil God inligting van dinge gee wat ons nie op ’n ander wyse 
kan bekom nie – soos dinge dat 

• God alles geskep het;  

• dat God man en vrou na sy Beeld geskep het:  

• dat die mens in sonde geval het;  

• dat God ná die sondvloed sy verbond met die mens hernu het;  

• dat die mens deur Christus se lyding en kruisiging met God 
versoen is; en  

• dat die verloste mens kragtens die opstanding en hemelvaart 
van Christus, die hoop het op ’n nuwe verheerlikte lewe na sy 
wederkoms en herskepping van die hemel en die aarde.  



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  835 

Hierdie eenmalige gebeurtenisse kan nie deur natuurwetenskaplike 
metodes ontdek word nie. Dit lê op die vlak van die geloof. 

Die reformatoriese lewens- en wêreldbeskouing sluit hierby aan as-
ook by Calvyn se eerste vraag in sy Kategismus: “Wat is die ver-
naamste doel van die menslike lewe?” Sy antwoord: “Om kennis te 
verkry van God, wat ons geskep het.” (Calvyn, 1937.) Hierdie kennis 
van God word in die eerste artikel van die Nederlandse Geloofs-
belydenis opgesom: “God is ewig, onbegryplik, onsienlik, onveran-
derlik, oneindig, almagtig, volkome wys, regverdig, goed en die aller 
oorvloedigste fontein van alles wat goed is.” Deur dít wat ons by wy-
se van natuurwetenskaplike metodes van God se skepping ontdek, 
leer ons God ken as ’n Skepper – ’n Skepper wat elke ding kunstig 
en met oorleg ontwerp het, wat elke ding in die skepping, ook die 
verskillende manifestasies van tyd, aan sy doel laat beantwoord. 

Die menslike lewe en kultuur is in die Skrif gefundeer. Die refor-
matoriese belydenis stel hierdie Christelike beskouing kragtig teen-
oor ongeloof en die wêreldse (sekulêre) beskouing oor die betekenis 
van lewe en die oorsprong en doel van alles wat bestaan, insluitend 
die mensdom en sy poging om sonder God sy eie heil te bewerk. 

6. Natuurwetenskaplike kennis en die skeppingsverhaal 

6.1 Bonatuurlike skeppingsdade 

Genesis 1 verhaal van God se skeppingsdade wat volgens die Na-
tuurwetenskappe bonatuurlik is, omdat dit wat tot stand gekom het, 
nie deur natuurwette bepaal is nie. Bonatuurlike skeppingsdade kan 
daarom net in die geloof aanvaar word. Hebreërs 11:3 stel dit soos 
volg: “Deur die geloof verstaan ons dat die wêreld deur die woord 
van God toeberei is, sodat dinge wat gesien word, nie ontstaan het 
uit sienlike dinge nie.” Die mens vind deur wetenskaplike metodes 
geen bewyse van bonatuurlike skeppingsdade nie. 

Deur eksperimentele waarnemings verkry die fisiese natuurweten-
skappe (wat die natuur wiskundig beskryf by wyse van gedagte-
modelle of “ideë”) kennis van God se skepping. Hierdie skepping is 
deur God, volgens sy openbaring in sy Woord, tot stand gebring. 
Nadat God hemel en aarde geskep het (Gen. 1:1), het God lig, die 
ruimtelike strukture van die aarde (landmassas, oseane, lug en wol-
ke), die planteryk, asook die son, maan en sterrehemel in die eerste 
vier skeppingsdae gevorm. Stem die opeenvolging van hierdie skep-
pingshandelinge ooreen met huidige natuurwetenskaplike kennis? In 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

836   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

navolging van van twee kommentare (Calvyn, 1970; Lee, 1979) 
word hierdie vraag kortliks beantwoord. 

Die hemel en aarde wat God in die begin geskep het (Gen. 1:1), is 
in die Ou Testament en ten dele ook in die Nuwe Testament, ’n om-
skrywing vir dit wat bestaan. Dit het dieselfde betekenis as heelal, 
waarvoor daar in die Hebreeus nie ’n afsonderlike woord was nie 
(Aalders, 1949:77).  

“In die begin het God die hemel en die aarde geskep” (Gen. 1:1, 
Heb. 1:10). “Die begin” is die begin van die skepping. Die skepping 
was dus nie altyd daar nie – dit is nie ewig nie (Calvyn, 1970:28, 
par.1). “Die begin” moet daarom ook die begin van tyd wees, wat 
deel van die skepping is en wat saam met die hemel en die aarde 
geskep is. Want voor “die begin”, was daar slegs God se ewigheid 
en nog geen skepping nie. Die skepping was nie deel van God se 
ewigheid nie (Lee, 1979: par. 1:1 e.v.). 

“En die aarde was woes en leeg, en die duisternis was op die 
wêreldvloed, en die Gees van God het gesweef op die waters.” 
(Gen. 1:2.) Met die klem op die aarde, was dit wat geskep is, on-
gevormd (“woes”). Daar was geen strukture in die massas nie, want 
daar was nog nie wette waaraan die massas onderwerp is nie – 
waar daar nie orde is nie, kan daar ook geen wet wees nie. Die 
ongeordenheid word ook deur die “waters” aangedui. Die aarde was 
tot in sy diepste dieptes ongevormd en donker (Calvyn, 1970:29, 
par. 2). 

Daar is twee betekenisse van die Hebreeuse woord sweef: die Gees 
van God was werksaam op die massas om dit te deurdring, die 
wesenskrag uit te brei en dit met wesenskrag te bevrug (Lee, 1979, 
par. 1:2ℓ), óf die Gees sweef daaroor om dit te ondersteun (Calvyn: 
1970:29, par. 2; kyk ook Ps. 104:30 e.v.). Alles was in duisternis 
gehul omdat daar nog geen lig was nie.  

6.2 Skepping van lig 
“En God het gesê: Laat daar lig wees! En daar was lig.” (Gen. 1:3.) 
Hiermee getuig God dat Hy lig in sy hand het en dat Hy deur sy 
bevel, lig uit die rou materie wat Hy alreeds in Genesis 1:1 uit niks 
geskep het, te voorskyn geroep het. Die lig het nie uit die son of 
sterre gekom nie, want God het dit nog nie geskep nie (Calvyn, 
1970:30-31, par. 3). Dit was die eerste stap om deur sy Krag aan die 
rou materiaal struktuur te gee deur lig te skep (Lee, 1979: par.1:3b). 



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  837 

Vandag word lig in koue materie (halfgeleiers) opgewek, onder an-
dere die sogenaamde LUD’s (Liguitstraaldiodes – LED). Hierdie lig 
word vandag in kommunikasienetwerke gebruik. Ligseine word by-
voorbeeld deur optiese kabels in die Internet van een punt na ’n vol-
gende oor lang afstande gestuur. Aan die ontvangskant word die 
ligseine weer deur liggevoelige diodes omgesit in elektriese seine 
(Stix, 2001). Konvensionele gloeilampe vir huishoudelike gebruik 
word vandag deur energiebesparende gloeilampe vervang, lampe 
waarin lig deur koue materie uitgestraal word (Savage, 2000). ’n An-
der voorbeeld van ’n liggevoelige element is die CCD (charge-
coupled device) wat in plat rekenaarskerms en digitale kameras ge-
bruik word.  

Volgens die Natuurwetenskappe ontstaan hierdie lig in materie se 
atoomstrukture. Lig wat uit die atoomstrukture kom, het die vermoë 
om sy (lig)energie weer aan die atoomstrukture terug te gee. Hierdie 
potensiaal tot wisselwerking tussen materie en lig, moes die Gees 
van God aan die ongevormde materie van Genesis 1:2 voorsien het, 
sodat Hy lig op die eerste skeppingsdag te voorskyn kon roep.  

Eers op die vierde skeppingsdag het Hy diskrete ligdraers in die 
hemelruim te voorskyn laat kom uit die oermaterie wat in Genesis 
1:1 geskep is – hierdie ligdraers is te voorskyn geroep met “Laat 
daar ligte wees aan die uitspansel” (Gen. 1:14), en daarom was dit 
nie skepping uit niks nie (Lee, 1979. par. 1:16 e.v.). Lig self is nie 
nou te voorskyn geroep nie – dit het alreeds gebeur. Nou was dit 
slegs ligdraers in die hemelruim “om dag en nag van mekaar te 
skei”, “om as tekens te dien” en “om lig op die aarde te gee” (Gen. 
1:14; Calvyn, 1970:36, par. 14; Lee, 1979, par. 1:14a).  

Die ligdraers (van die vierde skeppingsdag) se lig vul nou aan by die 
lig wat God in die eerste skeppingsdag te voorskyn geroep het. Die 
eerste lig het egter verspreid uit koue materie gekom terwyl dit nou 
ook vanuit warm stralende hemelliggame kom (Calvyn, 1970:36, 
par. 14). Hy het by die vorming van die son, nie aan die son die taak 
opgedra om met sy warmte die gras, plante en bome uit die aarde te 
laat opkom en met sy lig hulle te laat groei nie. Dit kon die lig van die 
eerste skeppingsdag alreeds gedoen het.  

6.3 Landmassas en see 

Op die derde skeppingsdag laat God “die waters onder die hemel 
(uitspansel) hulle op een plek versamel, sodat die droë grond 
sigbaar word. So het dit gebeur” (Gen. 1:9). “En God het die droë 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

838   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

grond ‘aarde’ genoem, en die versameling van waters het Hy ‘see’ 
genoem. Toe sien God dat dit goed was.” (Gen. 1:10.)  

Die geologiese wetenskap het redelik onlangs (gedurende die ses-
tigerjare van die vorige eeu) begin verstaan dat sogenaamde plaat-
tektoniek die sleutel tot die bestaan van kontinente is (Ward & 
Brownlee, 2000:202). Alfred Wegener het reeds in 1912 kontinen-
tale dryf afgelei uit die waarneming dat die groot kontinente soos 
stukke van ’n legkaart by mekaar pas (Hamblin & Chritiansen, 
2004:482).  

Landmassas bestaan uit materiaal van laer digtheid as die onder-
liggende mantel, waarop kontinente beweeg. Aanvanklik was die 
aarde ’n waterplaneet, waarna die landmassa bo die see-oppervlak 
uitgestyg het – eers as een superkontinent met see daaromheen. 
Daarna het die landmassa opgebreek en het as afsonderlike kon-
tinente uitmekaar gedryf. Die geologiese wetenskap sien die uitstyg 
van landmassa om bo die see-oppervlak sigbaar word as ’n na-
tuurlike proses wat met verloop van tyd plaasgevind het (Ward & 
Brownlee, 2000). Hierteenoor openbaar God in sy Woord dat Hy 
landmassa (“droë grond”) deur ’n bonatuurlike skeppingshandeling 
in die derde skeppingsdag te voorskyn laat kom het.  

God het toe gesien dat dit goed was, ook die grense (wette) wat hy 
gestel het, waaraan die see en sy golwe onderworpe is (Lee, 1979, 
par. 1:10e; vgl. ook Job 26:10 & 38:8-11; Ps. 104:5-9). Daarmee het 
God verseker dat lewe op aarde kan kom sonder dat dit deur die 
waters en storms van die see vernietig word. Ná die skeiding van 
land en see was die aarde nog leeg en onvrugbaar, maar God maak 
dit deur sy Woord vrugbaar (Calvyn, 1970:34-35, par. 11) deur gras, 
plante en bome uit die aarde te laat voortkom (Gen. 1:11-12). 
Hierdie handeling word afgesluit met die woorde: “Toe sien God dat 
dit goed was”, met die betekenis dat God wette vir groei, vrug- en 
saadvorming en vir voortplanting van gras, plante en bome daar-
gestel het (Lee, 1979, par. 1:11 e.v.). God het daarmee die inge-
skape krag tot voortplanting en oorlewing aan die planteryk gegee 
(Calvyn, 1970:35, par. 11). 

Die wonderbaarlike en onuitputlike rykdom aan verskeidenheid in 
die planteryk wat ons daagliks aanskou, getuig van die magtige 
grootheid, wysheid en goedheid van die Almagtige God. God het lig 
as ’n inherente deel van materie op die eerste skeppingsdag te 
voorskyn geroep, voordat gras, plante en bome geskep is en voor-
dat die son gemaak is.  



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  839 

6.4 Plantelewe is nie ex nihilo geskep nie 

In Genesis 1 kom die woord skep (bara) slegs by drie geleenthede 
voor. By elke geleentheid het God iets nuuts geskep, iets wat nog 
nie daar was nie: eerstens die materie van hemel en aarde (Gen. 
1:1), tweedens die besielde lewe (lewende wesens, wat beweeg – 
Gen. 1:21) en laastens die geestelike lewe van die mens (ewebeeld 
van God – Gen. 1:27). Plantelewe word op die derde skeppingsdag 
op God se bevel deur die aarde voortgebring (Gen. 1:11) en nie as 
iets wat uit niks geskep is nie. Die lewensbeginsel vir plantelewe 
moes daarom saam met materie geskep gewees het toe God hemel 
en aarde volgens Genesis 1:1 geskep het, sodat die aarde op die 
derde skeppingsdag plantelewe op God se bevel kon voortbring. 

Plante wat op land groei, omskep chemiese elemente in die grond 
tot vorms wat as voedsel deur die liggaam van mens en dier 
opgeneem kan word. Miljoene bakterieë in die grond help plante 
hiermee. Vandag is daar ongeveer 40 miljoen bakterieë in 1 gram 
grond, en ’n miljoen bakterieë in ’n milliliter vars water. In totaal is 
daar 5 x 1030 bakterieë op aarde, wat ’n groot gedeelte van die aar-
de se biomassa vorm (Subba Rao, 1999).  

Die aarde het ook ’n verbasende herstelvermoë na droogtes, bran-
de, natuurrampe en besoedeling deur die mens. Ook hier speel bak-
terieë as mikroskopiese organismes ’n beslissende rol.  

Plante bepaal ook die vlak van die kweekhuisgas koolsuurgas in die 
atmosfeer. Wanneer die hoeveelheid koolsuurgas in die atmosfeer 
toeneem, word dit warmer en plante groei vinniger om meer kool-
suurgas uit die atmosfeer te verwyder, sodat die vlak van koolsuur-
gas weer daal. Sodoende help plante dat die atmosfeer nie warmer 
word nie. Plante moes alreeds daar gewees het om die atmosfeer 
se temperatuur te reguleer toe die son as ’n ligdraer op die vierde 
skeppingsdag te voorskyn geroep is. So is voorkom dat die aarde vir 
organiese lewe soos plante, diere en mense te warm gebak word.  

Koel oseane is nodig vir die groei van alge. Wanneer die bolaag van 
oseane te warm word, sal die warm water in die bolaag verhoed dat 
voedingstowwe vanaf die bodem van die oseane opwaarts styg om 
die alge te voed. Deur die persentasie koolsuurgas in die atmosfeer 
laag te hou, bly die bolaag koel en sorg alge vir sy eie voeding-
stowwe vanaf die seebodem en daardeur vir sy eie groei. Dit ver-
seker ’n groot verskeidenheid lewe in die oseane (Schwartzman, 
2002). Te warm oseane maak baie soorte lewe onmoontlik, onder 
meer dié van alge. Daarsonder sal koolsuurgas in die atmosfeer 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

840   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

toeneem en die oseane warmer word. Water sal dan vinniger uit die 
oseane verdamp en deur die warm atmosfeer na die buitenste ruim-
tes ontsnap, totdat die aarde ’n droë planeet word soos sy buur-
planete Mars en Venus. Daar is aanduidings dat water wel vroeër op 
Mars en Venus was. Hulle atmosfere is hoofsaaklik koolsuurgas. Op 
hierdie planete maak uiterstes in dag- en nagtemperature lewe 
onmoontlik. 

6.5 Die lewende aarde 

Daar word intellektueel skerp onderskei tussen lewelose en lewende 
materie – iets leef, of dit leef nie. Lewe kom in sy eenvoudigste vorm 
voor in ’n sel wat die eienskap het om spontaan in meer selle te 
verdeel. Indien die heelal uit die oerknal ontstaan het, moes die son, 
aarde en planete as lewelose materie, uit ’n kosmiese gaswolk ge-
kondenseer het onder die werking van gravitasiekragte. Lewe moes 
dan uit hierdie materie gekom het nadat die aarde voldoende 
afgekoel het.  

Die mees aanvaarde teorie vir die ontstaan van lewe uit nie-lewende 
materie is dat die bestanddele van die eerste lewende sel in ’n elek-
triese storm en in ’n atmosfeer sonder suurstof, onderling met me-
kaar verbind het. Dit kon tot dusver nie eksperimenteel bewys word 
nie – lewe kon (nog) nie eksperimenteel uit lewelose stowwe ge-
maak word nie. Volgens Darwin, het alle lewe op aarde voortge-
spruit uit hierdie eerste lewende sel, deur die werking van natuurlike 
seleksie (Mayr, 1991:140). 

Volgens die fossielrekord was die eerste lewe bakterieë. Voor die 
sestigerjare van die vorige eeu, is geglo dat hierdie mikroskopiese 
lewe eers gekom het en daarna gesorg het vir die regte verhouding 
van die gasse (stikstof, suurstof en koolsuurgas) in die atmosfeer, 
en vir die regte soutkonsentrasie in die oseane sodat standhou-
dende lewe op aarde en in die oseane moontlik kan wees. Sedert-
dien aanvaar al hoe meer natuurwetenskaplikes dat die aarde se 
eerste lewensvorme en die nodige fisiese eienskappe van die aarde 
se oppervlak, atmosfeer en oseane, saam ontwikkel (geëvolueer) 
het vir volhoubare lewe op die aarde (Schwartzman, 2002). Hierdie 
gedagte van ’n “lewende aarde” sluit aan by die bybelse skeppings-
verhaal. Hiervolgens het God plantelewe (en bakterieë) eers te 
voorskyn geroep voordat Hy die son laat skyn het. Die seediere, 
voëls en landdiere wat God op die vyfde en sesde skeppingsdae 
geskep het, sou nie in die warm strale van die son kon oorleef het 
indien die samestelling van die atmosfeer en oseane nie vir lewe reg 



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  841 

was nie. Daarom moes plantelewe eers daar gewees het voor die 
son, diere en die mens gekom het.  

7. Onbeheerbare prosesse in die natuur 

7.1 Beheerbare en onbeheerbare dinamiese prosesse 

In die natuurwetenskappe word geleidelike veranderings onder ewe-
wigstoestande in die laboratoriums en kweekhuise bestudeer. Hier-
die bevindings word toegepas op nywerhede en boerderye in pro-
sesse wat beheerbaar is. Net so is die gaarmaak van kos, die hard-
loop van ’n marathon of die bestuur van ’n motor prosesse wat die 
mens kan beheer. Hierdie oop termodinamiese prosesse voer ener-
gie op ’n beheerbare wyse van buite af in. Dit is prosesse wat be-
heers verloop.  

In die natuur kom daar egter onbeheerbare prosesse voor. Die at-
mosfeer kan rustig bly (in ewewig), maar van tyd tot tyd steek storm-
winde of selfs orkane op met verwoestende gevolge – verskynsels 
wat wisselvallig en onbeheerbaar is. Dieselfde geld vir onbeheer-
bare verskynsels soos aardbewings en vulkaniese uitbarstings. In 
hierdie verskynsels is daar ’n groot hoeveelheid onbenutte (latente) 
energie, wat onbeheerbaar verkwis word (dissipative structures vol-
gens Prigogine, 1980:84) om nuwe strukture te vorm. Die prosesse 
in hierdie onbeheerbare verskynsels is ver van ewewig af. Die 
bekende wette van die termodinamika geld nie vir hierdie prosesse 
nie. Prigogine (1980) het hierdie prosesse in die fisiese en chemiese 
sowel as in die biologiese en geologiese wetenskappe bestudeer en 
’n wiskundige beskrywing vir hulle verlope gevind. 

Volgens Peacocke (1996:10) is een van die merkwaardigste onlang-
se ontwikkelings in die natuurwetenskappe die waarneming dat baie 
dinamiese stelsels (fisies, chemies, biologies en geologies), van tyd 
tot tyd in hulle makroskopiese gedrag onbeheerbaar word. Professor 
Ilya Prigogine (1917-2003), ’n Belg, het die Nobelprys vir Chemie in 
1977 ontvang vir sy bydrae tot termodinamika asook die fisiese en 
chemiese stelsels wat ver van ewewig is en tot onbeheerbare ge-
drag kan oorgaan.  

Daar is dus twee formulerings van die natuurwette (Prigogine, 
1980:212), die een vir beheerbare (ewewig-) prosesse en die ander 
vir onbeheerbare prosesse (ver van ewewig af). Albei kom in die 
natuur voor. Die formulerings van natuurwette is vir albei ewe fun-
damenteel. Natuurwette vir beheerbare prosesse kan met ’n lineêre 
verloop van tyd beskryf word. Prigogine (1980) het hom ten doel 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

842   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

gestel om ’n beskrywing van tyd vir natuurwette te vind in prosesse 
wat ver van ewewig is en wat op onvoorspelbare tydstippe onbe-
heerbaar tot nuwe toestande groei. 

7.2 Katastrofisme 

’n Verdere voorbeeld van ’n onbeheerbare verskynsel is die waar-
neming dat bestaande biologiese spesies van tyd tot verdwyn en 
nuwe spesies in hulle plek te voorskyn kom. Dit is die resultaat van 
die navorsing van die Franse anatoom (ontleedkundige) Baron 
Georges Cuvier (1769-1832) in die laat agtiende eeu voordat Darwin 
die evolusieteorie in 1859 geformuleer het. Cuvier het aangetoon 
dat die bene van die uitgestorwe mammoete (’n prehistoriese olifant 
in Eurasië, gekenmerk deur sy besondere grootte, baie lang tande 
wat na bo gekrom is en sy goed-ontwikkelde liggaamshare) van die 
hedendaagse olifante verskil. Hy het daarom tot die onvermydelike 
gevolgtrekking gekom dat die mammoetspesie nie meer bestaan nie 
en dus moes uitgesterf het. Deur ’n uitgebreide studie van fossiel-
neersetting in die Paryskom, het hy krisistye in die aarde se geskie-
denis geïdentifiseer; tye waartydens ’n groot aantal spesies in ’n 
baie kort periode uitgewis is en waarna ’n nuwe versameling spesies 
weer ontstaan het (Leaky & Lewin, 1999:41-42).  

Voordat die Kambriese periode 542 miljoen jaar gelede volgens die 
geologiese tydskaal begin het, was daar slegs vegetatiewe mikro-
skopiese lewe op aarde. Anders gestel, dit was biologiese lewe wat 
uit onsigbare enkelselle bestaan het en slegs deur ’n mikroskoop 
waarneembaar was. Dit het soos plante en mosse vermeerder. Op 
daardie geologiese tydstip het daar skielik, met ’n evolusionêre ont-
ploffing, sigbare lewe gekom. Die fossielrekord toon aan dat met die 
Kambriese ontploffing al die filums (bouplanne) wat vandag op 
aarde is, hulle verskyning gemaak het. Die fossiele was almal van 
lewe op die seebodem.  

Cuvier het bevind dat daar twee agtereenvolgende vernietigende kri-
sisse (katastrofes) in die voorkoms van spesies was sedert die Kam-
briese ontploffing. Na elkeen van hierdie katastrofale vermindering 
van spesies, het ’n nuwe versameling biologiese spesies weer te 
voorskyn gekom. Op grond van hierdie waarnemings het Cuvier die 
biologiese geskiedenis van multisellewe, wat as die “Phanerosoï-
kum” (sigbare lewe) bekend is, in drie eras of tydperke met stand-
houdende biologiese lewe verdeel: die Paleosoïkum (antieke lewe) 
van 530 tot 225, die Mesosoïkum (middellewe) van 225 tot 65 mil-
joen, en die Sensoïkum (moderne lewe) van 65 miljoen jaar gelede 
tot vandag (Leaky & Lewin, 1999:42).  



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  843 

Cuvier het elke krisis in die bestaande biologiese lewe as ’n af-
sonderlike gebeurtenis gesien. Na elke vermindering het ’n nuwe 
versameling biologiese spesies gekom. Noag se vloed was volgens 
hom een van die twee vernietigende uitwissings (Leaky & Lewin, 
1999:42). 

8. Geleidelike veranderings 
Die waarnemings van Cuvier is bekend as katastrofisme, ’n teorie 
dat biologiese geskiedenis deur katastrofisme gekenmerk word. 
Hierdie teorie is deur wetenskaplikes in die algemeen aanvaar tot 
James Hutton (1726-1797) van Edinburgh dit in 1785 betwyfel het 
(Hamblin & Christiansen, 2004:191). Hy en medewerkers het aan-
duidings gevind dat geologiese veranderings op aarde ’n langsame 
en geleidelike proses is, wat oor lang tydperke strek. Volgens Hutton 
kan geologiese gebeure in die verlede verklaar word deur dieselfde 
natuurlike, langsame prosesse soos ons dit vandag waarneem. 
Hierdie beginsel dat die prosesse van die verre verlede net so lang-
saam soos vandag plaasgevind het, is bekend as uniformitarisme. 

Die Skotse geoloog Charles Lyell (1797-1875) het op die gedagtes 
van James Hutton in van sy driedelige publikasie, Principles of 
Geology (1830-1833), voortgebou. Sy uitgangspunt hierin is dat die 
geologiese prosesse wat ons vandag waarneem soos erosie deur 
wind en reën, asook aardbewings en vulkane, verantwoordelik is vir 
alle geologiese veranderings op die aarde en in sy geskiedenis. Hy 
aanvaar dat oor lang periodes klein veranderings opbou tot groot 
veranderings. Lyell se gedagtegang word saamgevat deur die stel-
ling dat die hede die sleutel tot die verlede is. Dit beteken dat ons op 
grond van ons ervaring vandag, gebeurtenisse en prosesse in die 
verlede kan verstaan. Dit neem nie in aanmerking dat die mens se 
geologiese waarnemings oor ’n relatiewe kort leeftyd strek, met die 
gevolg dat daar baie geologiese gebeurtenisse in die verlede kon 
gewees het waarvan ons niks weet nie (Leaky & Lewin, 1999:43).  

Lyell se uniformitaristiese gedagtegang het geseëvier oor katastro-
fisme, wat gesien is as verskynsels met ’n godsdienstige (bybelse) 
grondslag. Uniformitarisme in geologie het aan Darwin die grondslag 
voorsien vir sy teorie van gradualisme in biologie, waarvolgens groot 
evolusionistiese veranderings voortspruit uit opeenvolgende klein 
veranderings oor lang tydperke onder die kragtige werking van na-
tuurlike seleksie. Net soos Lyell die gedagte van katastrofale veran-
derings in geologie verwerp het, het Darwin enige spronge in die 
geleidelike vooruitgang in biologiese lewe verwerp. Spronge was vir 
Darwin die gevolg van ’n bonatuurlike inwerking op die natuurpro-



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

844   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

sesse. Daar kan geen spronge wees in prosesse wat deur natuurlike 
seleksie gedryf word nie. Hiermee het Darwin enige bonatuurlike 
verklaring in enige natuurlike omgewing verwerp (Mayr, 1991:140).  

Cuvier se waarnemings van ’n nuwe versameling spesies se versky-
ning na die uitwissing van die vorige spesies, het in die vroeë 
negentiende eeu tot baie geologiese werk in die Paryskom en elders 
in Europa gelei. Deur hierdie werk, is die drie eras of tydperke van 
Cuvier weer in onderskeie periodes onderverdeel, elkeen met ’n eie-
soortige versameling biologiese spesies. Deur klimaatsveranderings 
kon spesies uitgesterf het, wat dan telkens deur die opkoms van ’n 
nuwe versameling spesies opgevolg is. Wat die nuwe samestellings 
spesies na ’n katastrofe gaan wees, kan nie voorspel word nie 
(Leaky & Lewin, 1999:41).  

Uit hierdie werk is die geologiese kolom met die sowat vyftien strati-
grafiese lae saamgestel. Op grond van Lyell se werk is aanvaar dat 
die stratigrafiese lae van die kolom oor miljoene jare geleidelik en 
agtereenvolgens opgebou het. Na die ontdekking van radioaktiwiteit 
aan die einde van die negentiende eeu, is jaartalle aan die vor-
mingsperiodes van die lae gegee (Hamblin & Chritiansen, 2004:191 
e.v.), asook aan die drie eras of tydperke van Cuvier. Die ouder-
domme wat uit radioaktiewe verval bereken word, aanvaar ’n lineêre 
verloop van tyd, op sterkte van uniformitarisme en die Pithagoras-
Platoniese tradisie.  

Die opeenvolging van die vyftien stratigrafiese lae verskil in verskil-
lende gebiede van die wêreld. Deur indeksfossiele en mineralogie 
word lae in verskillende gebiede met periodes van die gestandaardi-
seerde geologiese kolom verbind. Ouderdomme van aardlae, wat 
deur argeologie en paleontologie ontbloot word, kan sodoende geo-
logies bepaal word. Fossiele se ouderdomme word aanvaar as die 
ouderdomme van die aardlae waarin die fossiele gevind word. Die 
standaard geologiese kolom se waarde lê in die ordening van die 
waarnemings op verskillende kontinente, deur jaartalle aan sodani-
ge waarnemings te verbind.  

Die huidige vorm van die aarde se landmassas bied ’n momentop-
name van ’n proses van veranderings waaraan die aardkors onder-
hewig is. Dit is ’n proses waardeur berge opstyg en weer terugsak, 
waardeur seë oor landmassas uitbrei en weer terugtrek, waardeur 
kontinente verskuif, waardeur nuwe rotse deur vulkane vorm, en die 
bolaag van die aardkors deur wind en weer erodeer. Geologiese 
prosesse is ’n samespel van geleidelike voortgang en skielike kata-
strofes (Hamblin & Chritiansen, 2004:190 e.v.). Deur slegs geleide-



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  845 

like veranderings te aanvaar, word vraagtekens op die betroubaar-
heid van die geologiese tydskaal (soos gestandaardiseer in die geo-
logiese kolom) van miljoene tot miljarde jare geplaas. Die werklik-
heidsbetekenis van alle ouderdomsbepalings van die aarde en 
fossiele moet dus ook bevraagteken word.  

9. Epiloog 
Na die Renaissance was baie van die vroeë natuurwetenskaplikes 
nog onder die invloed van die middeleeuse denke dat God die 
waarheid is waardeur die werklikheid verstaan moet word. Hulle be-
skouing van die natuur was tweeledig: God het die wêreld met ’n 
wiskundige struktuur gemaak, en Hy het die mens met ’n verstand 
gemaak om daardie struktuur te verstaan. Hierdie twee beginsels 
tref ons onder andere by Kepler as sterrekundige en by Descartes 
as filosoof aan. Spoedig het die sukses van die wiskundige be-
skrywing van die fisiese natuur egter tot rasionalisme gelei en God 
het toeskouer geword (deïsme).  

Met die aanvaarding van die Pithagoras-Plato-tradisie het baie van 
die vroeë wetenskaplikes geglo dat wiskundige ordening die mees 
reële en sekerste kennis van die wêreld is. Dit het tot die oortuiging 
gelei dat die wêreld volgens natuurwette verloop en God in die 
voortgang van die wêreld nie meer nodig is nie (Pearcey & Thaxton, 
1994:139).  

Die mens bestudeer die natuur met beheerde laboratoriumeksperi-
mente en pas hierdie bevindings op beheerbare prosesse in nywer-
hede toe. Natuurwette, in terme van beheerde prosesse, word met 
’n lineêre verloop van tyd beskryf. Buite die laboratorium, in die vrye 
natuur en in die heelal, word verskynsels waargeneem wat nie vol-
gens beheerde prosesse verloop nie. Hierdie prosesse het dikwels 
’n groot hoeveelheid onbenutte energie wat in uitbarstings tot nuwe 
toestande en strukture kan lei. Prosesse in hierdie uitbarstings is 
onbeheerbaar en onvoorspelbaar. Ander fundamentele wette as die 
natuurwette vir beheerde prosesse geld vir hierdie prosesse wat 
wiskundig met chaosteorie beskryf word.  

Onbeheerbare prosesse kom in baie dinamiese stelsels in die fisie-
se, chemiese, biologiese en geologiese natuur voor. Die mens ver-
staan nie die verloop van tyd in onbeheerbare dinamiese stelsels 
nie. Ouderdomme kan slegs met ’n lineêre verloop van tyd bereken 
word op sterkte van die Pithagoras-Plato-tradisie. Die vraag is dan 
watter werklikheidswaarde die berekening van ouderdomme in die 
heelal het, byvoorbeeld van die sterreruimte, die aarde en fossiele.   



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

846   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

Geen berekening kan egter meer waar wees as die aannames 
waarvan uitgegaan word nie (Stafleu, 1987). Dit word in besonder-
hede deur Hooykaas (1959) se histories-kritiese studie van die be-
ginsel van uniformitarisme bevestig. Hierdie teoretiese benaderings 
word nog meer onseker wanneer die bonatuurlike goddelike hande-
lings in die sesdaagse skeppingstyd erken word. 

Openbaar die kosmologie en die geologiese wetenskap God se wer-
ke? Die inhoude van sowel die geologiese wetenskap as die kosmo-
logie openbaar die wonderbaarlike wysheid en grootsheid van die 
Skepper en Onderhouer van alles – waarvan die mens maar weinig 
begryp. In die Kosmologie kom ’n mens onder die indruk van die on-
begryplike grootsheid van ’n ontsettende groot heelal met ’n wonder-
lik-aaneengeskakelde struktuur. God kan geëer en verheerlik word 
deur kennis te verkry in elke vertakking van die wetenskap. 

Geraadpleegde bronne 

AALDERS, G. Ch. 1949. Het boek Genesis: korte verklaring der Heilige Schrift. 
Kampen: Kok. 

ADAM, B. 2004. Time. Cambridge: Polity. 
CALVYN, J. 1937. De Catechismus van Calvijn. Vertaal deur J.J. Buskes. 

Baarn: Bosch & Keuning. 
CALVYN, J. 1970. Genesis: uitlegging van Johannes Calvijn. Vertaal deur S.O. 

Los. Goudriaan: De Groot. 
COE, R.S., PRÉVOT, M. & CAMPS, P. 1995. New evidence for extraordinary 

rapid change of the geomagnetic field during a reversal. Nature, 374:687-
692.  

DAVIES, P. 1993. The Mind of God. London: Penguin. 
DAVIES, P. 1995. About time: Einstein’s unfinished revolution. London: Pen-

guin. 
FEYNMAN, R.P., LEIGHTON, R.B. & SANDS, M. 1965. The Feynman lectures 

on physics: mainly mechanics, radiation and heat. Vol. 1. New York: 
Addison-Wesley. 

FRY, I. 2000. The emergence of life on earth: a historical and scientific over-
view. New Brunswick: Rutgers University Press.  

HAMBLIN, W.K. & CHRISTIANSEN, E.H. 2004. Earth’s dynamic systems. New 
Jersey: Prentice Hall.  

HOOYKAAS, R. 1959. Natural law and divine miracle. Leiden: Brill. 
LEAKY, R. & LEWIN, R. 1999. The sixth extinction, biodiversity and its survival. 

Guernsey. 
LEE, F.N. 1979. Creation and commission: a new translation and commentary 

on Genesis one through three. Tallahassee: Lee. Available: francisnigel-
lee@dr-fnlee.org 

MAYR, E. 1991. One long argument: Charles Darwin and the genesis of 
modern evolutionary thought. Cambridge: Harvard University Press.  

NICKEL, J. 2001. Mathematics: is God silent? California: Ross House Books. 
PEACOCKE, A. 1996. Nature of God, in nature, God and humanity. Pretoria: 

University of South Africa.  



P.H. Stoker 

In die Skriflig 45(4) 2011:825-847  847 

PEARCEY, N.R. & THAXTON, C.B. 1994. The soul of science: Christian faith 
and natural philosophy. Wheaton: Crossway Books. 

POLKINGHORNE, J.C. 1991. One world: the interaction of science and theo-
logy. WBC. 

PRIGOGINE, I. 1980. From being to becoming. San Francisco: Freeman. 
SAVAGE, N. 2000. LEDs light the future. Technology review, 103:38-44. 
SCHWARTZMAN, D. 2002. Life, temperature and the earth: the self-organizing 

biosphere. New York: Columbia University Press. 
SILK, J. 1980. The Big Bang: the creation and evolution of the universe. San 

Francisco: Freeman.  
STAFLEU, M.D. 1987. Theories at work. Langham: University Press of Ame-

rica. 
STIX, G. 2001. The triumph of the light. Scientific American, 284:68-73. 
STOKER, P.H. 2008. Wat is tyd? Tydskrif vir Christelike wetenskap, 44:89-113. 
SUBBA RAO, N.S. 1999. Soil microbiology. Enfield: N.H. Science Publishers. 
VORSTER, N. 2009. Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: 

implikasies vir die gereformeerde leer oor erfsonde. In die Skriflig, 43(1): 
95-117.  

WARD, P.D. & BROWNLEE, D. 2000. Rare earth: why complex life is un-
common in the universe. New York: Springer Verlag. 

WOORDEBOEK VAN DIE AFRIKAANSE TAAL. 1956. Woordeboek van die 
Afrikaanse Taal. Dl. 2: D-F. Pretoria: Die Staatsdrukker. 

Kernbegrippe: 
Genesis 1 
onbeheerbare prosesse 
ware kennis 
wetenskaplike feite 
wiskundige ordening 

Key concepts: 
dissipative systems 
Genesis 1 
mathematical order 
scientific facts 
true knowledge  
 
 
 



Natuurwetenskaplike kennis en die Woord van God  

848   In die Skriflig 45(4) 2011:825-847 

 
 




