
 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  659 

Die messiaanse interpretasie van die 
psalms in enkele Antiocheense en Oos-
Siriese psalmkommentare 

H.F. van Rooy 
Eenheid vir Reformatoriese Teologie 
Potchefstroomkampus 
Noordwes-Universiteit 
POTCHEFSTROOM 
E-pos: herrie.vanrooy@nwu.ac.za 

Abstract 

The messianic interpretation of the psalms in a number of 
Antiochene and East Syriac psalm commentaries 

The Antiochene exegetes interpreted the psalms against the 
backdrop of the history of Israel. They reconstructed a historical 
setting for each psalm. They reacted against the allegorical 
interpretation of the Alexandrian School that frequently inter-
preted the psalms from the context of the New Testament. This 
article investigates the messianic interpretation of Psalms 2 and 
110, as well as the interpretation of Psalm 22, frequently re-
garded as messianic in non-Antiochene circles. The interpreta-
tion of these psalms in the commentaries of Diodore of Tarsus, 
Theodore of Mopsuestia and Išô`dâdh of Merv will be dis-
cussed, as well as the commentary of Denha-Gregorius, an 
abbreviated Syriac version of the commentary of Theodore. The 
commentaries of Diodore and Theodore on Psalm 110 are not 
available. The interpretation of this psalm in the Syriac com-
mentary discussed by Vandenhoff and the commentary of 
Išô`dâdh of Merv, both following Antiochene exegesis, will be 
used for this psalm. The historical setting of the psalms is used 
as hermeneutical key for the interpretation of all these psalms. 
All the detail in a psalm is interpreted against this background, 
whether messianic or not. Theodore followed Diodore and 
expanded on him. Denha-Gregorius is an abbreviated version 
of Theodore, supplemented with data from the Syriac. Išô`dâdh 
of Merv used Theodore as his primary source, but with the 
same kind of supplementary data from the Syriac. 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

660   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

Opsomming 

Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele 
Antiocheense en Oos-Siriese psalmkommentare 

Die Antiocheense eksegete het die psalms geïnterpreteer teen 
die agtergrond van die geskiedenis van Israel. Hulle het vir elke 
psalm ’n historiese agtergrond gerekonstrueer. Dit was in 
reaksie op die allegoriese interpretasie van die Aleksandrynse 
skool, wat die psalms allegories verklaar het en dikwels ’n 
Nuwe-Testamentiese interpretasie in die psalms ingelees het. 
Hierdie artikel let op die messiaanse interpretasie van twee 
psalms, naamlik Psalm 2 en 110, asook op een psalm wat dik-
wels messiaans geïnterpreteer is, maar waar die messiaanse 
interpretasie deur die Antiocheense eksegete verwerp is, 
naamlik Psalm 22. Die interpretasie van die psalms in die kom-
mentare van Diodorus van Tarsus, Theodorus van Mopsuestia 
en Išô`dâdh van Merv word bestudeer, sowel as die kom-
mentaar van Denha-Gregorius, ’n verkorte Siriese weergawe 
van die kommentaar van Theodorus. Die kommentaar van 
Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is egter nie meer beskik-
baar nie. Die interpretasie van hierdie psalm word bespreek 
aan die hand van die Siriese kommentaar deur Vandenhoff en 
in die kommentaar van Išô`dâdh van Merv, wat albei by die 
Antiocheense tradisie aangesluit het. Die historiese plasing van 
die verskillende psalms word in die kommentare as ’n her-
meneutiese sleutel hanteer, vir sowel die messiaanse psalms 
as die nie-messiaanse psalms. Al die besonderhede van die 
psalms word deur middel van hierdie sleutel verklaar. Theo-
dorus het ten nouste by Diodorus aangesluit en op sy werk 
uitgebrei. Denha-Gregorius is ’n verkorte weergawe van Theo-
dorus, aangevul met gegewens vanuit ’n Siriese hoek. Išô`dâdh 
van Merv het Theodorus as sy vernaamste bron gebruik, maar 
ook vanuit ’n Siriese hoek aangevul. 

1. Inleiding 
Die Antiocheense eksegete, veral Diodorus van Tarsus en Theo-
dorus van Mopsuestia, het die psalms teen die agtergrond van die 
geskiedenis van Israel geïnterpreteer. Hulle het vir elke psalm ’n 
historiese agtergrond gerekonstrueer. Die Antiocheense skool het 
gereageer teen die allegoriese interpretasie van die Aleksandrynse 
skool wat die psalms allegories verklaar en dikwels ’n Nuwe-
Testamentiese interpretasie in die psalms ingelees het. Diodorus en 
Theodorus het slegs vier psalms direk as messiaans geïnterpreteer, 
naamlik Psalm 2, 8, 45 en 110. Volgens Bloemendaal (1960:2, 6 en 
8) hou die messiaanse interpretasie van hierdie psalms verband met 
die Nestoriaanse tradisie as sodanig. Hierdie artikel let op die 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  661 

messiaanse interpretasie van twee van hierdie psalms, naamlik 
Psalm 8 en 110, asook van Psalm 22, die een psalm wat dikwels as 
messiaans geïnterpreteer is, maar waarvan die messiaanse inter-
pretasie deur die Antiocheense eksegete verwerp is. In hierdie arti-
kel gaan besonderlik gekyk word na die kommentare van twee van 
die grondleggers van die Antiocheense skool (Diodorus van Tarsus 
en Theodorus van Mopsuestia). Veral die werk van Theodoreus van 
Mopsuestia het ’n belangrike invloed op die Oos-Siriese interpre-
tasie van die psalms uitgeoefen. Die deurwerking hiervan kan nage-
speur word in twee Oos-Siriese kommentare wat hier bespreek 
word, naamlik die Siriese psalmkommentaar in die manuskrip, be-
studeer deur Vandenhoff en in die psalmkommentaar van Išô`dâdh 
van Merv. Vir die interpretasie van Psalm 2 en 22 kan in die be-
sonder gelet word op die werk van Diodorus en Theodorus, aan-
gesien hulle kommentaar op die twee psalms behoue gebly het. 
Hulle interpretasie kan met die interpretasie van die twee psalms in 
die vermelde Oos-Siriese psalmkommentare vergelyk word. Die 
kommentaar van Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is egter nie 
meer beskikbaar nie. Die interpretasie van hierdie psalm word aan 
die hand van die Siriese kommentaar van Denha-Gregorius be-
spreek deur Vandenhoff en in die kommentaar van Išô`dâdh van 
Merv, wat albei by die Antiocheense tradisie aansluit. Daar is na-
tuurlik ander Antiocheense psalmkommentare ook beskikbaar vir die 
doeleindes van vergelyking, soos die kommentare van Chrysosto-
mos en Theodoretus van Cyrus. Omdat hierdie artikel veral konsen-
treer op die grondleggers van die Antiocheense psalminterpretasie 
(Diodorus en Theodorus) en die deurwerking van hulle interpretasie 
in die Oos-Siriese tradisie, gaan die latere Antiocheense kommen-
tatore egter vir die doeleindes van hierdie artikel buite rekening 
gelaat word. ’n Uitgebreide bespreking van die wyse waarop die 
Antiocheense skool die psalms benader het, word deur Van Rooy 
(2009:2-8) gebied, sodat daardie inligting nie hier herhaal word nie. 

2. Die vier kommentare 
In hierdie artikel word die interpretasie van Psalm 2, 22 en 110 in 
vier kommentare bespreek, naamlik die kommentare van Diodorus 
van Tarsus, Theodorus van Mopsuestia, die Denha-Gregoriuskom-
mentaar bespreek deur Vandenhoff en die kommentaar van 
Išô`dâdh van Merv. Die vier kommentare word eers kortliks be-
spreek. 

Diodorus was een van die belangrikste figure in die Antiocheense 
Skool. Hy het in ongeveer 393 n.C. gesterf en was die leermeester 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

662   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

van Johannes Chrysostomos en Theodorus (Hill, 2005:xi). Sy kom-
mentaar op Psalm 1-50 is deur Olivier (1980) gepubliseer. ’n Ver-
taling van hierdie kommentaar uit die oorspronklike Grieks is deur 
Hill (2005) gepubliseer. Sy kommentaar het ’n inleiding gehad, waar-
in hy sy siening van die psalms opsom (Hill, 2005:1-5). Hy aanvaar 
dat Dawid die outeur van al die psalms was en dat hy profeties in 
die toekoms ingekyk het. Wat die historiese plasing van die psalms 
betref, verbind hy sommige psalms aan die Babiloniese gevangen-
skap, en ander aan die tyd van die Makkabeërs, of Jeremia en 
Hiskia. Sommige kyk terug na die geskiedenis, soos die slawerny in 
Egipte. Hy het net vier psalms as messiaans beskou, naamlik Psalm 
2, 8, 45 en 110. Hy aanvaar egter bloot hulle is messiaans. Nóg in 
sy inleiding, nóg in sy kommentaar op Psalms 2, 8 en 45 gee hy 
enige rede waarom hy die betrokke psalms as messiaans beskou. 
Dieselfde geld ook vir al sy historiese rekonstruksies van die 
datering van die verskillende psalms. Hy stel dit bloot sonder enige 
besondere motivering. 

Theodorus is in ongeveer 350 n.C. gebore en is in Antiochië opgelei 
deur onder andere Diodorus. Hy het in ongeveer 428 n.C. gesterf 
terwyl hy biskop van Mopsuestia was (Hill, 2006:xv). Sy kom-
mentaar op Psalm 1-80 is in 1939 deur Devreesse gepubliseer en 
weer, met ’n vertaling, deur Hill in 2006. Theodorus het sy kommen-
taar in Grieks geskryf en dit is later in Siries vertaal, soos blyk uit die 
fragmente wat Van Rompay (1982) gepubliseer het. Hierdie Siriese 
weergawe van die kommentaar, asook sy ander werke, het ’n groot 
invloed op Oos-Siriese eksegese en op latere Oos-Siriese psalm-
kommentare uitgeoefen. Sommige kommentare was ’n verwerking 
van Theodore se kommentaar, terwyl ander weer baie stof van hom 
oorgeneem het. 

Van der Eynde (1981b:xxxii-xli) bied ’n uitgebreide bespreking van 
Oos-Siriese werke oor die psalms. Hy sê dat die kommentaar van 
die manuskrip Sachau 215, wat vir die eerste keer deur Baethgen 
(1885) bespreek is, volgens die titel toegeskryf is aan Theodorus 
van Mopsuestia. Dit gebruik egter die Peshitta as die basiese teks 
vir die kommentaar (Van der Eynde, 1981b:xxxiii). ’n Deel van die 
kommentaar handel oor die teks van die Peshitta, terwyl die res 
Theodorus volg. Die teks is ’n kommentaar op die Peshitta, maar 
met die gees van Theodorus in die kommentaar en met gebruik-
making van inligting van Theodorus. Dit stem tot ’n groot mate 
ooreen met die kommentaar van Denha-Gregorius (Van der Eynde, 
1981b:xxxiv). Van der Eynde (1981b:xxxiv) beskou ook die kom-
mentaar, beskryf deur Vandenhoff, as dieselfde as Denha-Gregorius 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  663 

s’n. Hy verwys na die standpunt van Devreesse dat laasgenoemde 
kommentaar ’n tweede, hersiene en uitgebreide weergawe is van 
die kommentaar van die manuskrip Sachau 215 (1981b:xxxvi). Die 
grootste deel van hierdie kommentaar stem ooreen met dié in die 
manuskrip Sachau 215 (Van der Eynde, 1981b:xxxvi). Leonhard 
(2001:14) aanvaar dat Denha-Gregorius se kommentaar uit die 
negende eeu dateer en dat hierdie kommentaar op dié in manuskrip 
Sachau 215 voortbou met uitbreidings van ’n soortgelyke werk van 
Ahob van Qatar. Hy beskou Denha en Išô`dâdh as tydgenote (Leon-
hard, 2001:15). In hierdie artikel word die weergawe van Denha-
Gregorius wat deur Vandenhoff (1899) bespreek is, gebruik. In sy 
studie het Vandenhoff ’n aantal psalms bespreek wat deur die Kerk 
van die Ooste (die sogenaamde Nestoriaanse Kerk) as messiaans 
beskou is. Enkele psalms wat nie as messiaans beskou is nie, word 
ook bespreek. Laasgenoemde word wel deur ander kommentators 
as messiaans beskou. 

Manuskrip Sachau 215 is reeds in 1885 deur Baethgen bespreek, 
maar aangesien die manuskrip nie in hierdie artikel gebruik word 
nie, word daar nie verder hierop ingegaan nie. Die manuskrip wat 
Vandenhoff bespreek het, word wel gebruik. Nie een van hierdie 
manuskripte is volledig gepubliseer nie. Vandenhoff verskaf egter 
die teks van die psalms wat as messiaans geïnterpreteer word, as-
ook die teks van enkele psalms wat in ander tradisies as die Antio-
cheense messiaans geïnterpreteer word. Samevattend kan dus ge-
stel word dat Theodorus van Mopsuestia se psalmkommentaar in 
Siries vertaal en verwerk is en dat die manuskrip Sachau 215 ’n ver-
werking is van hierdie vertaling met sekere byvoegings. Die Denha-
Gregoriuskommentaar is ’n volgende verwerking van Theodorus se 
kommentaar, soortgelyk aan die kommentaar vervat in manuskrip 
Sachau 215, met nog aanvullende opmerkings. 

Diettrich het reeds in 1902 Išô`dâdh se plek in die geskiedenis van 
die interpretasie van die Ou Testament bespreek. Išô`dâdh se be-
lang hou verband daarmee dat hy Theodorus se werk, asook dié 
van ander Nestoriaanse vaders, intensief gebruik het (Diettrich, 
1902:vii). In 2001 het Leonhard ’n baie belangrike studie oor die ver-
houding tussen die psalmkommentare van Theodorus en Išô`dâdh 
gepubliseer. Išô`dâdh se kommentaar is van die grootste belang vir 
die verstaan van Oos-Siriese eksegese in die negende eeu (Leon-
hard, 2001:1). Išô`dâdh het gebruik gemaak van ’n teks van die 
Peshitta met Oos-Siriese psalmopskrifte wat die historiese plasing 
van die psalms bied (Leonhard, 2001:235-236). Leonhard se studie 
maak dit duidelik dat Išô`dâdh wel Theodorus se werk gebruik het. 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

664   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

In die tekste wat Leonhard bestudeer het, blyk dit dat Išô`dâdh on-
geveer 30% van Theodorus se werk gebruik het (Leonhard, 2001: 
243-244). 

3. Psalm 2 
Vir ’n vergelyking van die verskillende kommentare op Psalm 2, is 
die Oos-Siriese psalmopskrif ’n goeie beginpunt. Theodorus het die 
oorspronklike opskrifte van die psalms verwerp en het, in aansluiting 
by Diodorus, ’n historiese situasie vir die verskillende psalms gere-
konstrueer. Die Oos-Siriese opskrifte bied ’n opsomming van die 
eksegese van Theodorus. Die Oos-Siriese opskrif van Psalm 2 kan 
soos volg vertaal word: 

Hy profeteer oor die dinge wat deur die Jode gedoen is tydens 
die lyding van ons Here en hy herinner ons ook aan sy 
menslike natuur 

Hierdie opskrif verwys na die lyding en menslike natuur van Chris-
tus. Diodorus begin sy kommentaar op hierdie psalm met ’n kort 
inleiding waarin hy stel dat hierdie psalm ’n profesie oor die Here is 
(Hill, 2005:2-10; Olivier, 1980:11-17). In die eerste vers verwys hy 
na die woede van die Jode teenoor Hom. Die nasies en volke ver-
wys na die Jode en die volgelinge van Herodes. Vers 21 verwys na 
Herodes en Pilatus. In sy kommentaar op vers 8 verwerp hy die 
siening van die Ariane oor die natuur van Christus. In die hele 
kommentaar op die psalm gebruik Diodorus sy messiaanse verstaan 
daarvan as ’n sleutel vir die eksegese van die detail. 

In sy kommentaar op hierdie psalm het Theodorus ’n baie langer en 
meer gedetaileerde inleiding (Hill, 2006:14-33). Ook sy kommentaar 
bevat baie meer besonderhede. Theodorus gee meer besonderhede 
oor die sameswering van die Jode teen Christus. Hy noem ook 
Christus se menslike natuur in die inleiding wanneer hy oor sy op-
standing uit die dood as ’n mens praat; daarna is Hy deur God 
opgeneem en in beheer gestel. Theodorus verbind ook die psalm 
met die dade van Herodes en Pilatus en verwerp die gedagte dat 
die psalm na Dawid of Serubbabel sou kon verwys. Herodes en 
Pilatus is die heidene wat teen Jesus opstaan, terwyl die Jode Hom 
aan Pilatus oorgelewer het. Die leiers van vers 2 is die skrif-
geleerdes en Fariseërs. Die benadering is tipies Antiocheens deur 

                                      

1 Versverwysings in afdeling 3 verwys  na die betrokke vers in Psalm 2. 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  665 

die historiese plasing en doel van die psalm as sleutel vir die 
verstaan van die detail te gebruik.  

Die Denha-Gregoriuskommentaar op Psalm 2 is gepubliseer deur 
Vandenhoff (1899:32-35 van die Latynse vertaling en 22-25 van die 
handgeskrewe Siriese teks). Die kommentaar begin met presies 
dieselfde opskrif vir die psalm as die standaard Oos-Siriese opskrif, 
naamlik met die verwysing na die lyding van die Here en sy 
menslike natuur. Die teks van die Peshitta word verder as basiese 
teks gebruik, met ’n kommentaar wat aansienlik korter is as dié van 
Theodorus. Die kern van die Theodoruskommentaar se detail word 
egter behou, soos blyk uit die volgende voorbeelde. In vers 1 word 
die nasies aan Herodes en Pilatus verbind en die volke aan die hoë-
priesters, die priesters en die skrifgeleerdes. Die leiers van vers 2 is 
die skrifgeleerdes en Fariseërs. In vers 3 verbind hy die Here en sy 
gesalfde aan die Vader en die Seun, net soos Theodorus. In vers 7 
volg hy ook vir Theodorus met die aanduiding dat dit handel oor die 
geboorte van Jesus. Hy voeg egter daarby dat dit ook betrekking het 
op Jesus se doop en opstanding en die onsterflikheid wat God aan 
die Seun gegee het. 

Išô`dâdh het ’n kort inleiding. Die Jode verbind Psalm 2 aan 
Serubbabel en die huis van Gog, terwyl dit eintlik oor ons Here en 
oor sy verhoging handel (Van der Eynde, 1981a:20; 1981b:125). Dit 
is belangrik om daarop te let dat Išô`dâdh nie na die menslike natuur 
van Christus verwys nie. Wat die kommentaar self betref, is 
Išô`dâdh se kommentaar meer beknop as dié van Theodorus. Daar 
is egter sekere detail van die twee kommentare wat ooreenstem. 

In die inleiding van sy vertaling van die kommentaar van Išô`dâdh 
gee Van der Eynde (1981b:xxiv) ’n lys van gedeeltes waar die kom-
mentaar van Išô`dâdh ooreenstem met dié van Theodorus: 

Išô`dâdh Theodorus 

25, 3 ff. 7, 11-16 

25, 8 9, 2 

25, 8-10 8, 26-28 

25, 10 ff. 8, 17-19 

26, 6 ff. 9, 13 

26, 8 ff. 9, 29-31 

26, 16 ff. 12, 23-29 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

666   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

In sy inleiding som Išô`dâdh die inleiding van Theodorus op met 
betrekking tot die lyding en verhoging van Christus (Išô`dâdh 25, 3 
ff.). Albei verwys na die vraag wat met betrekking tot die Jode gevra 
is (Išô`dâdh 25, 8, naamlik hoekom die nasies so woedend was 
(Išô`dâdh 25, 8-10). Albei verbind die nasies aan Herodes, Pilatus 
en die soldate, waarvan in vers 1 melding gemaak word, met 
verwysing na Handelinge 4:27 (Išô`dâdh 25, 10 ff.). In vers 2 verbind 
hulle die leiers aan die skrifgeleerdes en Fariseërs (Išô`dâdh 26, 6 
ff.). In vers 3 het Išô`dâdh ’n kort opmerking oor die nasies, wat hulle 
van die beheer van die Vader en die Seun losgemaak het, van 
Theodorus (Išô`dâdh 26, 8 ff.) oorgeneem. In vers 6 verwys hulle 
daarna dat Jesus oorwegend in Juda gebly het (Išô`dâdh 26, 16 ff.). 

Benewens hierdie gedeeltes waarna Van der Eynde verwys, word 
daar in vers 2 verwys na die sonsverduistering tydens die kruisiging. 
In hierdie verband het Išô`dâdh ’n opmerking oor die koninklike 
argiewe van die Egiptenare en die Romeine. Theodorus het nie 
hierdie verwysing nie, maar daar is duidelike ooreenkomste met ’n 
opmerking van Theodorus bar Koni en al die inligting waarna 
Išô`dâdh verwys (vgl. Scher, 1912:134-135; Hespel & Draguet, 
1982:98-99). Oor vers 4 en 5 het Išô`dâdh ’n kort opmerking oor die 
kruisiging deur die Romeine. Hierdie opmerking het hy nie van 
Theodorus oorgeneem nie. In vers 1, 6 en 12 het Išô`dâdh op-
merkings oor die Griekse teks. Hierdie tipe opmerkings kom soms in 
die kommentaar van Išô`dâdh voor. Vosté (1945:23) dui aan dat die 
opmerking oor vers 1 identies is met die Siro-Hexaplar. Daar kom 
meer sulke opmerkings voor, maar dit is nie vir hierdie studie van 
belang nie. 

In sy kommentaar op vers 7 het Theodorus ’n hele afdeling oor die 
ewige Woord en die menslike wese (Jesus), wat in die tyd gebore is. 
Hierdie gedeelte hou verband met sy siening oor die twee nature 
van Christus. Išô`dâdh het dit nie oorgeneem nie. Hy is waarskynlik 
versigtig om hieraan aandag te gee, weens die sensitiwiteit van die 
saak in die Oos-Siriese tradisie en die probleme wat die stryd oor 
die twee nature veroorsaak het. Hy sê dat die generasie van 
Christus na sy geboorte uit die maagd verwys, en veral na sy 
opstanding uit die dood. Hy sê dat Christus in die vlees gebore is, ’n 
opmerking wat in stryd is met wat Theodorus gesê het oor die twee 
nature van Christus. Theodorus se standpunt oor die twee nature 
van Christus kom duidelik na vore in sy kommentaar op Psalm 8 
(Hill, 2006:84-99). Volgens hom maak Psalm 8 die verskil duidelik 
tussen die ewige Woord en die menslike natuur wat aangeneem is. 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  667 

In sy kommentaar op vers 9 verwys Išô`dâdh na die ekonomie van 
Christus. Om die Seun te soen beteken om hom lief te hê. 

Dit is duidelik dat die historiese plasing van hierdie Psalm dieselfde 
is in die kommentare van Theodorus en Išô`dâdh en dat Išô`dâdh vir 
’n groot deel van sy kommentaar van Theodorus afhanklik is. 
Denha-Gregorius sluit ook nou by Theodorus aan, maar is aan-
sienlik korter. 

4. Psalm 22 
Psalm 22 word dikwels beskou as ’n messiaanse psalm, onder 
andere omdat die beginwoorde van die psalm deur Jesus as ’n 
kruiswoord gebruik is. Die Antiocheense tradisie het egter hiervan 
verskil. Die Oos-Siriese opskrif van hierdie psalm maak dit duidelik:  

Uitgespreek deur Dawid as ’n gebed toe hy deur Absalom 
agtervolg is  

Die historiese plasing van die psalm word reeds in Diodorus se 
kommentaar daarop aangetref (Hill, 2005:69-74). Hy sê in sy 
inleiding tot die psalm dat sommige kommentators die psalm aan 
Christus verbind, veral op grond van sekere ooreenkomste met die 
lyding van Christus (soos die begin van die psalm wat deur Christus 
as ’n kruiswoord gebruik is). Hier moet ’n mens onthou dat Diodorus 
en Theodorus nie die Hebreeuse teks van Psalm 22 gebruik het nie, 
maar die Septuagint. Die woord aan die einde van vers 2, wat in die 
1933/1953-vertaling met “gebrul” vertaal is, is in die Septuagint 
vertaal met παραπτωμάτων (“oortredings”). Hierdie vertaling het dit 
vir hulle onmoontlik gemaak om die psalm as messiaans te 
verstaan, omdat Jesus uiteraard nie sonde gedoen het nie. Diodorus 
wys pertinent daarop dat Dawid sy lyding aan sy sonde toeskryf. Die 
verbinding aan die vervolging deur Absalom veroorsaak ook dat die 
sonde van Dawid spesifiek dié met Batseba is. Die saak van die 
verdeling van die klere en die werp van die lot (Ps. 22:19) verbind hy 
ook aan Dawid, alhoewel hy sê dat die woorde nog meer in Christus 
vervul is. Dit maak egter nie die psalm messiaans in die oorspronk-
like konteks nie. Hy verstaan dus die detail van die psalm in die lig 
van die verbinding daarvan aan die vervolging van Dawid deur 
Absalom. 

Theodorus se kommentaar op Psalm 22 het net gedeeltelik behoue 
gebly (vgl. Hill, 2006:240-245). Die historiese plasing van die psalm 
is egter presies dieselfde as dié van Diodorus, naamlik Dawid se 
agtervolging deur Absalom op grond van sy sonde met Batseba. Hy 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

668   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

sê ook pertinent dat Jesus die woorde van Dawid aan die kruis aan-
gehaal het, en dat Dawid se woorde nie profeties was nie, maar oor 
sy eie ervarings gehandel het. 

Die kommentaar van Denha-Gregorius begin met die Oos-Siriese 
opskrif en die inleiding stem ooreen met die vorige twee kommen-
tare (vgl. Vandenhoff, 1899: vertaling 35-39 en Siriese teks 28-36), 
maar hy voeg daarby dat daar ander eksegete is wat die psalm aan 
“ons Heer die Messias (Christus)” verbind. Tog volg Denha-
Gregorius self die Antiocheense interpretasie en gebruik die plasing 
in die tyd van Dawid se vervolging deur Absalom as sleutel vir die 
verklaring van die psalm. Die honde wat hom omsingel het (Ps. 
22:17) is die meelopers van Absalom en sy klere is tydens sy vlug 
onder die soldate van Absalom verdeel. 

Ook Išô`dâdh volg dieselfde lyn (vgl. Van der Eynde, 1981a:43-44; 
1981b:50-52). In sy inleiding wys hy daarop dat sekere kommenta-
tors die psalm aan Christus verbind, op grond van die gebruik van 
die eerste gedeelte as kruiswoord deur Jesus en nog ander ooreen-
komste. Hy verwerp dit egter op grond van dieselfde redes as 
Diodorus en Theodorus. Die kommentaar self is baie beknop. Tog is 
daar ’n aantal opmerkings wat nie van die ander Antiocheense 
kommentare oorgeneem is nie, soos ’n verwysing na Psalm 10 en 
die lied van Habakuk ten opsigte van Psalm 22:3 asook ’n verwysing 
na Batseba in Psalm 22:4. Behalwe vir die historiese plasing van die 
psalm en die afwysing van die verbinding aan Christus, is daar 
weinig wat aan die kommentaar van Theodorus en Denha-Gregorius 
herinner. 

5. Psalm 110 
Die kommentaar van Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is nie 
beskikbaar nie. Hier word dus in meer besonderhede gelet op die 
kommentare van Denha-Gregorius en Išô`dâdh. Die Oos-Siriese 
opskrif van hierdie psalm is soos volg:  

Hy profeteer oor die bedeling (ekonomie) van ons Verlosser die 
Messias  

Die kommentaar van Denha-Gregorius (Vandenhoff, 1899: vertaling 
46-49, Siriese teks 46-49) begin met ’n langerige inleiding waarin die 
messiaanse karakter van die psalm uitgespel word. Hy begin met 
die Oos-Siriese opskrif. Dit word opgevolg met ’n verwysing na ’n 
opmerking van Ahob wat stel dat die psalm ’n voorspelling maak oor 
die eer wat die menslike natuur aangedoen is en oor die generasie 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  669 

van die ewige Woord van God. Verder stel hy dat die Jode die 
psalm aan die aartsvaders Abraham en Isak verbind, veral toe 
Abraham se slaaf gestuur is om Rebekka vir Isak as vrou te gaan 
haal. Hy wys egter op die onderskeid in die psalm tussen die name 
wat gebruik word, naamlik Here en my Here, wat op twee persone 
van die Drie-eenheid dui.  

In sy kommentaar op vers 12 stel hy dat Here na die Vader verwys 
en my Here na Christus in die vlees. In die kommentaar word die 
teks van die Peshitta aangehaal, en daarna gewoonlik ’n beknopte 
aanhaling van die kommentaar. Die sit aan die regterhand van God 
verwys na die eer en heerlikheid van Christus. Diegene wat onder 
sy voete geplaas word, is hulle wat Hom weerstaan, wat mense of 
demone kan wees. In vers 2 is Sion die plek waar Christus se 
evangelie begin het. Die vyande is hier die Jode en die konings wat 
sy leer aantas. Christus se volk in vers 3 is diegene wat in Hom glo. 
Die teks het ’n verdere verwysing na ’n uitspraak van Ahob en ver-
wys ook na die lesing in Grieks. Ten opsigte van die priesterskap 
volgens die orde van Melgisedek dui hy aan dat geen ander persoon 
Christus se priesterskap sal dra nie. Volgens hom het Melgisedek 
nie diere geoffer nie, maar net brood en wyn. Dat die Here aan sy 
regterhand is (v. 5), verbind hy aan die verlossing van almal, 
waartoe God Hom bystaan. Die oordeel van vers 7 verbind hy aan 
die oorlog wat die Romeine teen die Jode gevoer het en wat uit-
geloop het op die verwoesting van Jerusalem. Vers 7, met die ver-
wysing na die drink van water uit ’n stroom, verbind hy aan die tyd 
toe Jesus in die woestyn versoek is. Dat Hy daarna die hoof sal 
ophef, verwys na die opstanding uit die dood en die goddelike eer 
wat Hy sal ontvang wanneer die hele wêreld sal erken dat Hy die 
Seun van God is. 

Išô`dâdh se kommentaar op Psalm 110 is aansienlik langer as dié 
van Denha-Gregorius (vgl. Van der Eynde, 1981a:157-162; 1981b: 
172-177). Hy begin ook sy inleiding met die verwysing na die Jode 
se verklaring van die Psalm, verbind aan die sending van Abraham 
se slaaf om Rebekka as vrou vir Isak te kry. Hy verwerp egter die 
siening en stel dat dit oor ons Here (Christus) gaan. Hy sê dat dit 
duidelik uit die begin van die psalm blyk. Waar Denha-Gregorius 
kortliks verwys na die twee woorde wat vir die Here en ons Here 
gebruik word, gee Išô`dâdh ’n langer bespreking, met ’n transkripsie 
van die twee Hebreeuse woorde. Die Siriese transkripsie van die 

                                      

2 Versverwysings in afdeling 5 verwys  na die betrokke vers in Psalm 110 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

670   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

twee name is wel interessant. Die gewone naam vir die Here (Ado-
nay), transkribeer hy met ‘dwny, met behoud van die Hebreeuse 
leesmoeder. Die ander naam (Adoni) transkribeer hy sonder die 
leesmoeder (‘dny), waardeur dit duidelik blyk dat hy (of sy bron) 
geweet het van die verskillende uitspraak van die twee woorde, 
soos dit in die Hebreeuse teks gevokaliseer is. 

Alhoewel Išô`dâdh ’n meer uitgebreide kommentaar het as Denha-
Gregorius, word baie van die detail van daardie kommentaar wel by 
hom gevind. Wat ook opgemerk kan word, is dat Išô`dâdh heelwat 
verwysings na ander Skrifgedeeltes het. Dit doen hy veral by die 
messiaanse psalms. So verwys hy by vers 1 na Psalm 71:18, 
Matteus 1:24-25 en 2 Samuel 6:23 (vgl. Van der Eynde, 1981b:173). 
In vers 1 wys hy daarop dat Christus se heerskappy tot in ewigheid 
sal duur. By vers 2 het hy ’n lang verduideliking oor die septer, iets 
wat nie by Denha-Gregorius voorkom nie. Hy verbind dit aan die 
heerskappy van Christus. Die septer verwys selfs direk na Christus, 
met verwysing na Jesaja 11:1. In vers 3 verwys hy na Henana en na 
sake in die Grieks, wat nie by Denha-Gregorius voorkom nie. By 
vers 3 het hy ’n lang bespreking oor Jesus se geboorte, met ver-
wysing na die verskyning van Gabriël aan Maria en Josef. By vers 4 
beskou hy Melgisedek as Christus se verteenwoordiger. In vers 7 
verbind hy die oordeel ook aan die verwoesting van Jerusalem deur 
die Romeine en gee meer besonderhede, met verwysings na Titus, 
Vespasianus en Hadrianus. 

6. Konklusie 
Uit die bespreking is dit duidelik dat die Antiocheense eksegete 
Diodorus en Theodorus die historiese plasing van ’n spesifieke 
psalm as ’n sleutel gebruik het vir die verklaring van die besonder-
hede van die betrokke psalm. Dit geld in die algemeen, soos by 
Psalm 22, waar die verbinding aan Dawid se vlug voor Absalom die 
sleutel is. Dit geld egter ook die messiaanse psalms, soos Psalm 2 
en 110. By al die ander psalms is die historiese plasing binne die 
geskiedenis van Israel tot by die Makkabeërs. Alleen die vier mes-
siaanse Psalms word aan ’n later tyd, die tyd van Christus, verbind. 
In vertaalde vorm het Theodorus se kommentaar ’n belangrike in-
vloed uitgeoefen op die latere Oos-Siriese psalmkommentare. Dit 
het gebeur in verkorte verwerkings daarvan, soos in die kommen-
taar van Denha-Gregorius, maar ook in kommentare wat van 
verskeie bronne gebruik gemaak het, soos Išô`dâdh. In die geval 
van Išô`dâdh dra ’n beduidende deel van sy kommentaar die stem-
pel van Antiocheense eksegese. 



H.F. van Rooy 

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672  671 

Geraadpleegde bronne 

BAETHGEN, F. 1885. Der Psalmencommentar des Theodorus von Mopsuestia 
in syrischer Bearbeitung. Zeitschrift für die alttestamentliche Wissenschaft, 
5:53-101. 

BLOEMENDAAL, W. 1960. The headings of the psalms in the East Syrian 
Church. Brill: Leiden. 

CSCO = Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium 
DEVREESSE, R. 1939. Le commentaire de Theodore de Mopsueste sur les 

Psaumes 1-80. Rome: Tipografia Vaticana. (Studi e Testi 93.) 
DIETTRICH, G. 1902. Išô`dâdh’s Stellung in der Auslegungsgeschichte des 

Alten Testaments. Giessen: Töpelmann. (Beiheft Zeitschrift für die 
alttestamentliche Wissenschaft 6). 

HESPEL, R. & DRAGUET, R. 1982. Thédor bar Koni: livre des scolies. 
Recension de Séert. T. 2: Mimrè 6-11. Leuven: Peeters. (CSCO 432, 
Scriptores Syri 188.) 

HILL, R.C. 2005. Diodore of Tarsus: commentary on Psalms 1-51. Atlanta: 
Society of Biblical Literature. (Writings from the Greco-Roman World 9.) 

HILL, R.C. 2006. Theodore of Mopsuestia: commentary on Psalms 1-81. 
Atlanta: Society of Biblical Literature. (Writings from the Greco-Roman 
World 5.) 

LEONHARD, C. 2001. Ishodad of Merv’s exegesis of the Psalms 119 and 139-
147: a study in the light of the Syriac translation of Theodore of 
Mopsuestia’s commentary. Leuven: Peeters. (CSCO 585, Subsidia 107.) 

OLIVIER, J.-M. 1980. Diodori Tarsensis commentarii in Psalmos 1. Turnhout: 
Brepols. (CCSG 6.) 

SCHER, A. 1912. Theodorus bar Koni: liber scholiorum pars posterior. Paris: 
Typographeus Reipublicae. (CSCO, Scriptores Syri 66.) 

VAN DER EYNDE, C. 1981a. Commentaire d’Išo’dad de Merv sur l’Ancien 
Testament. T. 6I: Psaumes. Leuven: Peeters. (CSCO 433; Scripores Syri 
185.) (Text.) 

VAN DER EYNDE, C. 1981b. Commentaire d’Išo’dad de Merv sur l’Ancien 
Testament VI. Psaumes. Leuven: Peeters. (CSCO 434, Scripores Syri 
186.)  

VAN ROMPAY, L. 1982. Théodore de Mopsueste: fragments syriaques du 
Commentaire des Psauems (Psaumes 118 et Psaumes 138-149). Leuven: 
Peeters. (CSCO 435, Scriptores Syri 189.)  

VAN ROOY, H.F. 2009. Reading the Psalms historically: Antiochene exegesis 
and a historical reading of Psalm 46. Acta theologica, 29(2):120-134. 

VANDENHOFF, B. 1899. Exegesis Psalmorum. Imprimis Messianicorum, apud 
Syros Nestorianos e codice usque adhuc inedita illustrata. Rheine: 
Altmeppen. 

VOSTÉ, J.-M. 1945. Les citations Syro-hexaplaires d’Išô`dâdh de Merw dans le 
commentaire sur les psaumes. Biblica, 26:12-36. 

Kernbegrippe: 
Antiocheense eksegese 
messiaanse interpretasie 
psalms 



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare 

672   In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 

Key concepts: 
Antiochene exegesis 
messianic interpretation 
psalms 
 
 
 
 




