¢

‘mé
@

Die messiaanse interpretasie van die

psalms in enkele Antiocheense en Oos-

Siriese psalmkommentare

H.F. van Rooy

Eenheid vir Reformatoriese Teologie
Potchefstroomkampus
Noordwes-Universiteit

POTCHEFSTROOM
E-pos: herrie.vanrooy@nwu.ac.za

Abstract

The messianic interpretation of the psalms in a number of
Antiochene and East Syriac psalm commentaries

The Antiochene exegetes interpreted the psalms against the
backdrop of the history of Israel. They reconstructed a historical
setting for each psalm. They reacted against the allegorical
interpretation of the Alexandrian School that frequently inter-
preted the psalms from the context of the New Testament. This
article investigates the messianic interpretation of Psalms 2 and
110, as well as the interpretation of Psalm 22, frequently re-
garded as messianic in non-Antiochene circles. The interpreta-
tion of these psalms in the commentaries of Diodore of Tarsus,
Theodore of Mopsuestia and 186°dadh of Merv will be dis-
cussed, as well as the commentary of Denha-Gregorius, an
abbreviated Syriac version of the commentary of Theodore. The
commentaries of Diodore and Theodore on Psalm 110 are not
available. The interpretation of this psalm in the Syriac com-
mentary discussed by Vandenhoff and the commentary of
136°dadh of Merv, both following Antiochene exegesis, will be
used for this psalm. The historical setting of the psalms is used
as hermeneutical key for the interpretation of all these psalms.
All the detail in a psalm is interpreted against this background,
whether messianic or not. Theodore followed Diodore and
expanded on him. Denha-Gregorius is an abbreviated version
of Theodore, supplemented with data from the Syriac. 186 dadh
of Merv used Theodore as his primary source, but with the
same kind of supplementary data from the Syriac.

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672

659



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

Opsomming

Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele
Antiocheense en Oos-Siriese psalmkommentare

Die Antiocheense eksegete het die psalms geinterpreteer teen
die agtergrond van die geskiedenis van Israel. Hulle het vir elke
psalm ’'n historiese agtergrond gerekonstrueer. Dit was in
reaksie op die allegoriese interpretasie van die Aleksandrynse
skool, wat die psalms allegories verklaar het en dikwels 'n
Nuwe-Testamentiese interpretasie in die psalms ingelees het.
Hierdie artikel let op die messiaanse interpretasie van twee
psalms, naamlik Psalm 2 en 110, asook op een psalm wat dik-
wels messiaans geinterpreteer is, maar waar die messiaanse
interpretasie deur die Antiocheense eksegete verwerp s,
naamlik Psalm 22. Die interpretasie van die psalms in die kom-
mentare van Diodorus van Tarsus, Theodorus van Mopsuestia
en 186'dadh van Merv word bestudeer, sowel as die kom-
mentaar van Denha-Gregorius, 'n verkorte Siriese weergawe
van die kommentaar van Theodorus. Die kommentaar van
Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is egter nie meer beskik-
baar nie. Die interpretasie van hierdie psalm word bespreek
aan die hand van die Siriese kommentaar deur Vandenhoff en
in die kommentaar van 186 dadh van Merv, wat albei by die
Antiocheense tradisie aangesluit het. Die historiese plasing van
die verskillende psalms word in die kommentare as 'n her-
meneutiese sleutel hanteer, vir sowel die messiaanse psalms
as die nie-messiaanse psalms. Al die besonderhede van die
psalms word deur middel van hierdie sleutel verklaar. Theo-
dorus het ten nouste by Diodorus aangesluit en op sy werk
uitgebrei. Denha-Gregorius is 'n verkorte weergawe van Theo-
dorus, aangevul met gegewens vanuit 'n Siriese hoek. 186 déadh
van Merv het Theodorus as sy vernaamste bron gebruik, maar
ook vanuit 'n Siriese hoek aangevul.

1. Inleiding

Die Antiocheense eksegete, veral Diodorus van Tarsus en Theo-
dorus van Mopsuestia, het die psalms teen die agtergrond van die
geskiedenis van Israel geinterpreteer. Hulle het vir elke psalm 'n
historiese agtergrond gerekonstrueer. Die Antiocheense skool het
gereageer teen die allegoriese interpretasie van die Aleksandrynse
skool wat die psalms allegories verklaar en dikwels 'n Nuwe-
Testamentiese interpretasie in die psalms ingelees het. Diodorus en
Theodorus het slegs vier psalms direk as messiaans geinterpreteer,
naamlik Psalm 2, 8, 45 en 110. Volgens Bloemendaal (1960:2, 6 en
8) hou die messiaanse interpretasie van hierdie psalms verband met
die Nestoriaanse tradisie as sodanig. Hierdie artikel let op die

660 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

messiaanse interpretasie van twee van hierdie psalms, naamlik
Psalm 8 en 110, asook van Psalm 22, die een psalm wat dikwels as
messiaans geinterpreteer is, maar waarvan die messiaanse inter-
pretasie deur die Antiocheense eksegete verwerp is. In hierdie arti-
kel gaan besonderlik gekyk word na die kommentare van twee van
die grondleggers van die Antiocheense skool (Diodorus van Tarsus
en Theodorus van Mopsuestia). Veral die werk van Theodoreus van
Mopsuestia het 'n belangrike invloed op die Oos-Siriese interpre-
tasie van die psalms uitgeoefen. Die deurwerking hiervan kan nage-
speur word in twee Oos-Siriese kommentare wat hier bespreek
word, naamlik die Siriese psalmkommentaar in die manuskrip, be-
studeer deur Vandenhoff en in die psalmkommentaar van 186 dadh
van Merv. Vir die interpretasie van Psalm 2 en 22 kan in die be-
sonder gelet word op die werk van Diodorus en Theodorus, aan-
gesien hulle kommentaar op die twee psalms behoue gebly het.
Hulle interpretasie kan met die interpretasie van die twee psalms in
die vermelde Oos-Siriese psalmkommentare vergelyk word. Die
kommentaar van Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is egter nie
meer beskikbaar nie. Die interpretasie van hierdie psalm word aan
die hand van die Siriese kommentaar van Denha-Gregorius be-
spreek deur Vandenhoff en in die kommentaar van 1S6°dadh van
Merv, wat albei by die Antiocheense tradisie aansluit. Daar is na-
tuurlik ander Antiocheense psalmkommentare ook beskikbaar vir die
doeleindes van vergelyking, soos die kommentare van Chrysosto-
mos en Theodoretus van Cyrus. Omdat hierdie artikel veral konsen-
treer op die grondleggers van die Antiocheense psalminterpretasie
(Diodorus en Theodorus) en die deurwerking van hulle interpretasie
in die Oos-Siriese tradisie, gaan die latere Antiocheense kommen-
tatore egter vir die doeleindes van hierdie artikel buite rekening
gelaat word. 'n Uitgebreide bespreking van die wyse waarop die
Antiocheense skool die psalms benader het, word deur Van Rooy
(2009:2-8) gebied, sodat daardie inligting nie hier herhaal word nie.

2. Die vier kommentare

In hierdie artikel word die interpretasie van Psalm 2, 22 en 110 in
vier kommentare bespreek, naamlik die kommentare van Diodorus
van Tarsus, Theodorus van Mopsuestia, die Denha-Gregoriuskom-
mentaar bespreek deur Vandenhoff en die kommentaar van
IS6°'dadh van Merv. Die vier kommentare word eers kortliks be-
spreek.

Diodorus was een van die belangrikste figure in die Antiocheense
Skool. Hy het in ongeveer 393 n.C. gesterf en was die leermeester

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 661



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

van Johannes Chrysostomos en Theodorus (Hill, 2005:xi). Sy kom-
mentaar op Psalm 1-50 is deur Olivier (1980) gepubliseer. 'n Ver-
taling van hierdie kommentaar uit die oorspronklike Grieks is deur
Hill (2005) gepubliseer. Sy kommentaar het 'n inleiding gehad, waar-
in hy sy siening van die psalms opsom (Hill, 2005:1-5). Hy aanvaar
dat Dawid die outeur van al die psalms was en dat hy profeties in
die toekoms ingekyk het. Wat die historiese plasing van die psalms
betref, verbind hy sommige psalms aan die Babiloniese gevangen-
skap, en ander aan die tyd van die Makkabeérs, of Jeremia en
Hiskia. Sommige kyk terug na die geskiedenis, soos die slawerny in
Egipte. Hy het net vier psalms as messiaans beskou, naamlik Psalm
2, 8, 45 en 110. Hy aanvaar egter bloot hulle is messiaans. Nog in
sy inleiding, no6g in sy kommentaar op Psalms 2, 8 en 45 gee hy
enige rede waarom hy die betrokke psalms as messiaans beskou.
Dieselfde geld ook vir al sy historiese rekonstruksies van die
datering van die verskillende psalms. Hy stel dit bloot sonder enige
besondere motivering.

Theodorus is in ongeveer 350 n.C. gebore en is in Antiochi€ opgelei
deur onder andere Diodorus. Hy het in ongeveer 428 n.C. gesterf
terwyl hy biskop van Mopsuestia was (Hill, 2006:xv). Sy kom-
mentaar op Psalm 1-80 is in 1939 deur Devreesse gepubliseer en
weer, met 'n vertaling, deur Hill in 2006. Theodorus het sy kommen-
taar in Grieks geskryf en dit is later in Siries vertaal, soos blyk uit die
fragmente wat Van Rompay (1982) gepubliseer het. Hierdie Siriese
weergawe van die kommentaar, asook sy ander werke, het 'n groot
invloed op Oos-Siriese eksegese en op latere Oos-Siriese psalm-
kommentare uitgeoefen. Sommige kommentare was ’'n verwerking
van Theodore se kommentaar, terwyl ander weer baie stof van hom
oorgeneem het.

Van der Eynde (1981b:xxxii-xli) bied 'n uitgebreide bespreking van
Oos-Siriese werke oor die psalms. Hy sé dat die kommentaar van
die manuskrip Sachau 215, wat vir die eerste keer deur Baethgen
(1885) bespreek is, volgens die titel toegeskryf is aan Theodorus
van Mopsuestia. Dit gebruik egter die Peshitta as die basiese teks
vir die kommentaar (Van der Eynde, 1981b:xxxiii). 'n Deel van die
kommentaar handel oor die teks van die Peshitta, terwyl die res
Theodorus volg. Die teks is 'n kommentaar op die Peshitta, maar
met die gees van Theodorus in die kommentaar en met gebruik-
making van inligting van Theodorus. Dit stem tot 'n groot mate
ooreen met die kommentaar van Denha-Gregorius (Van der Eynde,
1981b:xxxiv). Van der Eynde (1981b:xxxiv) beskou ook die kom-
mentaar, beskryf deur Vandenhoff, as dieselfde as Denha-Gregorius

662 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

s’n. Hy verwys na die standpunt van Devreesse dat laasgenoemde
kommentaar 'n tweede, hersiene en uitgebreide weergawe is van
die kommentaar van die manuskrip Sachau 215 (1981b:xxxvi). Die
grootste deel van hierdie kommentaar stem ooreen met dié in die
manuskrip Sachau 215 (Van der Eynde, 1981b:xxxvi). Leonhard
(2001:14) aanvaar dat Denha-Gregorius se kommentaar uit die
negende eeu dateer en dat hierdie kommentaar op dié in manuskrip
Sachau 215 voortbou met uitbreidings van 'n soortgelyke werk van
Ahob van Qatar. Hy beskou Denha en 156°dadh as tydgenote (Leon-
hard, 2001:15). In hierdie artikel word die weergawe van Denha-
Gregorius wat deur Vandenhoff (1899) bespreek is, gebruik. In sy
studie het Vandenhoff 'n aantal psalms bespreek wat deur die Kerk
van die Ooste (die sogenaamde Nestoriaanse Kerk) as messiaans
beskou is. Enkele psalms wat nie as messiaans beskou is nie, word
ook bespreek. Laasgenoemde word wel deur ander kommentators
as messiaans beskou.

Manuskrip Sachau 215 is reeds in 1885 deur Baethgen bespreek,
maar aangesien die manuskrip nie in hierdie artikel gebruik word
nie, word daar nie verder hierop ingegaan nie. Die manuskrip wat
Vandenhoff bespreek het, word wel gebruik. Nie een van hierdie
manuskripte is volledig gepubliseer nie. Vandenhoff verskaf egter
die teks van die psalms wat as messiaans geinterpreteer word, as-
ook die teks van enkele psalms wat in ander tradisies as die Antio-
cheense messiaans geinterpreteer word. Samevattend kan dus ge-
stel word dat Theodorus van Mopsuestia se psalmkommentaar in
Siries vertaal en verwerk is en dat die manuskrip Sachau 215 'n ver-
werking is van hierdie vertaling met sekere byvoegings. Die Denha-
Gregoriuskommentaar is 'n volgende verwerking van Theodorus se
kommentaar, soortgelyk aan die kommentaar vervat in manuskrip
Sachau 215, met nog aanvullende opmerkings.

Diettrich het reeds in 1902 1S6°dadh se plek in die geskiedenis van
die interpretasie van die Ou Testament bespreek. 156°'dadh se be-
lang hou verband daarmee dat hy Theodorus se werk, asook dié
van ander Nestoriaanse vaders, intensief gebruik het (Diettrich,
1902:vii). In 2001 het Leonhard 'n baie belangrike studie oor die ver-
houding tussen die psalmkommentare van Theodorus en 186 dadh
gepubliseer. 156'dadh se kommentaar is van die grootste belang vir
die verstaan van Oos-Siriese eksegese in die negende eeu (Leon-
hard, 2001:1). 186'dadh het gebruik gemaak van 'n teks van die
Peshitta met Oos-Siriese psalmopskrifte wat die historiese plasing
van die psalms bied (Leonhard, 2001:235-236). Leonhard se studie
maak dit duidelik dat IS6°'dadh wel Theodorus se werk gebruik het.

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 663



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

In die tekste wat Leonhard bestudeer het, blyk dit dat 1IS6°dadh on-
geveer 30% van Theodorus se werk gebruik het (Leonhard, 2001:
243-244).

3. Psalm 2

Vir 'n vergelyking van die verskillende kommentare op Psalm 2, is
die Oos-Siriese psalmopskrif 'n goeie beginpunt. Theodorus het die
oorspronklike opskrifte van die psalms verwerp en het, in aansluiting
by Diodorus, 'n historiese situasie vir die verskillende psalms gere-
konstrueer. Die Oos-Siriese opskrifte bied 'n opsomming van die
eksegese van Theodorus. Die Oos-Siriese opskrif van Psalm 2 kan
soos volg vertaal word:

Hy profeteer oor die dinge wat deur die Jode gedoen is tydens
die lyding van ons Here en hy herinner ons ook aan sy
menslike natuur

Hierdie opskrif verwys na die lyding en menslike natuur van Chris-
tus. Diodorus begin sy kommentaar op hierdie psalm met 'n kort
inleiding waarin hy stel dat hierdie psalm 'n profesie oor die Here is
(Hill, 2005:2-10; Olivier, 1980:11-17). In die eerste vers verwys hy
na die woede van die Jode teenoor Hom. Die nasies en volke ver-
wys na die Jode en die volgelinge van Herodes. Vers 21 verwys na
Herodes en Pilatus. In sy kommentaar op vers 8 verwerp hy die
siening van die Ariane oor die natuur van Christus. In die hele
kommentaar op die psalm gebruik Diodorus sy messiaanse verstaan
daarvan as 'n sleutel vir die eksegese van die detail.

In sy kommentaar op hierdie psalm het Theodorus 'n baie langer en
meer gedetaileerde inleiding (Hill, 2006:14-33). Ook sy kommentaar
bevat baie meer besonderhede. Theodorus gee meer besonderhede
oor die sameswering van die Jode teen Christus. Hy noem ook
Christus se menslike natuur in die inleiding wanneer hy oor sy op-
standing uit die dood as 'n mens praat; daarna is Hy deur God
opgeneem en in beheer gestel. Theodorus verbind ook die psalm
met die dade van Herodes en Pilatus en verwerp die gedagte dat
die psalm na Dawid of Serubbabel sou kon verwys. Herodes en
Pilatus is die heidene wat teen Jesus opstaan, terwyl die Jode Hom
aan Pilatus oorgelewer het. Die leiers van vers 2 is die skrif-
geleerdes en Fariseérs. Die benadering is tipies Antiocheens deur

1 Versverwysings in afdeling 3 verwys na die betrokke vers in Psalm 2.

664 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

die historiese plasing en doel van die psalm as sleutel vir die
verstaan van die detail te gebruik.

Die Denha-Gregoriuskommentaar op Psalm 2 is gepubliseer deur
Vandenhoff (1899:32-35 van die Latynse vertaling en 22-25 van die
handgeskrewe Siriese teks). Die kommentaar begin met presies
dieselfde opskrif vir die psalm as die standaard Oos-Siriese opskrif,
naamlik met die verwysing na die lyding van die Here en sy
menslike natuur. Die teks van die Peshitta word verder as basiese
teks gebruik, met 'n kommentaar wat aansienlik korter is as dié van
Theodorus. Die kern van die Theodoruskommentaar se detail word
egter behou, soos blyk uit die volgende voorbeelde. In vers 1 word
die nasies aan Herodes en Pilatus verbind en die volke aan die hoé-
priesters, die priesters en die skrifgeleerdes. Die leiers van vers 2 is
die skrifgeleerdes en Fariseérs. In vers 3 verbind hy die Here en sy
gesalfde aan die Vader en die Seun, net soos Theodorus. In vers 7
volg hy ook vir Theodorus met die aanduiding dat dit handel oor die
geboorte van Jesus. Hy voeg egter daarby dat dit ook betrekking het
op Jesus se doop en opstanding en die onsterflikheid wat God aan
die Seun gegee het.

IS6°'dadh het 'n kort inleiding. Die Jode verbind Psalm 2 aan
Serubbabel en die huis van Gog, terwyl dit eintlik oor ons Here en
oor sy verhoging handel (Van der Eynde, 1981a:20; 1981b:125). Dit
is belangrik om daarop te let dat IS6'dadh nie na die menslike natuur
van Christus verwys nie. Wat die kommentaar self betref, is
IS6°dadh se kommentaar meer beknop as dié van Theodorus. Daar
is egter sekere detail van die twee kommentare wat ooreenstem.

In die inleiding van sy vertaling van die kommentaar van 86 dadh
gee Van der Eynde (1981b:xxiv) 'n lys van gedeeltes waar die kom-
mentaar van IS6 dadh ooreenstem met dié van Theodorus:

IS6°dadh Theodorus
25, 3 ff. 7,11-16
25,8 9,2

25, 8-10 8, 26-28
25, 10 ff. 8, 17-19
26, 6 ff. 9,13

26, 8 ff. 9, 29-31
26, 16 ff. 12, 23-29

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 665



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

In sy inleiding som 1S6°dadh die inleiding van Theodorus op met
betrekking tot die lyding en verhoging van Christus (156°dadh 25, 3
ff.). Albei verwys na die vraag wat met betrekking tot die Jode gevra
is (186°'dadh 25, 8, naamlik hoekom die nasies so woedend was
(IS6°dadh 25, 8-10). Albei verbind die nasies aan Herodes, Pilatus
en die soldate, waarvan in vers 1 melding gemaak word, met
verwysing na Handelinge 4:27 (I56°dadh 25, 10 ff.). In vers 2 verbind
hulle die leiers aan die skrifgeleerdes en Fariseérs (1S6°dadh 26, 6
ff.). In vers 3 het IS6°dadh 'n kort opmerking oor die nasies, wat hulle
van die beheer van die Vader en die Seun losgemaak het, van
Theodorus (I186°dadh 26, 8 ff.) oorgeneem. In vers 6 verwys hulle
daarna dat Jesus oorwegend in Juda gebly het (156’ dadh 26, 16 ff.).

Benewens hierdie gedeeltes waarna Van der Eynde verwys, word
daar in vers 2 verwys na die sonsverduistering tydens die kruisiging.
In hierdie verband het IS6°'dadh 'n opmerking oor die koninklike
argiewe van die Egiptenare en die Romeine. Theodorus het nie
hierdie verwysing nie, maar daar is duidelike ooreenkomste met ’'n
opmerking van Theodorus bar Koni en al die inligting waarna
IS6°'dadh verwys (vgl. Scher, 1912:134-135; Hespel & Draguet,
1982:98-99). Oor vers 4 en 5 het IS6°dadh 'n kort opmerking oor die
kruisiging deur die Romeine. Hierdie opmerking het hy nie van
Theodorus oorgeneem nie. In vers 1, 6 en 12 het 1S6°dadh op-
merkings oor die Griekse teks. Hierdie tipe opmerkings kom soms in
die kommentaar van IS6°dadh voor. Vosté (1945:23) dui aan dat die
opmerking oor vers 1 identies is met die Siro-Hexaplar. Daar kom
meer sulke opmerkings voor, maar dit is nie vir hierdie studie van
belang nie.

In sy kommentaar op vers 7 het Theodorus 'n hele afdeling oor die
ewige Woord en die menslike wese (Jesus), wat in die tyd gebore is.
Hierdie gedeelte hou verband met sy siening oor die twee nature
van Christus. IS6°dadh het dit nie oorgeneem nie. Hy is waarskynlik
versigtig om hieraan aandag te gee, weens die sensitiwiteit van die
saak in die Oos-Siriese tradisie en die probleme wat die stryd oor
die twee nature veroorsaak het. Hy sé dat die generasie van
Christus na sy geboorte uit die maagd verwys, en veral na sy
opstanding uit die dood. Hy sé dat Christus in die vlees gebore is, 'n
opmerking wat in stryd is met wat Theodorus gesé het oor die twee
nature van Christus. Theodorus se standpunt oor die twee nature
van Christus kom duidelik na vore in sy kommentaar op Psalm 8
(Hill, 2006:84-99). Volgens hom maak Psalm 8 die verskil duidelik
tussen die ewige Woord en die menslike natuur wat aangeneem is.

666 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

In sy kommentaar op vers 9 verwys 1S6°dadh na die ekonomie van
Christus. Om die Seun te soen beteken om hom lief te hé.

Dit is duidelik dat die historiese plasing van hierdie Psalm dieselfde
is in die kommentare van Theodorus en IS6 dadh en dat 156" dadh vir
'n groot deel van sy kommentaar van Theodorus afhanklik is.
Denha-Gregorius sluit ook nou by Theodorus aan, maar is aan-
sienlik korter.

4. Psalm 22

Psalm 22 word dikwels beskou as 'n messiaanse psalm, onder
andere omdat die beginwoorde van die psalm deur Jesus as ’'n
kruiswoord gebruik is. Die Antiocheense tradisie het egter hiervan
verskil. Die Oos-Siriese opskrif van hierdie psalm maak dit duidelik:

Uitgespreek deur Dawid as 'n gebed toe hy deur Absalom
agtervolg is

Die historiese plasing van die psalm word reeds in Diodorus se
kommentaar daarop aangetref (Hill, 2005:69-74). Hy sé in sy
inleiding tot die psalm dat sommige kommentators die psalm aan
Christus verbind, veral op grond van sekere ooreenkomste met die
lyding van Christus (soos die begin van die psalm wat deur Christus
as 'n kruiswoord gebruik is). Hier moet 'n mens onthou dat Diodorus
en Theodorus nie die Hebreeuse teks van Psalm 22 gebruik het nie,
maar die Septuagint. Die woord aan die einde van vers 2, wat in die
1933/1953-vertaling met “gebrul” vertaal is, is in die Septuagint
vertaal met napantwudtwv (“oortredings”). Hierdie vertaling het dit
vir hulle onmoontlik gemaak om die psalm as messiaans te
verstaan, omdat Jesus uiteraard nie sonde gedoen het nie. Diodorus
wys pertinent daarop dat Dawid sy lyding aan sy sonde toeskryf. Die
verbinding aan die vervolging deur Absalom veroorsaak ook dat die
sonde van Dawid spesifiek dié met Batseba is. Die saak van die
verdeling van die klere en die werp van die lot (Ps. 22:19) verbind hy
ook aan Dawid, alhoewel hy sé dat die woorde nog meer in Christus
vervul is. Dit maak egter nie die psalm messiaans in die oorspronk-
like konteks nie. Hy verstaan dus die detail van die psalm in die lig
van die verbinding daarvan aan die vervolging van Dawid deur
Absalom.

Theodorus se kommentaar op Psalm 22 het net gedeeltelik behoue
gebly (vgl. Hill, 2006:240-245). Die historiese plasing van die psalm
is egter presies dieselfde as dié van Diodorus, naamlik Dawid se
agtervolging deur Absalom op grond van sy sonde met Batseba. Hy

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 667



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

sé ook pertinent dat Jesus die woorde van Dawid aan die kruis aan-
gehaal het, en dat Dawid se woorde nie profeties was nie, maar oor
sy eie ervarings gehandel het.

Die kommentaar van Denha-Gregorius begin met die Oos-Siriese
opskrif en die inleiding stem ooreen met die vorige twee kommen-
tare (vgl. Vandenhoff, 1899: vertaling 35-39 en Siriese teks 28-36),
maar hy voeg daarby dat daar ander eksegete is wat die psalm aan
‘ons Heer die Messias (Christus)” verbind. Tog volg Denha-
Gregorius self die Antiocheense interpretasie en gebruik die plasing
in die tyd van Dawid se vervolging deur Absalom as sleutel vir die
verklaring van die psalm. Die honde wat hom omsingel het (Ps.
22:17) is die meelopers van Absalom en sy klere is tydens sy viug
onder die soldate van Absalom verdeel.

Ook I86'dadh volg dieselfde lyn (vgl. Van der Eynde, 1981a:43-44;
1981b:50-52). In sy inleiding wys hy daarop dat sekere kommenta-
tors die psalm aan Christus verbind, op grond van die gebruik van
die eerste gedeelte as kruiswoord deur Jesus en nog ander ooreen-
komste. Hy verwerp dit egter op grond van dieselfde redes as
Diodorus en Theodorus. Die kommentaar self is baie beknop. Tog is
daar 'n aantal opmerkings wat nie van die ander Antiocheense
kommentare oorgeneem is nie, soos 'n verwysing na Psalm 10 en
die lied van Habakuk ten opsigte van Psalm 22:3 asook 'n verwysing
na Batseba in Psalm 22:4. Behalwe vir die historiese plasing van die
psalm en die afwysing van die verbinding aan Christus, is daar
weinig wat aan die kommentaar van Theodorus en Denha-Gregorius
herinner.

5. Psaim 110

Die kommentaar van Diodorus en Theodorus op Psalm 110 is nie
beskikbaar nie. Hier word dus in meer besonderhede gelet op die
kommentare van Denha-Gregorius en 156'dadh. Die Oos-Siriese
opskrif van hierdie psalm is soos volg:

Hy profeteer oor die bedeling (ekonomie) van ons Verlosser die
Messias

Die kommentaar van Denha-Gregorius (Vandenhoff, 1899: vertaling
46-49, Siriese teks 46-49) begin met ’'n langerige inleiding waarin die
messiaanse karakter van die psalm uitgespel word. Hy begin met
die Oos-Siriese opskrif. Dit word opgevolg met 'n verwysing na ’n
opmerking van Ahob wat stel dat die psalm 'n voorspelling maak oor
die eer wat die menslike natuur aangedoen is en oor die generasie

668 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

van die ewige Woord van God. Verder stel hy dat die Jode die
psalm aan die aartsvaders Abraham en Isak verbind, veral toe
Abraham se slaaf gestuur is om Rebekka vir Isak as vrou te gaan
haal. Hy wys egter op die onderskeid in die psalm tussen die name
wat gebruik word, naamlik Here en my Here, wat op twee persone
van die Drie-eenheid dui.

In sy kommentaar op vers 12 stel hy dat Here na die Vader verwys
en my Here na Christus in die vlees. In die kommentaar word die
teks van die Peshitta aangehaal, en daarna gewoonlik 'n beknopte
aanhaling van die kommentaar. Die sit aan die regterhand van God
verwys na die eer en heerlikheid van Christus. Diegene wat onder
sy voete geplaas word, is hulle wat Hom weerstaan, wat mense of
demone kan wees. In vers 2 is Sion die plek waar Christus se
evangelie begin het. Die vyande is hier die Jode en die konings wat
sy leer aantas. Christus se volk in vers 3 is diegene wat in Hom glo.
Die teks het 'n verdere verwysing na 'n uitspraak van Ahob en ver-
wys ook na die lesing in Grieks. Ten opsigte van die priesterskap
volgens die orde van Melgisedek dui hy aan dat geen ander persoon
Christus se priesterskap sal dra nie. Volgens hom het Melgisedek
nie diere geoffer nie, maar net brood en wyn. Dat die Here aan sy
regterhand is (v. 5), verbind hy aan die verlossing van almal,
waartoe God Hom bystaan. Die oordeel van vers 7 verbind hy aan
die oorlog wat die Romeine teen die Jode gevoer het en wat uit-
geloop het op die verwoesting van Jerusalem. Vers 7, met die ver-
wysing na die drink van water uit 'n stroom, verbind hy aan die tyd
toe Jesus in die woestyn versoek is. Dat Hy daarna die hoof sal
ophef, verwys na die opstanding uit die dood en die goddelike eer
wat Hy sal ontvang wanneer die hele wéreld sal erken dat Hy die
Seun van God is.

IS6°'dadh se kommentaar op Psalm 110 is aansienlik langer as dié
van Denha-Gregorius (vgl. Van der Eynde, 1981a:157-162; 1981b:
172-177). Hy begin ook sy inleiding met die verwysing na die Jode
se verklaring van die Psalm, verbind aan die sending van Abraham
se slaaf om Rebekka as vrou vir Isak te kry. Hy verwerp egter die
siening en stel dat dit oor ons Here (Christus) gaan. Hy sé dat dit
duidelik uit die begin van die psalm blyk. Waar Denha-Gregorius
kortliks verwys na die twee woorde wat vir die Here en ons Here
gebruik word, gee 156'dadh ’n langer bespreking, met 'n transkripsie
van die twee Hebreeuse woorde. Die Siriese transkripsie van die

2 Versverwysings in afdeling 5 verwys na die betrokke vers in Psalm 110

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 669



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

twee name is wel interessant. Die gewone naam vir die Here (Ado-
nay), transkribeer hy met ‘dwny, met behoud van die Hebreeuse
leesmoeder. Die ander naam (Adoni) transkribeer hy sonder die
leesmoeder (‘dny), waardeur dit duidelik blyk dat hy (of sy bron)
geweet het van die verskillende uitspraak van die twee woorde,
soos dit in die Hebreeuse teks gevokaliseer is.

Alhoewel 186°dadh 'n meer uitgebreide kommentaar het as Denha-
Gregorius, word baie van die detail van daardie kommentaar wel by
hom gevind. Wat ook opgemerk kan word, is dat I56'dadh heelwat
verwysings na ander Skrifgedeeltes het. Dit doen hy veral by die
messiaanse psalms. So verwys hy by vers 1 na Psalm 71:18,
Matteus 1:24-25 en 2 Samuel 6:23 (vgl. Van der Eynde, 1981b:173).
In vers 1 wys hy daarop dat Christus se heerskappy tot in ewigheid
sal duur. By vers 2 het hy 'n lang verduideliking oor die septer, iets
wat nie by Denha-Gregorius voorkom nie. Hy verbind dit aan die
heerskappy van Christus. Die septer verwys selfs direk na Christus,
met verwysing na Jesaja 11:1. In vers 3 verwys hy na Henana en na
sake in die Grieks, wat nie by Denha-Gregorius voorkom nie. By
vers 3 het hy ’'n lang bespreking oor Jesus se geboorte, met ver-
wysing na die verskyning van Gabriél aan Maria en Josef. By vers 4
beskou hy Melgisedek as Christus se verteenwoordiger. In vers 7
verbind hy die oordeel ook aan die verwoesting van Jerusalem deur
die Romeine en gee meer besonderhede, met verwysings na Titus,
Vespasianus en Hadrianus.

6. Konklusie

Uit die bespreking is dit duidelik dat die Antiocheense eksegete
Diodorus en Theodorus die historiese plasing van ’n spesifieke
psalm as 'n sleutel gebruik het vir die verklaring van die besonder-
hede van die betrokke psalm. Dit geld in die algemeen, soos by
Psalm 22, waar die verbinding aan Dawid se vlug voor Absalom die
sleutel is. Dit geld egter ook die messiaanse psalms, soos Psalm 2
en 110. By al die ander psalms is die historiese plasing binne die
geskiedenis van lIsrael tot by die Makkabeérs. Alleen die vier mes-
siaanse Psalms word aan 'n later tyd, die tyd van Christus, verbind.
In vertaalde vorm het Theodorus se kommentaar 'n belangrike in-
vloed uitgeoefen op die latere Oos-Siriese psalmkommentare. Dit
het gebeur in verkorte verwerkings daarvan, soos in die kommen-
taar van Denha-Gregorius, maar ook in kommentare wat van
verskeie bronne gebruik gemaak het, soos 1S6°'dadh. In die geval
van 186 dadh dra 'n beduidende deel van sy kommentaar die stem-
pel van Antiocheense eksegese.

670 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672



H.F. van Rooy

Geraadpleegde bronne

BAETHGEN, F. 1885. Der Psalmencommentar des Theodorus von Mopsuestia
in syrischer Bearbeitung. Zeitschrift fiir die alttestamentliche Wissenschaft,
5:53-101.

BLOEMENDAAL, W. 1960. The headings of the psalms in the East Syrian
Church. Brill: Leiden.

CSCO = Corpus Scriptorum Christianorum Orientalium

DEVREESSE, R. 1939. Le commentaire de Theodore de Mopsueste sur les
Psaumes 1-80. Rome: Tipografia Vaticana. (Studi e Testi 93.)

DIETTRICH, G. 1902. 186 dadh’s Stellung in der Auslegungsgeschichte des
Alten Testaments. Giessen: Topelmann. (Beiheft Zeitschrift fur die
alttestamentliche Wissenschaft 6).

HESPEL, R. & DRAGUET, R. 1982. Thédor bar Koni: livre des scolies.
Recension de Séert. T. 2: Mimré 6-11. Leuven: Peeters. (CSCO 432,
Scriptores Syri 188.)

HILL, R.C. 2005. Diodore of Tarsus: commentary on Psalms 1-51. Atlanta:
Society of Biblical Literature. (Writings from the Greco-Roman World 9.)

HILL, R.C. 2006. Theodore of Mopsuestia: commentary on Psalms 1-81.
Atlanta: Society of Biblical Literature. (Writings from the Greco-Roman
World 5.)

LEONHARD, C. 2001. Ishodad of Merv's exegesis of the Psalms 119 and 139-
147: a study in the light of the Syriac translation of Theodore of
Mopsuestia’s commentary. Leuven: Peeters. (CSCO 585, Subsidia 107.)

OLIVIER, J.-M. 1980. Diodori Tarsensis commentarii in Psalmos 1. Turnhout:
Brepols. (CCSG 6.)

SCHER, A. 1912. Theodorus bar Koni: liber scholiorum pars posterior. Paris:
Typographeus Reipublicae. (CSCO, Scriptores Syri 66.)

VAN DER EYNDE, C. 1981a. Commentaire d’lSo’dad de Merv sur I'Ancien
Testament. T. 6l: Psaumes. Leuven: Peeters. (CSCO 433; Scripores Syri
185.) (Text.)

VAN DER EYNDE, C. 1981b. Commentaire d’l8o’dad de Merv sur I’Ancien
Testament VI. Psaumes. Leuven: Peeters. (CSCO 434, Scripores Syri
186.)

VAN ROMPAY, L. 1982. Théodore de Mopsueste: fragments syriaques du
Commentaire des Psauems (Psaumes 118 et Psaumes 138-149). Leuven:
Peeters. (CSCO 435, Scriptores Syri 189.)

VAN ROOQY, H.F. 2009. Reading the Psalms historically: Antiochene exegesis
and a historical reading of Psalm 46. Acta theologica, 29(2):120-134.
VANDENHOFF, B. 1899. Exegesis Psalmorum. Imprimis Messianicorum, apud
Syros Nestorianos e codice usque adhuc inedita illustrata. Rheine:

Altmeppen.

VOSTE, J.-M. 1945. Les citations Syro-hexaplaires d’186 dadh de Merw dans le

commentaire sur les psaumes. Biblica, 26:12-36.

Kernbegrippe:

Antiocheense eksegese
messiaanse interpretasie
psalms

In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672 671



Die messiaanse interpretasie van die psalms in enkele Antiocheense ... kommentare

Key concepts:

Antiochene exegesis
messianic interpretation
psalms

672 In die Skriflig 45(2 & 3) 2011:659-672





