
 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  95 

Die teologies-polemiese gerigtheid van 
Genesis 1-3: implikasies vir die 
gereformeerde leer oor die erfsonde 

N. Vorster 
Skool vir Kerkwetenskappe 
Potchefstroomkampus 
Noordwes-Universiteit 
POTCHEFSTROOM 
E-pos: nvorster@telkomsa.net 

Abstract 

The theological polemic purpose of Genesis 1-3: implications 
for the reformed doctrine on original sin 

This article focuses on the polemic nature of Genesis 1-3 and 
the implications thereof on the reformed doctrine regarding 
original sin. In the first place the views of the creation narratives 
as historical-literal and mythological material are discussed. 
Thereafter the article proposes that the creation narratives must 
be treated as theological material with a polemic and prophetic 
purpose. The implications of this for the reformed doctrine on 
original sin are subsequently discussed.  
Opsomming 

Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: 
implikasies vir die gereformeerde leer oor die erfsonde 

Hierdie artikel probeer ’n bydrae maak tot hernude besinning 
oor die Christelike skeppingsleer deur te fokus op die pole-
miese gerigtheid van Genesis 1-3 en die implikasies wat dit vir 
die gereformeerde leer oor die erfsonde het. Dit bespreek in die 
eerste plek die siening van Genesis 1-3 as histories-letterlike en 
mitologiese stof. Daarna stel dit voor dat Genesis 1-3 as teo-
logiese stof met ’n polemiese en profetiese gerigtheid hanteer 
word. Vervolgens word die implikasies hiervan vir die gerefor-
meerde leer oor die erfsonde bespreek. 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

96   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

1. Inleidend 
Die skeppingsleer geniet nuwe prominensie in die dogmatiek weens 
verskeie redes. In die eerste plek is Genesis 1-3 van besondere 
belang vir ’n Christelike antropologie. Die moderne Christelike tra-
disie gebruik hoofsaaklik die mens se beeldskap van God as be-
gronding vir ’n Christelike konsep van menswaardigheid en mense-
regte. Tweedens lei die ekologiese krisis tot hernude besinning oor 
die Christelike skeppingsleer (vgl. Rogerson, 2001:38). Tot watter 
mate het ’n onverantwoordelike eksegese van Genesis 1:26-28 by-
gedra tot die ekologiese krisis? Die historikus Lynn White (1967: 
1203-1207) het byvoorbeeld groot opslae gemaak toe hy die Chris-
tendom beskuldig het van ’n aandadigheid aan die ekologiese krisis 
wat volgens hom voortvloei uit die Christendom se verstaan van die 
kultuuropdrag in Genesis 1:26-28. Die vraag is: Hoe kan die Christe-
like skeppingsleer bydra tot ’n verantwoordelike Christelike omge-
wingsetiek? Derdens het natuurwetenskaplike uitvindings klassieke 
histories-letterlike verklarings van Genesis 1-3 as agtergehaal be-
wys. Hernude besinning oor die boodskap van Genesis 1-3 is daar-
om nodig.  

Hierdie artikel fokus op die polemiese gerigtheid van Genesis 1-3 en 
die implikasies daarvan vir die gereformeerde leer oor die erfsonde. 
Dit bespreek allereers die siening van Genesis 1-3 as histories-
letterlike en mitologiese stof. Daarna stel dit voor dat Genesis 1-3 as 
teologiese stof met ’n polemiese en profetiese gerigtheid hanteer 
word. Ten slotte word die implikasies hiervan vir die gereformeerde 
leer oor die erfsonde bespreek. 

2. Histories-letterlike benadering 
Die histories-letterlike benadering is in die Middeleeue deur die 
Rooms Katolisisme gevolg en in die moderne tyd deur die fun-
damentalistiese beweging wat in die vroeg twintigste eeu in Noord-
Amerika ontstaan het. Sommige konserwatiewe teoloë soos Louis 
Berkhof (1958:141) handhaaf ook die siening dat die skeppings-
verhale histories-letterlike stof is. Volgens die histories-letterlike sie-
ning moet die skeppingsverhale streng letterlik verklaar word. Die 
Bybel word gesien as ’n boek wat benewens sy teologiese bood-
skap ook natuurwetenskaplike inligting gee. Die aarde is ongeveer 
6 000 jaar oud en is in ses dae van 24 uur geskape. Fundamenta-
listiese bewegings poog dikwels om pseudowetenskaplike gege-
wens te verskaf wat die Bybelse skeppingsverhale reg bewys. Die 
histories-letterlike benadering skep egter onhoudbare probleme. 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  97 

2.1 Spanning met moderne wetenskap 

In die eerste plek maak ’n histories-letterlike benadering van Gene-
sis 1-3 die Bybel ongeloofbaar, omdat dit die Bybel in konflik met 
bewese wetenskaplike feite bring. Die wetenskap het byvoorbeeld 
reeds bewys dat die aarde biljoene jare oud is, terwyl fossiele van 
diere gevind is wat ook miljoene jare oud is. Die wetenskaplike 
metodes wat gebruik word om ouderdomme te bepaal soos die 
koolstofdioksiedtoets, die voorkoms van ringe in fossiele en toetse 
op yslae is redelik eenvoudig en die resultate kan op verskeie ma-
niere gekontroleer word. Wetenskaplikes het verder reeds aange-
toon dat die sterrestelsel miljarde jare oud is wanneer die aantal 
ligjare bereken word wat dit hulle lig neem om die aarde te bereik.  

Binne kreasionistiese kringe1 word hierdie wetenskaplike bevindings 
soms op epistemologiese gronde bevraagteken. Die argument is dat 
alle wetenskaplike kennis deur vooronderstellings beïnvloed word 
en daarom voorlopig van aard is (vgl. Velema & Van Genderen, 
1992:260). Wetenskap word beskryf as “louter teorie”. Natuurlik 
word alle wetenskap deur vooronderstellings beïnvloed, maar dit is 
onjuis om te beweer dat die natuurwetenskappe net uit teorieë of 
modelle bestaan. Die geloofwaardigheid van natuurwetenskaplike 
teorieë kan getoets word aan empiries-verifieerbare resultate. Die 
wetenskap het byvoorbeeld duidelik en onweerlegbaar bewys dat 
die aarde rond is. Die stelling dat die aarde rond is kan nie 
afgemaak word as ’n “louter teorie” wat gegrond is op vooronder-
stellings nie. Die poging om natuurwetenskaplike bevindings oor die 
ouderdom van die aarde te bevraagteken op grond van episte-
mologiese argumente is ongeloofbaar en onoortuigend.  

Du Toit (1964:40) het reeds in 1964 daarop gewys dat funda-
mentalistiese groeperings fouteer deur die Skrif en wetenskap op ’n 
onoortuigende en kunsmatige wyse te probeer versoen. Dit aanvaar 
dat die Bybel presiese wetenskaplike kennis weergee, en dat 
Genesis ’n moderne wetenskaplike wêreldbeeld bevat. Die waarheid 
van geloof word as wetenskaplik aanwysbaar beskou, met die 
gevolg dat openbaring en wetenskap op dieselfde vlak gestel word. 
Hierteenoor moet gestel word dat die eiesoortige aard van die Bybel 
gerespekteer moet word, en dat Skrif en wetenskap nie op ’n 
kunsmatige manier met mekaar versoen moet word nie. Die 
poëtiese taal in Genesis 1 wat na vore kom in simmetriese en her-

                                      

1 Kreasionisme is ’n denkrigting wat die skeppingsverhale letterlik interpreteer en 
as gesagvol op ’n nattuurwetenskaplike vlak beskou. 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

98   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

halende patrone kan byvoorbeeld nie in wetenskaplike taal verander 
of vertaal word nie (vgl. Turner, 2000:19). Ons moet die Skrif en 
belydenis daarom in sy eie reg bestudeer. Natuurwetenskaplike 
gegewens mag nooit ’n bindende maatstaf vir Skrifverklaring wees 
nie. Andersyds kan natuurwetenskaplike ontdekkings egter help om 
te vra of die Bybel reg verstaan word. Indien wetenskaplike ontdek-
kings onteenseglik wys dat ons verklarings van die Skrif onhoudbaar 
is, moet teologiese dogmas herformuleer word (vgl. Du Toit, 
1964:45, 46, 112; Bavinck, 1928b:458). Pogings om standpunte oor 
die skepping te verdedig wat duidelik nie waar is nie, bring die ge-
loofwaardigheid van die Christendom in die gedrang.  

2.2 Die geosentriese wêreldbeeld in die Bybel 

Die implikasie van ’n histories-letterlike benadering is dat die geo-
sentriese wêreldbeeld wat in Genesis 1:6-8 en die res van die Skrif 
voorkom noodwendig as ’n natuurwetenskaplike waarheid en as 
normatief bindend beskou moet word. Klassieke gereformeerde teo-
loë soos Kuyper, Bavinck en Vriezen gee toe dat die Bybel ’n geo-
sentriese wêreldbeeld handhaaf (Bavinck, 1928b:446; Kuyper, 
s.a.:76, 78; Vriezen, 1977:361). Du Toit (1964:58-61) beskryf die 
geosentriese wêreldbeeld wat in die Bybel voorkom soos volg met 
verwysing na Skrifgedeeltes: 

Volgens die geosentriese wêreldbeeld is die hemel ’n uitspan-
sel of firmament wat die aarde omhul en die aardse en hemelse 
oseane uitmekaar hou (Gen. 1:6, 7; Job 26:11; Jes. 40:22). As 
die waters van die twee oseane saamvloei, kom die toestand 
van Gen. 1:2 weer tot stand. Dit is wat gebeur met die sond-
vloed (vgl. Gen. 7:11; Ps. 104:3; 148:4). Bokant die oseaan is 
die woning van God wat soos ’n hoë solder oor die oseaan rus 
(Ps. 29:10; 104:3). Daar word ook onderskei tussen verskeie 
hemele (1 Kon. 8:27; Deut. 10:14; Neh. 9:6; Ps. 148:4).  

Die aarde word gesien as ’n goed-saamgevoegde gebou wat in 
die onderaardse waters ingesink is (1 Sam. 2:8; Spr. 8:25, 29; 
Job 9:6). Die aarde rus op die onderste oseaan of wêreldvloed 
(Gen. 1:2). Hierdie oseaan omgewe die aarde ook van alle 
kante (Ps. 104:6). Die aarde staan in ’n geheimnisvolle ver-
binding met die onderste waters deur bronne en strome. Hierdie 
verbinding kan noodlottig word wanneer die bronne van die 
‘groot dieptes’ oopgaan (Gen. 7:11). Onder die aarde is die 
doderyk of Sjeool. Dit is die plek waarna goddelose mense 
gaan ná hulle dood.  



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  99 

Teoloë wat die letterlike benadering volg, moet konsekwent wees in 
hulle benadering. Indien letterlike uitgangspunte aanvaar word soos 
dat die aarde 6 000 jaar oud is en in ses dae van 24 uur geskape is, 
moet die geosentriese wêreldbeeld ook aanvaar word.  

2.3 Die ryke gevarieerdheid van materiaal oor die skepping 
in die Ou Testament 

In die Bybel word ’n ryke variasie van materiaal oor die skepping 
gevind. Hierdie materiaal is egter geensins sistematies van aard nie, 
en stem nie altyd feitelik ooreen nie. Dit bring egter nie die gesag-
volheid en openbaringskarakter daarvan in die gedrang nie. Die Ou 
Testament bevat byvoorbeeld verskeie skeppingsweergawes en gee 
’n perspektief met vele fasette op die verhouding tussen Skepper en 
skepping (Westermann, 1974:5). ’n Voorbeeld is die verskille tussen 
Genesis 1 en 2. Die orde waarin die skepsele geskape is verskil in 
die verhale. In hoofstuk 1: plante, diere, mense. In hoofstuk 2: die 
man, die tuin, die diere, die vrou. Die een verhaal speel af binne die 
konteks van ’n watermassa wat georden word, terwyl die ander 
binne die konteks van ’n woestyn afspeel. Genesis 1 praat van ’n 
skepping deur woorde, terwyl Genesis 2 dui op ’n skepping deur 
dade.  

Die skeppingsweergawe wat in Genesis 2 gegee word, is onver-
soenbaar met Genesis 1 en gee beslis nie net ’n nadere verduide-
liking van natuurwetenskaplike feite in Genesis 1 soos histories-
letterlike verklaarders beweer nie. Indien die histories-letterlike be-
nadering gevolg word, sal noodwendig afgelei moet word dat hierdie 
verhale teenstrydig is (vgl. Barth, 1958:80). Inhoudelike teenstrydig-
hede tussen die Genesisverhale en stof wat byvoorbeeld in profe-
tiese literatuur voorkom, sou ook aangetoon kan word. Die vraag is 
egter: Waarom het die samestellers van Genesis twee skeppings-
berigte wat ooglopende teenstrydige feite bevat langs mekaar 
geplaas? Waarom het hulle nie die twee weergawes probeer 
harmonieer nie? Die redigeerders het duidelik besef dat die twee 
verhale ditself nie as histories-letterlike stof voordoen nie, maar dat 
hulle eenheid op ’n teologiese vlak lê. König (1988:10) wys tereg 
daarop dat die ongeredigeerde verskille tussen Genesis 1 en 2 ’n 
aanduiding is dat die redigeerders nie belanggestel het in die 
presiese wyse waarop alles ontstaan het nie, maar wel in die teo-
logiese boodskap oor die verhouding tussen God en mens. Indien 
Genesis 1 en 2 histories-letterlik verklaar word, is hulle teenstrydig. 
Indien hulle egter teologies-profeties geïnterpreteer word, is hulle 
onlosmaaklik aan mekaar verbonde en vorm hulle ’n onlosmaaklike 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

100   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

teologiese geheel. In Genesis 1 is dit die mens vir God en in 
Genesis 2 is dit God vir die mens. Die feit dat die twee skep-
pingsverhale uit verskillende bronne ontstaan het, beteken nie dat 
die twee skeppingsverhale nie as ’n teologiese eenheid gelees kan 
word nie. Dit is byvoorbeeld moontlik dat “P” Genesis 1-11 saam-
gestel het deur “J” in sy eie weergawe te inkorporeer (vgl. Rogerson, 
2001:60). 

3. Die mitologiese verstaan van Genesis 1-3 
Die ontdekking van die Babiloniese skeppingsgeskrif, Enuma Elish, 
aan die einde van die negentiende eeu het vrae laat ontstaan oor 
die verband tussen die Bybelse skeppingsverhale en skeppings-
mites wat in die Antieke Ooste voorgekom het. Genesis 1 toon 
byvoorbeeld sterk ooreenkomste met die Babiloniese skeppings-
verhaal wat in die Enuma Elish-epos gevind word. Volgens Enuma 
Elish het alles aanvanklik uit chaos bestaan. ’n Oorlog het ontstaan 
tussen Marduk, die god van orde, en Tiamat, die god van chaos. 
Marduk het die liggaam van Tiamat in twee geskeur en daaruit die 
waters bo die aarde en onder die aarde geskape, met die aarde in 
die middel. So het hy chaos in orde verander. Sedertdien is ontdek 
dat die weergawe in Enuma Elish op sy beurt sterk ooreenkomste 
toon met skeppingsmites wat in ander antieke kulture bestaan het. 
Die vraag is dus nie meer wat die verhouding tussen die Bybelse 
skeppingsverhale en Babiloniese skeppingsverhale is nie, maar wel 
oor hulle verhouding met ’n hele tradisie van skeppingsmites wat oor 
duisende jare in die Antieke Ooste ontwikkel het. Die Jahwistiese 
skeppingsverhaal toon byvoorbeeld sterk ooreenkomste met ’n 
Mesopotamiese skeppingsmite wat oor die tuin Eden handel. In dié 
tuin het ’n glorieryke wese gewoon wat hoogmoedig geword het oor 
sy wysheid en skoonheid. Die skepper het hom daarom van die 
heilige berg afgegooi na die aarde toe (vgl. Von Rad, 1972:98).  

Weens die sterk ooreenkomste met Oosterse skeppingsmites meen 
sommige teoloë dat Genesis 1-3 bestaande mites oorneem en daar-
om as mitologiese stof geïnterpreteer moet word. Bekende verteen-
woordigers van die mitologiese verstaan is Hermann Gunkel en 
Claus Westermann.  

Tydens die Verligting is mites verstaan as stories oor gode wat on-
histories, vals en fiktief van aard is. Hierdie negatiewe siening van 
mites is deur Rudolf Bultmann na die teologie oorgedra in sy poging 
om die Skrif te ontmitologiseer (vgl. Westermann, 1974:12-13). 
Gunkel (1984:33, 44) het die skeppingsverhale op ’n Bultmaniaanse 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  101 

wyse beskryf as etiologiese mites – ’n soort sprokie, wat ewige 
geestelike waarhede in ’n storievorm oordra.  

In die twintigste eeu het belangrike ontwikkelings egter binne die 
teologie plaasgevind ten opsigte van die verstaan van die literêre 
aard en inhoudelike kenmerke van mites. Volgens Westermann 
(1974:12-13) het ’n besef ontstaan dat mites nie noodwendig as die 
teenpool van geskiedenis gesien moet word nie. Die antieke skep-
pingsmites het oorspronklik binne die konteks van oorlewing en die 
gevoel van bedreiging ontstaan. Hulle funksie was om sekuriteit te 
bied deur die bestaande realiteit in die lig van die oorsprong van die 
skepping te verklaar. ’n Verstaan van die begin van alle dinge lei tot 
’n verstaan van die struktuur van die teenswoordige realiteit en dit 
skep ’n betekenisvolle kontinuïteit. Volgens Westermann (1974:13) 
moet die Bybelse skeppingsverhale in hierdie lig verstaan word. 
Daar kan alleen oor die oorsprong van die skepping nagedink en 
besin word deur “stories” daaroor te vertel. Die prehistoriese geskie-
denis val immers buite die sfeer van menslike ervaring. Slegs deur 
die oorsprong van alle dinge voortdurend in herinnering te roep, kan 
die menslike geskiedenis as ’n betekenisvolle en kontinue gebeur-
tenis ervaar word.  

Hoewel die skeppingsverhale mitologiese beelde gebruik wat in die 
Antieke Ooste in omloop was, is die skeppingsverhale duidelik nie 
mites nie. Die unieke kenmerk van mites is dat dit dramatiese en 
liriese taal gebruik om die verhouding tussen die natuurlike en 
geestelike realiteite in storievorm te beskryf as gebeure wat altyd en 
deurentyd waar is (vgl. Barth, 1958:84-85; Brueggemann, 1982:16; 
Paas, 2003:99). Die skeppingsverhale het daarteenoor ’n spesifieke 
fokus en gerigtheid. Dit bevat geen teogonieë wat die ontstaan van 
die skepping toeskryf aan ’n stryd tussen goddelike magte nie, en dit 
skryf ook geen ritueel voor wat mense in staat stel om die 
mitologiese drama te herhaal en daarmee beheer oor die strydende 
magte te behou nie. Tweedens is mites nie teosentries van aard nie, 
hoewel gode gewoonlik figure in mites is (vgl. Paas, 2003:98). Dit 
poog nie om die mens in ’n verhouding tot God te bring nie, maar 
wel om die struktuur van die realiteit en die enigma waarin die rea-
liteit ditself bevind, te verklaar. Die skeppingsverhale is hierteenoor 
nie kosmologiese stof nie, maar uitsluitlik teosentriese stof wat oor 
kennis van God handel. Die nie-mitologiese aard van die skeppings-
gegewens in die Bybel word waarskynlik die duidelikste geïllustreer 
in die feit dat dit demitologiserend en suiwerend met Antieke Oos-
terse skeppingsmites omgaan. Antieke sienings van die skepping 
word gedemitologiseer en in ’n teologiese verhouding gebring met 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

102   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

Jahweh se historiese verlossingsdade. Die Chaoskampf-beelde 
word byvoorbeeld in Genesis 1 en in poëtiese gedeeltes gebruik, 
maar geen religieuse betekenis word aan hierdie magte geheg nie. 
Die Chaoskampf is ’n gemaklike verwysingsbron vir Bybelskrywers 
om God se mag en soewereiniteit oor die bose uit te druk (vgl. Paas, 
2003:79). Dit word weerspieël deur die nie-konstante en dikwels 
teenstrydige wyses waarop hierdie beelde gebruik word (vgl. 
McCarthy, 1984:84-85).  

Die sterk ooreenkomste tussen Genesis 1-3 en die Babiloniese 
skeppingsverhale moet verklaar word in die lig daarvan dat Genesis 
1-3 krities-polemiese stof is wat ’n korreksie bied op die Babiloniese 
skeppingsverhale (vgl. 4.4). Die Bybelskrywers maak gebruik van 
motiewe wat in die Babiloniese omgewing in omloop was, maar 
lewer as gevolg van die besondere openbaring ’n skeppingsleer, wat 
ten spyte van vele ooreenkomste totaal verskillend is (vgl. Du Toit, 
1964:66). Mitologiese beelde word dus gebruik, maar die mito-
logiese inhoud word nie aanvaar nie.  

Hoewel dele van Genesis 1-3 besonder beeldryk is en daarom 
sekerlik figuurlik verklaar moet word, spesifiek Genesis 3, het die 
verhale ook ’n historiese dimensie. Barth (1958:78-79) noem die 
skeppingsverhale “nie-historiese” geskiedenis.2 Nie-histories in die 
sin dat dit nie eksakte, konkrete, historiese gebeure weergee nie, 
maar tog ’n vorm van geskiedenis is, aangesien die historiese 
realiteite van God en die verbond van genade die kerntemas in die 
verhale is. God het immers werklik die skepping geskape en Hy 
beskerm werklik die skepping teen bedreiging. Hy het werklik in ’n 
verbond met die mens getree, die Bose bestaan werklik en die 
sondeval is ’n historiese werklikheid (vgl. ook König, 1988:41). 
Hierdie historiese werklikhede word in die skeppingsverhale in 
poëtiese, kunsprosaïese en paraboliese genres verpak.  

                                      

2 Barth (1958:81) verwerp die beskrywing van die skeppingsverhale as mites, 
maar beskryf die skeppingsverhale as ’n degeneratiewe vorm van mite. Die 
skeppingsverhale is volgens Barth ’n sage wat deur middel van legendes en 
anekdotes ’n intuïtiewe en poëtiese weergawe gee van ’n pre-historiese realiteit 
binne die grense van tyd en ruimte. 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  103 

4. Die skeppingsverhale as teologiese stof met ’n 
profetiese en polemiese gerigtheid 

4.1 Skeppingsverhale as teologiese stof 

Volgens Berkhof (1986:162) was Calvyn en Luther die eerste teoloë 
wat in reaksie teen die Rooms Katolisisme benadruk het dat die 
skeppingsverhale as teologiese stof gelees moet word, en nie as 
stof wat kosmologiese kennis gee nie. Calvyn (1984, Inst. i:xiv:20) 
wys byvoorbeeld daarop dat die skeppingsverhale oor kennis van 
God handel en nie oor die struktuur van die wêreld nie.  

Du Toit (1964:21) wys tereg daarop dat die gereformeerde bely-
denisskrifte slegs op die teologiese beginsels wat in die skep-
pingsverhale voorkom, fokus en dat dit die Bybelse woorde self 
gebruik. Dit probeer nie om die skeppingsverhale in sy kleinere 
besonderhede te verklaar nie (vgl. NGB, art. 8, 9, 12, 14 en die 
geloofsbelydenis van Nicea). Nêrens in die belydenisskrifte word ’n 
streng letterlike benadering as deel van ons belydenis oor die 
skeppingsverhale voorgehou nie. Inteendeel, NGB artikel 2 verklaar 
nadruklik dat die Skrif ons leer dit wat ons vir ons saligheid benodig. 

Gereformeerde teoloë ná Calvyn is dit eens dat die Bybel nie as ’n 
wetenskaplike handboek gelees moet word nie, maar dat dit ’n reli-
gieuse bestemming het, en daarom as teologiese stof gelees moet 
word (vgl. Bavinck, 1928a:1:415; Berkhof, 1986:162; Vriezen, 1977: 
361). Selfs die historiese stof in die Bybel het ’n teologiese en 
profetiese inhoud en gee nie eksakte, kontroleerbare, wetenskaplike 
feite nie (Bavinck, 1928a:361, 362). Die skeppingsverhale moet 
daarom ook as profetiese materiaal gelees word, maar dan nie as 
materiaal wat vooruitkyk nie, maar terugkyk (Du Toit, 1964:55). Die 
kenmerk van profetiese stof is dat dit nie kronologies is nie, maar 
momenteel gebeurtenisse weergee wat saaklik, maar nie histories 
nie, saamval. Konkreet-historiese en eskatologiese momente word 
dikwels nie van mekaar onderskei nie. Die dag van die Here (yom 
Yahweh) word byvoorbeeld as onmiddellik-komende voorgestel. Die 
profetiese aard van die skeppingsverhale bestaan daarin dat die stof 
die verlede en die hede aan mekaar verbind; die oorspronklike en 
die aktuele. Die geloof in die skepping is van fundamentele bete-
kenis vir alle mense en niemand kan homself distansieer van die feit 
dat God alles geskape het nie (vgl. Paas, 2003:426). 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

104   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

4.2 Teologie in ’n natuurwetenskaplike omhulsel 

Ons vind in Genesis 1, soos op ander plekke in die Skrif, teologie in 
die natuurwetenskaplike omhulsel van ’n antieke tyd. Die Bybelse 
siening van die skepping moet egter nie verkeerd verstaan word as 
’n primitiewe poging tot wetenskap nie. Die Bybel handel nie oor 
spekulatiewe vrae oor die oorsprong van die skepping nie, maar 
gebruik bloot die antieke wêreldbeeld van die tyd om hulle geloof in 
Jahweh te bely. Anderson (1994:4) haal in hierdie verband Ludwig 
Köhler aan: 

The Old Testament story of creation does not answer the ques-
tion: ‘How did the world come into being?’ with the answer: 
‘God created it,’ but answers the question ‘From where does 
the history of God’s people derive its meaning?’ with the 
answer: ‘God has given the history of His people its meaning 
through creation.’  

Die geosentriese wêreldbeeld in die Skrif sal probleme skep indien 
die Bybel, soos deur die meganiese inspirasieteorie, as ’n goddelike 
diktaat gehanteer word wat a-histories verklaar moet word. God 
dikteer egter nie op ’n meganiese wyse deur die Gees aan die 
Bybelskrywers nie. Ons kan die skrywers daarom nie uit hulle tyd lig 
nie. Die skrywers is mense wat in die Nabye Ooste gewoon het – ’n 
wêreld met sy eie kultuur, eie uitdrukkings en beperkte woordeskat. 
Hulle het hulle eie gawes en talente gehad, die letterkundige soorte 
van die tyd gebruik en gebruik gemaak van die natuurwetenskaplike 
opvattings van die tyd (vgl. Du Toit, 1964:26). Die wonder van die 
Godsopenbaring is egter dat God in en deur die taal van die tyd vir 
ons sy Woord bring. God gebruik ook die natuurwetenskaplike 
opvattings van die tyd om teologiese idees oor te dra. Indien die 
skeppingsverhale gehanteer word as teologiese stof met ’n profe-
tiese en polemiese gerigtheid, skep die geosentriese lewensbeeld 
geen probleme nie. Die uitweg uit die probleem van die geosen-
triese wêreldbeeld lê nie in die ontmitologisering van die Bybel soos 
Bultmann voorstel nie, maar in die verstaan van die Skrif binne sy 
eiesoortige konteks. Die wêreldbeeld op sigself is nie normatief nie, 
maar wel die goddelik-geïnspireerde teologie wat daarin vervat is 
(vgl. Du Toit, 1964:60). Hierdie perspektief bied ook lig op die 
verhouding tussen die teologie en die moderne natuurwetenskap. 
Die wetenskap versus geloof-debat oor die oorprong van die mens 
het tot ’n groot mate sy kontroversie verloor, aangesien albei kante 
besef dat die teologie en die natuurwetenskap op verskillende 
terreine beweeg en dat die debat eintlik ’n valse debat is (vgl. Wes-
termann, 1974:47-48; Anderson, 1984:18). Die natuurwetenskap 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  105 

fokus nie op betekenis nie, maar op eksakte beskrywing en kontrole, 
terwyl die teologie op die uiteindelike sin en betekenis fokus. Binne 
die teologie is besef dat die skeppingsverhale nie vaste natuur-
wetenskaplike aannames maak nie, maar ’n verskeidenheid beskry-
wings van die skepping gee met komplementerende teologiese 
perspektiewe wat naas mekaar bestaan. Terselftertyd erken die 
natuurwetenskap die feit dat dit nie die bestaan van God kan bewys 
of ontken nie.  

4.3 Openbarings-historiese stof 

Die skeppingsverhale is teologiese stof wat ’n verduideliking gee 
van God se doel met die skepping en die relasie van God tot die 
mens. Genesis 1-3 bied nie wetenskaplike analises of gevolgtrek-
kings nie, maar beskryf die verhouding tussen God en die wêreld in 
die vorm van metafore, beelde en simbole wat in die antieke wêreld 
bekend was en wat waarhede uitdruk wat te kompleks is om op 
ander maniere uit te druk.  

Dit skeppingsverhale behoort daarom teologies en profeties geïnter-
preteer te word, en nie soos moderne geskiedskrywing in terme van 
oorsaak en gevolg nie. Die skeppingsverhale leer ons dat God alle 
dinge geskape het, nie hoe Hy alle dinge geskape het nie. Dit gee 
nie vir ons ’n eksakte, wetenskaplike en chronologiese beskrywing 
van skeppingsgebeure nie, maar lig eerder die groot momente uit. In 
kort: die Ou Testament bied nie ’n sistematiese teorie oor die oor-
sprong van die wêreld nie, maar vra geloof in God se skeppingsmag 
(Vischer, 2004:14). 

In albei die Genesis-skeppingsverhale word die skepping ten nouste 
verbind aan die verlossingsgeskiedenis wat volg (vgl. Von Rad, 
1984:60; Eichrodt, 1984:71). Genesis 1:1-2:4 is ’n mengsel van 
poësie en prosa wat ouer skeppingsverhale en kosmologieë gebruik 
en aanpas om Israel se verbondsverhouding met God te beskryf. 
Die teks het waarskynlik sy finale beslag gekry in die sesde eeu v.C. 
en dien as ’n korrektief op Babiloniese teologiese aansprake (vgl. 
Brueggemann, 1982:24-25; Eichrodt, 1967:67; Westermann, 1984: 
90). Genesis 2:4b-3:24 word oor die algemeen toegeskryf aan ’n 
vroeëre Israelitiese tradisie wat klem geplaas het op Israel se god-
gegewe roeping in die wêreld. Israel se geskiedenis word beskryf as 
’n geskiedenis wat betekenis gee aan die geskiedenis van alle na-
sies en die hele skepping. ’n Lyn word getrek tussen Israel se ge-
skiedenis en die oorspronklike begin van die mensdom (vgl. Brueg-
gemann, 1982:40).  



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

106   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

Die skeppingsleer funksioneer dus nie in die Bybel onafhanklik van 
die verlossingsgekiedenis nie, maar bied ’n inleiding tot die ver-
bondsgeskiedenis wat volg vanaf Genesis 12. Dit word onder meer 
weerspieël in die feit dat die Jahwistiese- en priesterlike skeppings-
verhale heelwat jonger is as die Bybelse materiaal wat oor die uittog 
uit Egipte handel en van God se magtige verlossingdade vertel. Dit 
is opvallend dat die uittogverhale geensins na die skepping verwys 
nie. Anderson (1994:34) stel tereg dat die skeppingsleer in die Skrif 
’n eskatologiese element bevat in die sin dat dit fokus op ’n 
toekomstige horison. God se skeppingsdade (bara) word byvoor-
beeld in die profetiese literatuur as verlossingsdade beskryf (vgl. 
Eseg. 37; Jes. 43:14-19). Dit is in ooreenstemming met die Nuwe 
Testament se verstaan van die skepping as die selfopenbaring van 
God in die lewe, sterwe en opstanding van Christus (vgl. Joh. 1:1; 
1 Kor. 15:28). 

4.4 ’n Polemiese gerigtheid  

Soos reeds gemeld, het die skeppingsverhale ’n duidelike polemiese 
gerigtheid. Dit bied ’n korrektief op die skeppingsverhale van om-
ringende volkere en stel die probleme wat uit hierdie verhale voort-
spruit in ’n nuwe lig (Vriezen, 1977:439). Ondanks die feit dat die 
verhale se beelde en uitdrukkingsvorms grootliks aan die oud-Oos-
terse skeppingsmites ontleen is, bied die inhoud ’n eiesoortige Israe-
litiese wêreldbeskouing wat profeties van aard is (Vriezen, 1977: 
439). Enkele voorbeelde dien ter illustrasie: 

• God word in Genesis 1 geopenbaar as die Skepper van hemel 
en aarde. Daarmee word gestel dat, behalwe dat God nie ver-
gelykbaar is met die gode van die omringende volkere nie, Hy 
ook die enigste God is. Geen ander skepper van hemel en aarde 
kan tegelyk saam met God bestaan nie (vgl. Tsumura, 2005: 
140). 

• Genesis 1 beklemtoon dat God alleen goddelik is en dat niks in 
die skepping goddelik is nie. In die astrale kultusse van om-
ringende volkere is die son en maan spesifiek as gode vereer 
(vgl. 2 Kon. 23:11 e.v.; Deut. 4:19). Dit is opmerklik dat Genesis 
1 meld dat die son en maan eers op die derde dag geskape 
word, terwyl die lig al van die eerste dag af skyn. Daar word ook 
op ’n verkleinerende wyse na die son en maan as “ligte” verwys 
en sodoende word hulle beperkte funksie binne die skema van 
die skepping beklemtoon. 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  107 

• Die verhale verwerp die siening van skepping deur geboorte en 
afstamming heen. Hierdie siening het veral onder die politeïs-
tiese skeppingsmites voorgekom wat ’n verskeidenheid gode 
veronderstel het. Volgens hierdie mites is die mens uit die gode 
gebore en stam dus ook van die gode af. Hierteenoor beklem-
toon die Bybelse skeppingsverhale die transendente andersheid 
van God. Die mens is nie ’n wese wat van God afstam nie, maar 
is ’n skepsel deur God geskape.  

• In die Oosterse skeppingsmites kom gode, mens, dier, plant, 
sterre en materie voort uit ’n ongedifferensieërde chaotiese mas-
sa van ’n stoflike-geestelike aard. Albei die skeppingsverhale in 
Genesis beklemtoon egter dat die mens ’n unieke en eieoortige 
wese is wat op ’n besonderse wyse deur God geskape is (vgl. 
Vriezen, 1977:438).  

• In verskeie Babiloniese en Sumeriese skeppingsmites word die 
mens se bestemming beskryf as diens aan die gode. Die taak 
van die mens is om die gode se werkslas te dra, sodat die gode 
kan rus. In die Bybelse skeppingsverhale is die mens se bestem-
ming nie om die gode se werk te verrig nie, maar om kultuur-
vormend en beskawend met die aarde om te gaan.  

• In die omringende volkere van Israel is die krag van vrugbaar-
heid vergoddelik. Die kultus van Baäl het hieruit voortgevloei. In 
die skeppingsverhale word egter beklemtoon dat God alleen 
goddelik is en dat voortplanting en vrugbaarheid die gevolg is 
van God se seënwoord (Gen. 1:26-28).  

• Die Antieke Oosterse skeppingsmites beklemtoon dat die natuur 
deur bedreigende magte beheer word, terwyl die skeppingsver-
hale beklemtoon dat die natuur die skepping van God is en 
daarom goed is (vgl. Eichrodt, 1961:31).  

• Teenoor die neiging in Babilonië om beelde van gode te maak 
en dinge in die skepping as afbeelding van die gode te sien, 
beklemtoon die priesterlike skeppingsverhaal dat die mens die 
beeld van God is. Die mens is die enigste deel van die realiteit 
wat iets van God kan reflekteer (vgl. Brueggemann, 1982:31-32). 

• In teenstelling met die gode van Babilonië wat angstig oor hulle 
skepping waak, rus God volgens die priesterlike verhaal op die 
sewende dag. Hy skep nie, soos die gode van Babilonië, in stryd 
en onder dwang nie, maar ervaar vrede en rus ná sy skep-
pingswerk. 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

108   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

5. Implikasies vir die gereformeerde leer oor die 
erfsonde 

Die begrip erfsonde is nie ’n uitdrukking wat in die Skrif voorkom nie, 
maar is ’n term wat die kerkvader Augustinus ontwikkel het om die 
radikale verdorwenheid van die menslike geslag aan te dui. Hy het 
die begrip peccatum originale gebruik om aan te toon dat die 
menslike geslag inbegrepe is in die oorspronklike sonde van Adam 
en daarom in ’n staat van skuld voor God staan.  

Dit is belangrik om daarop te let dat die kerk nie ’n geloof aan die 
erfsonde bely nie, maar aan die totale verdorwenheid van die mens. 
Erfsonde is bloot ’n menslike term wat binne die teologie gebruik 
word om die totale verdorwenheid van die mens uit te druk. Die leer 
oor die erfsonde is een van die mees kontroversiële dogmas in die 
gereformeerde teologie. Die groot kritiekpunt teen die leer van die 
erfsonde gaan oor die persoonlike verantwoordbaarheid van die 
mens. Dit word dikwels beskryf as ’n fatalistiese dogma wat mens-
like skuld toeskryf aan die sonde van ’n ander persoon, sonder dat 
die mens werklik inherent self skuldig is. Die kernvraag is: Is dit die 
bedoeling van hierdie dogma om ’n kousale verduideliking te gee vir 
die eksistensiële krisis van die mensdom deur die skuld daarvoor op 
iemand anders te plaas (vgl. Berkouwer, 1971:425)?  

Hoewel die woord erfsonde nie in die Skrif voorkom nie, kom die 
saak van die totale verdorwenheid en die generiese aard van die 
sonde duidelik na vore. Die skeppingsverhale is geen uitsondering 
nie. Genesis 3 stel die algemeenheid van die sonde en lei dit af van 
die val van die eerste mens. 

5.1 Die totale verdorwenheid van die mens in die 
skeppingsverhale 

Dit word soms verkeerdelik veronderstel dat die skepping in vol-
maakte harmonie geleef het tot en met die sondeval. Die stelling in 
Genesis 1 dat die skepping goed geskape is, word verkeerd 
verstaan as dat dit op volmaaktheid en perfeksie dui. In die konteks 
van Genesis 1 gaan dit egter daaroor dat elke ding gepas vir sy doel 
geskep is (vgl. Berkhof, 1986:176; Westermann, 1974:46; Anderson, 
1984:13). Die begrip tob word in Genesis 1 in ’n estetiese sin ge-
bruik, nie in ’n etiese sin nie (Anderson, 1984:15). In die Ou Tes-
tament verteenwoordig die duisternis, die waters bo, en die see 
bedreigende elemente wat ’n blywende bedreiging en gevaar vir die 
skepping inhou (vgl. Von Rad, 1972:54; König, 1988:17-18). Ge-
nesis 1 lê klem op die feit dat God die chaosmagte op ’n soewereine 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  109 

wyse onderwerp. Die begrippe woes en leeg (tōhǔ wa bōhǔ) dui op 
die chaosmagte wat die skepping bedreig. Duisternis (hōsek) en 
water (mayîm) verteenwoordig die twee hoofdimensies van chaos. 
God oorwin egter die chaosmagte deur telkens die gevaarlike ele-
mente van die mensvriendelike elemente te skei. Lig en duisternis 
word byvoorbeeld van mekaar geskei, maar God noem net die 
skepping van lig goed. Die duisternis wat aan die begin bestaan het, 
word nie goed genoem nie. Die droë land word geskei van die see 
wat ’n bedreiging vir die skepping is (vgl. Ps. 104). Die tema van 
God wat seemonsters, soos die Rahab en Leviathan, met die skep-
ping oorwin, word ook eksplisiet in ander dele van die Ou Testament 
gevind (vgl. Jes. 51:9-11; 27:1; Job 26:12; 40:25-41:26; Ps. 89:9-12; 
74:12-14). In Genesis 1:6 word die firmament (uitspansel) geskape 
om die waters bo, van die waters onder te skei, sodat die aarde nie 
terugkeer na waterchaos nie.  

Hoewel geen religieuse dimensie aan die chaosmagte toegeskryf 
word nie, verteenwoordig die chaosmagte dít wat God se skepping 
bedreig. Chaos het egter geen mag van sy eie nie en staan onder 
die heerskappy van God en die mag van God se skeppingswil (vgl. 
Von Rad, 1972:65). Tog is die gevaar van ’n terugval in chaos nie 
uitgesluit nie (vgl. Mathys, 2004:39). Hierdie realiteit word weer-
spieël wanneer die waters bo, met die sondvloed op die aarde 
neergelaat word. Ook in die Nuwe Testament is Christus se stryd 
met die bedreigende magte ’n belangrike tema (vgl. 1 Kor. 15:24-28; 
Mark. 1:21-28). 

Die skeppingsverhale bied geen verklaring vir die voorkoms van die 
bose nie. Dit bly ’n onbeantwoorde raaisel. Die Jahwistiese skep-
pingsverhaal beklemtoon die misterie en paradoksale aard van 
boosheid. Die slang verteenwoordig boosheid wat, te midde van die 
goeie skepping, skielik te voorskyn kom. Die vertellers wil duidelik 
sê dat dit nie moontlik is om jouself met die oorsprong van boosheid 
te versoen nie en dat geen etiologie bestaan vir die oorsprong van 
boosheid nie (vgl. Westermann, 1974:92; Von Rad, 1972:87).  

Die Jahwistiese narratief stel verder dat die begin van die sonde nie 
in God se skepping lê nie, maar in die menslike wil. God skape die 
mens met ’n vrye wil sodat hy kan kies tussen reg en verkeerd. Om 
waarlik God se beeld te kan wees en in ’n verhouding met God te 
kan leef, moet die mens vry wees. As God die mens nie geskape 
het met die vryheid om besluite te kan neem nie, sou die mens nie 
mens gewees het nie, maar ’n dier wat bloot deur instinkte gedryf 
word. Die mens is geskape om te kan dink, in verhoudings te tree en 
morele besluite te neem. Hoewel God die mens nie defektief 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

110   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

geskape het nie, skep die mens se vrye wil tog die moontlikheid vir 
sonde. Sonde is potensieël deel van die mens se skepselmatige 
struktuur. Juis daarom stel God van die begin af grense aan die 
mens. Die mens word gewaarsku om nie van die boom van kennis 
van goed en kwaad te eet nie. Geen rede word vir die bevel gegee 
nie. Die mens moet bloot luister en gehoorsaam. Binne die teologie 
is daar al baie gedebatteer oor die betekenis van die boom van 
kennis van goed en kwaad. Volgens Westermann (1974:72) is die 
betekenis redelik eenvoudig: dit gaan oor kennis van dit wat bruik-
baar en skadelik is vir die mens. Die gevaar bestaan dat die mens in 
sy strewe na kennis sy grense as kreatuurlike wese kan oortree. 
Westermann (1974:91) wys daarop dat die gebod ’n positiewe 
betekenis het. Dit is ’n Goddelike daad van vertroue in die mens. 
God neem die mens ernstig op as ’n wese wat in vryheid kan besluit 
en lojaal kan wees aan God.  

Na die sondeval word die mens se skepselmatige potensialiteit tot 
sonde, aktualiteit. Terwyl die priesterlike verhaal beklemtoon dat 
God orde geskep het deur die chaosmagte te skei, beklemtoon die 
Jahwistiese narratief hoe die skepping weer deur chaos binne-
gedring word as gevolg van die sonde van die mens. Met die sond-
vloed word die chaosmagte (waters van bo) as ’t ware op die aarde 
neergelaat. As gevolg van die misbruik van sy vryheid word die 
mens ’n gebonde wese en sy staat van onskuld verander in ’n staat 
van skuld. Die verbreidende en intensiviserende aard van die sonde 
word treffend geïllustreer in die hoofstukke wat op Genesis 3 volg. 
Die mens se versteurde verhouding met God brei uit na die familie 
(Gen. 4), geslagte (Gen. 4:23-24) en uiteindelik die hele wêreld 
(Gen. 6:5).  

Hoewel teoloë soos Brueggemann (1982:41) en Westermann 
(1974:108-110) meen dat die idee van ’n sondeval en erfsonde 
vreemd is aan die skeppingsverhale, blyk dit duidelik uit die Jahwis-
tiese skeppingsverhaal dat God die mens nie defektief geskape het 
nie, maar dat die sonde ’n bewuste keuse van die mens was. Die 
voortsetting van die Jahwistiese skeppingsverhaal vanaf Genesis 4 
laat dit verder duidelik blyk dat, nadat die mens homself van sy 
kindskapsverhouding met God onttrek het, die sonde ’n houvas op 
die mens gekry het, en dat die sonde ’n verbreidende en intensi-
viserende uitwerking op die menslike geslag het. Weliswaar vind 
ons nie in die skeppingsverhale ’n dogma van erfsonde in ’n 
Christelik-dogmatiese sin nie, maar wel die grondslae waarvolgens 
Paulus tot sy konklusie oor die generiese aard van die sonde kan 
kom. Die vraag is: Hoe brei die sonde uit na alle mense? 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  111 

5.2 Die verbreiding van die sonde 

5.2.1 Die geneties-biologiese verstaan 

Die Roomse Konsilie van Trente het erfsonde as ’n geneties-bio-
logiese begrip verstaan. Volgens die Konsilie het Adam as gevolg 
van sy sonde nie alleen geregtigheid verloor nie, maar sy liggaam 
en siel het in essensie verander. Gevolglik het hy sy sonde voort-
geplant op die res van die menslike geslag (vgl. Bavinck, 3, 1929:7). 
In sommige gereformeerde kringe word die erfsonde dikwels mis-
verstaan as ’n genetiese in plaas van ’n etiese en sedelike begrip, 
wat biologies van geslag tot geslag oorgedra word. Sodanige ver-
staan word begrond deur ’n bepaalde interpretasie van die geslags-
registers wat in Genesis 4 en 5 voorkom, asook tekse soos Psalm 
51:7 en Romeine 5:12, en NGB artikel 15.  

Die geslagsregisters van Genesis 4 en 5 sou daarop dui dat alle 
mense geneties van Adam afstam, terwyl Romeine 5:12 sou stel dat 
alle mense uit die bloed van Adam ontstaan het en dat sonde 
biologies van hom na die ganse menslike geslag oorgedra word. 
Hierdie siening word na bewering bevestig in NGB artikel 15 wat na 
die sonde verwys as ’n oorgeërfde gebrek. 

Ten opsigte van die geslagsregisters moet daarteen gewaak word 
om nie ’n Westerse begrip van geskiedenis op ’n Antieke Oosterse 
teks af te dwing nie. Die persone wat in die geslagsregisters 
genoem word, was sekerlik historiese persone met wie God in ’n 
verbondsrelasie getree het. Desnieteenstaande is die geslags-
registers nie suiwer historiese stof nie, maar wel teologiese stof. Die 
genealogieë dui die oorsprong van die mensheid vanuit ’n bepaalde 
hoek aan, om sodoende iets besonders oor die wese van die mens 
en oor God te sê. Genesis 4 dui aan hoe die mens onder die vloek 
van sonde en verwyder van God, tog kultureel ontwikkel en be-
skawings kan skep (vgl. Westermann, 1974:21). Genesis 5 dui aan 
dat die voortgang en voortbestaan van die mens volledig die gevolg 
is van die kragtige seënwoord van God by die skepping van die 
mens. Die bedoeling van die geslagsregisters is dus om die ge-
meenskaplikheid van die ganse mensdom aan te toon: in die 
skepping en in die opeenvolging van die geslagte. Die intensie van 
die Jahwis is bloot om die universele omvang van sonde in ruimte 
en tyd uit te druk, nie om te sê dat die mens belas is met ’n 
genetiese noodlot nie (vgl. Berkhof, 1986:209). 

Psalm 51 bevat geen dogma oor die wyse waarop die sonde van 
geslag tot geslag verbrei nie. Dit beklemtoon egter die totale ver-



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

112   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

dorwenheid van die mens. Volgens Calvyn (1846:291) handel die 
Psalm daaroor dat die mens in homself skuldig staan voor God, en 
dat hy nie iemand anders vir sy skuld kan verkwalik nie. Die mens 
se sonde is totaal en kleef aan elke aspek van sy menswees. Hoe 
sonde vanaf ouers na kinders oorgedra word, is volgens Calvyn nie 
van belang nie. Hy weier om homself in misterieuse diskussies 
(labyrinthos) te begewe.  

In Romeine 5:12 word in ’n korporatiewe sin na Adam en Christus 
verwys as twee figure wat verskillende aeons verteenwoordig. 
Paulus beklemtoon in Romeine 5 dat die genade in Christus groter 
is as die mag van die sonde in Adam. Die gevolgtrekking dat 
Romeine 5 ’n histories-letterlike verklaring van Genesis 1 en 2 en ’n 
biologies-genetiese verstaan van die oordrag van sonde onder-
steun, omdat dit bewys dat alle mense uit een bloed is, kom neer op 
’n oorvraging van die teks (vgl. Berkhof, 1986:209). Paulus se 
stelling kan nie van die konteks waarbinne dit voorkom, geïsoleer 
word en dan gesistematiseer word om ’n dogma oor die verbrei-
dende aard van sonde te skep nie (Berkhof, 1986:209). Paulus praat 
nie hier van Adam in ’n individualistiese sin nie, maar as prototipe 
van die ou mensheid. Net soos die sonde en die dood die gevolg is 
van ons verbondenheid met Adam, so is geregtigheid en die nuwe 
lewe ’n gevolg van ons verbondenheid met Jesus Christus. ’n Ge-
neties-biologiese verklaring van Romeine 5:12 sal moet aanvaar dat 
gelowiges geneties van Christus afstam, aangesien Paulus betoog 
dat ons in Christus vernuwe word, soos ons in Adam verdorwe 
geraak het.3 Dit is duidelik nie die bedoeling van Romeine 5 nie. 
Volgens Ridderbos (1966:60) gebruik Paulus in Romeine 5:12 kor-
poratiewe en juridiese taal. Die gelowiges word in Christus forensies 
vry verklaar soos hulle in Adam skuldig verklaar is. Die mens se 
inbegrepenheid in Adam is soortgelyk aan die gelowige inbegrepen-
heid in Christus en dui daarom, soos in die geval van die inbegre-
penheid in Christus, op ’n sedelike eenheid. 

Arikel 15 van die NGB stel, soos Psalm 51, die feit dat die mens van 
geboorte af sedelik verdorwe is. Die mens word in ’n toestand van 
sonde gebore en ontvang. Polman (s.a., 1:271) en Berkouwer 
(1971:467) is dit egter eens dat Artikel 15, soos die Heidelbergse 

                                      

3 Die begrippe eph’ hoi pantes hemarton is in die Vulgaat vertaal as in Adam. 
Sedert die sestiende eeu is egter besef dat die vertaling verkeerd is en vertaal 
moet word as op grond van of as gevolg van Adam. Laasgenoemde vertaling 
maak ’n geneties-biologiese verstaan van sonde op grond van Romeine 5:12 
onmoontlik.  



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  113 

Kategismus, dit self nie uitlaat oor die verbreiding van die sonde nie. 
Volgens Polman (s.a., 1:270) beklemtoon Artikel 15 twee aspekte: 
die radikaliteit van die oorspronklike sonde en die deelname van die 
ganse menslike geslag aan die sonde. Die bedoeling van Artikel 15 
is nie om die probleem van die oorerwing van sonde te hanteer nie, 
maar wel die totale verdorwenheid van die mens (Polman, 1940: 
155).  

Die siening van erfsonde as ’n geneties-biologiese begrip is nie 
slegs eksegeties onverantwoord nie, maar dogmaties gesproke ook 
problematies, want dit verontskuldig die mens as ’n blote slagoffer 
van Adam se daad. Volgens Berkouwer (1971:16) kan kousale den-
ke alleen tot selfverontskuldiging lei. Hierdie benadering ontologi-
seer sonde en die etiese aspek van sonde en die gepaardgaande 
persoonlike verantwoordbaarheid van elke individu word daardeur 
verwaarloos (vgl. Heyns, 1978:192).  

Volgens Bavinck (1929:78, 80) dui die erfsonde daarop dat Adam se 
sonde ’n invloed op die res van die menslike geslag het, maar dan 
as verteenwoordiger van die mensheid en nie in ’n fisiek-oordraag-
bare sin nie. Onder erfsonde behoort alleen verstaan te word dat die 
mens sedert sy geboorte sedelik verdorwe is; nie dat sonde 
geneties-biologies oorgeërf word nie. Die erfsonde is volgens Ba-
vinck (1929:97) nie ’n fisiese begrip nie, maar ’n sedelike begrip: 

De erfsonde is toch geene substantie, die zetelt in het liggaam 
en door generatie kan worden overgeplant; zij is een zedelijke 
qualiteit van den mensch, die de gemeenskap met God mist, 
welke hij naar zijne oorspronkelijke natuur bezitten moest en 
bezeten heft. 

5.3 Die realisme en foederalisme 

Binne die gereformeerde tradisie word hoofsaaklik twee verklarings 
gevind vir die verbreiding en uitwerking van die sonde, naamlik die 
realistiese en foederalistiese benadering. Die realistiese benadering, 
waarvan Shedd, Greijdanus en Schilder die vernaamste eksponente 
is, beklemtoon dat die mens self in en saam met Adam gesondig het 
(vgl. Bavinck, 1929:80). Die mensheid is sodanig in Adam begrepe 
dat die mensheid medesondaar saam met hom was. Adam verteen-
woordig nie die mensheid nie – die mensheid is in hom teenwoordig. 
Hiersonder sou dit onregverdig van God wees om die mens vir die 
sonde van Adam verantwoordbaar te hou. Hoe die mens saam met 
Adam gesondig het, is volgens die meeste realiste nie van belang 
nie. Volgens Berkouwer (1971:440) kan die realisme hierdie vraag 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

114   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

egter nie vermy nie. Hy vra tereg die vraag of die realistiese siening 
sou beteken dat die mens pre-eksistent in Adam gesondig het. Die 
realistiese benadering sal noodwendig moet veronderstel dat die 
mens ’n pre-eksisente bestaan voer. Hoe anders kan die 
samewerking met Adam voorgestel word (vgl. Heyns, 1978:192)? 
Bavinck (1929:81) stel dat die realistiese benadering noodwendig tot 
’n algemene versoeningsleer moet lei. As alle mense daadwerklik in 
Adam meesondig omdat hulle in ’n realistiese en fisieke eenheid 
met hom staan, sou alle mense op ’n soortgelyke wyse in Christus 
verlos moet word, omdat Christus die menslike natuur aanneem.  

Teenoor die realisme stel die foederalistiese benadering dat sonde 
in wese ’n verbondsbreuk met God is. God het met die eerste mens 
’n verbond gesluit wat die eerste mens verbreek het. Die mens word 
veroordeel, nie op grond van ’n daadwerklike meesondig met Adam 
nie, maar staan in ’n forensiese staat van skuld vanweë sy relasie 
met Adam – die hoof van die verbond. Die probleem met hierdie sie-
ning is egter dat dit die verband tussen straf en skuld onderbeklem-
toon. Straf op grond van ’n toegerekende skuld is onversoenbaar 
met God se regverdige oordeel. Dit is strydig met die wese van 
geregtigheid, naamlik om ’n skuld aan die mens toe te skryf op 
grond van die skuld van iemand anders (vgl. Berkouwer, 1971:426). 
Die Skrif stel duidelik dat die mens se skuld sy eie persoonlike skuld 
is en dat die mens daarom geen verskoning vir sy skuld het nie (vgl. 
Eseg. 18:4; 18:20; Rom. 3:19).  

Myns insiens moet daarteen gewaak word om nie te teoreties met 
die kwessie van die verbreiding van sonde om te gaan nie, 
aangesien die Skrif geen sistematies uitgewerkte leer oor hierdie 
saak bied nie. Die feit van die totale verdorwenheid, die algemeen-
heid van die sonde en die skuld van die mens word bloot gestel. Tog 
gee Genesis 1-3 belangrike leidrade vir dié vraagstuk. Dit leer dat 
die mens nie buite God kan bestaan nie, want buite God is chaos. 
Die mens se verbreking van die verbond lei tot ’n versteurde verhou-
ding met God wat ’n toestand van sonde op aarde veroorsaak, 
waarin alles van nature sedelik verdorwe raak. Die mens se skuld is 
dus sowel ’n reële as ’n toegerekende skuld. Toegerekend in die sin 
dat die mensheid vanaf geboorte korporatief gesproke verant-
woording voor God verskuldig is oor die verbreking van die verbond. 
Reëel in die sin dat die sonde na die verbreking van die verbond ’n 
sedelike toestand geword het. Sodra die mens homself buite die 
gemeenskap van God bevind, tree die toestand van sonde en chaos 
in. Die sonde is daarom in elke persoon nie alleen potensieel 
aanwesig nie, maar ook aktueel, aangesien die mens sy bestaan 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  115 

binne ’n ou aeon voer wat gekenmerk word deur ’n versteurde 
verhouding met God. Die mens leer nie hierdie sonde mettertyd aan 
nie, maar hy is inherent van nature en van geboorte af sondig (vgl. 
Ps. 51:7; NGB art. 14). Hierdie natuurlike verdorwenheid van die 
mens is nie daaraan te wyte dat die sonde deel is van sy geskape 
substansie en wese nie, maar wel daaraan dat hy van die begin af 
buite die volle gemeenskap met God leef en daarom in ’n toestand 
van sonde verkeer (vgl. Bavinck, 1929:101). Die erfsonde moet in 
verbondsterme en in reële terme verstaan word.  

Die presiese ontstaan, verbreiding en werking van die natuurlike 
verdorwenheid is egter ’n misterie en van geen belang vir die geloof 
nie. Enige poging om die ontstaan en verbreiding van sonde in alle 
opsigte te verklaar, kan alleen dien om die mens te verontskuldig. 
Sonde is in wese afwykend, sinloos en onverstaanbaar en kan daar-
om nie sinvol verklaar word nie.  

6. Slotopmerking 
Binne die Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA) word die 
skeppingsverhale dikwels nog op grondvlak, spesifiek in kategese, 
as histories-letterlike stof hanteer. Dit is grootliks daaraan te wyte 
dat die skeppingsverhale, strydig met die gereformeerde belydenis, 
in die organiese inspirasieteorie, a-histories geïnterpreteer word. Die 
skeppingsgeloof in die Skrif het egter nie binne ’n historiese vakuum 
ontstaan nie, maar het ontwikkel binne die denkwêreld van die 
Antieke Ooste. Israel kon sy geskiedenis en historiese ontmoetings 
met God alleen binne hierdie horison verstaan. Barth (1958:82) stel 
tereg dat die idee dat die Skrif alleen gesagvol kan wees indien dit 
histories-letterlik spreek, onhoudbaar is en deur die Christelike kerk 
laat vaar moet word. Dit is juis op grond van hierdie uitgangspunt 
dat die liberale teologie sekere dele van die Skrif wou ontmitologi-
seer. ’n Histories-letterlike verklaring van Genesis 1-3 het absurde 
implikasies, bring die gesag van die Skrif in gedrang en lei tot on-
houdbare dogmatiese redenasies soos dat sonde biologies-geneties 
van geslag tot geslag oorgedra word. ’n Verstaan van Genesis 1-3 
as teologiese stof met ’n polemiese gerigtheid, laat groter reg ge-
skied aan die boodskap van Genesis 1-3.  

Geraadpleegde bronne 

ANDERSON, B.W. 1984. Mythopoeic and theological dimensions of Biblical 
creation faith. (In Anderson, B.W., ed. Creation in the Old Testament. 
Philadelphia: Fortress. p. 1-25.) 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

116   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

ANDERSON, B.W. 1994. From creation to new creation: Old Testament 
perspectives. Minneapolis: Fortress.  

BARTH, K. 1958. The doctrine of creation: church dogmatics 3:1. Edinburgh: 
Clark. 

BAVINCK, H. 1928a. Gereformeerde dogmatiek. Dl. 1. Kampen: Kok. 
BAVINCK, H. 1928b. Gereformeerde dogmatiek. Dl. 2. Kampen: Kok. 
BAVINCK, H. 1929. Gereformeerde dogmatiek. Dl. 3. Kampen: Kok. 
BERKHOF, H. 1986. Christian faith. Grand Rapids: Eerdmans. 
BERKHOF, L. 1958. Systematic theology. Grand Rapids: Banner of Truth Trust. 
BERKOUWER, G.C. 1971. Sin. Transl. by P.C. Holtrop. Grand Rapids: Eerd-

mans.  
BRUEGGEMANN, W. 1982. Genesis: a Bible commentary for teaching and 

preaching. Atlanta: John Knox. 
CALVYN, J. 1846. Commentary on the book of Psalms. Transl. by J. Anderson. 

Edinburgh: Calvin Translation Society. 
CALVYN, J. 1984. Institusie van die Christelike godsdiens. Vert. deur H.W. 

Simpson. Potchefstroom: Calvyn Jubileumboekefonds.  
DU TOIT, S. 1964. Bybel, skepping en evolusie. Johannesburg: Voortrekker-

pers. 
EICHRODT, W. 1961. Man in the Old Testament. Transl. by K. & R. Gregor 

Smith. London: SCM. 
EICHRODT, W. 1967. Theology of the Old Testament. London: SCM. 
EICHRODT, W. 1984. In the beginning: a contribution to the interpretation of the 

first word of the Bible. (In Anderson, B.W., ed. Creation in the Old 
Testament. Philadelphia: Fortress. p. 65-74.) 

GUNKEL, H. 1984. The influence of Babylonian mythology upon the Biblical 
creation story. (In Anderson, B.W., ed. Creation in the Old Testament. 
Philadelphia: Fortress. p. 25-53.) 

HEYNS, J.A. 1978. Dogmatiek. Pretoria: NG Kerkboekhandel. 
KÖNIG, A. 1988. New and greater things: re-evaluating the Biblical message on 

creation. Pretoria: University of South Africa. 
KUYPER. A. s.a. Locus de sacra scriptura, creatione, creaturis. Kampen: Kok.  
MATHYS, H.P. 2004. Creation in the Old Testament: an overview. (In Vischer, 

L., ed. Listening to creation groaning. Geneva: Centré International 
Réformé. p. 35-61.) 

McCARTHY, D.J. 1984. Creation motifs in ancient Hebrew poetry. (In 
Anderson, B.W., ed. Creation in the Old Testament. Philadelphia: 
Fortress. p. 74-90.) 

NEDERLANDSE GELOOFSBELYDENIS. 1999. Die berymde Psalms. 
Potchefstroom: Administratiewe Buro. 

NGB 
kyk NEDERLANDSE GELOOFSBELYDENIS 

PAAS, S. 2003. Creation and judgement: creation texts in some eight century 
prophets. Leiden: Brill. 

POLMAN, A.D.R. s.a. Woord en belijdenis: eenvoudige verklaring van de 
Nederlandse Geloofsbelijdenis. Dl. 1. Franeker: Wever. 

POLMAN, A.D.R. 1940. Onze Nederlandse Geloofsbelijdenis: verklaard uit het 
verlede: gekonfronteerd met het heden. Dl. 2. Franeker: Wever. 

RIDDERBOS, H. 1966. Paulus: ontwerp van zijn theologie. Kampen: Kok. 



N. Vorster 

In die Skriflig 43(1) 2009:95-117  117 

ROGERSON, J.W. 2001. Genesis 1-11. (In Rogerson, J.W., Moberly, R.W.L. & 
Johnstone, W., eds. Genesis and Exodus. Sheffield: Sheffield Academic 
Press. p. 1-60.) 

TSUMURA, D.T. 2005. Creation and destruction: a reappraisal of the 
Chaoskampf theory in the Old Testament. Indiana: Eisenbrauns. 

TURNER, L.A. 2000. Genesis. Bath: Sheffield Academic Press. 
VELEMA, W.H & VAN GENDEREN, J. 1992. Beknopte gereformeerde 

dogmatiek. Kampen: Kok. 
VISCHER, L. 2004. Listening to creation groaning. (In Vischer, L., ed. Listening 

to creation groaning. Geneva: Centré International Réformé. p. 11-35.) 
VON RAD, G. 1972. Genesis. London: SCM. 
VON RAD, G. 1984. The theological problem of the Old Testament doctrin of 

creation. (In Anderson, B.W., ed. Creation in the Old Testament. 
Philadelphia: Fortress. p. 53-65.) 

VRIEZEN, T.H.C. 1977. Hoofdlijnen der theologie van het Oude Testament. 
Wageningen: Veenmanen. 

WESTERMANN, C. 1974. Creation. Transl. by J.J Scullion. Philadelphia: 
Fortress. 

WESTERMANN, C. 1984. Genesis 1-11: a commentary. Transl. by J.J. Scul-
lion. Minneapolis: Augsburg. 

WHITE, L. 1967. The historical roots of our ecological crisis. Science: 1203-
1207, Mar. 

Kernbegrippe: 
erfsonde 
foederalisme 
polemies 
realisme 
skepping 

Key concepts: 
creation 
foederalism 
original  
polemic 
realism 
sin 



Die teologies-polemiese gerigtheid van Genesis 1-3: implikasies vir die ... erfsonde  

118   In die Skriflig 43(1) 2009:95-117 

 


