
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #314

INKLUSIVISME EN EKSKLUSIVISME: ‘N STUDIE VAN TWEE TENDENSE

ABSTRACT
Inclusivism and exclusivism: A study of two trends

The identity of the church can be either inclusivist or exclusivist. Van Ruler’s theocratic theology 
views the church as being an inclusive community in service of God’s kingdom. It is the vehicle 
God uses to introduce his kingdom into the world. According to Van Ruler, however, the church 
also shows a unique character based on its relationship with Jesus Christ. Although the church 
can take many forms, Van Ruler’s opinion is that the Christian Church could be advised by Old 
Testament Israel in this regard. This study shows that both inclusivist and exclusivist trends 
are present in the Old as well as the New Testament. The New Testament inherited the debate 
between these two opposing stances from the time of the Second Temple. Returning from exile, 
Sadocitic priests propagated an exclusivist identity for the Judaeans. Their viewpoint was based on 
the programme of Ezekiel 40–48, as is illustrated in the literature of Ezra–Nehemiah, the Priestly 
Writing, Chronicles and Jubilees. On the other hand, indeed there was an inclusivist approach as 
well, as is depicted in the books of Jonah, Ruth, Trito-Isaiah and even Numbers and Joshua. The 
conclusion drawn from the study is that both exclusivist and inclusivist trends are present in the 
Bible. Although the church does not have any other option in the present postmodern world but to 
be primarily an inclusive community, it should also show some form of exclusivism.

Author: 
Pieter M. Venter1

Affi liation:
1Departement Ou-
Testamentiese Wetenskap, 
Universiteit van Pretoria, 
Suid-Afrika

Correspondence to:
Pieter M. Venter

e-mail:
pm.venter@up.ac.za

Postal address: 
Departement Ou-
Testamentiese Wetenskap, 
Fakulteit Teologie, 
Universiteit van Pretoria, 
Lynnwoodweg, Hatfi eld 
0083, Suid-Afrika

Keywords: 
Van Ruler; 
multikulturalisme; 
religieus-kulturele 
pluralisme; apostolaat; 
teokratiese teologie

Dates:
Received: 10 July 2009
Accepted: 11 Sept. 2009
Published: 06 Nov. 2009

How to cite this article:
Venter, P.M., 2009, 
‘Inklusivisme en 
eksklusivisme: ‘n Studie 
van twee tendense’, 
HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1), 
Art. #314, 10 pages. DOI: 
10.4102/hts.v65i1.314

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 10

INLEIDING
In ‘n besinning oor die aard van die Christelike Kerk, kan die konteks waarin die kerk bestaan nie 
geïgnoreer word nie. Vir geruime tyd het die klem hoofsaaklik op die eksklusiwiteit van die kerk geval, 
ten koste van die dringende behoefte om ook inklusief te wees. Die wêreld beweeg egter tans ál verder 
weg van eksklusiewe gemeenskappe. Kulturele imperialisme het ook in die postmoderne tyd in onguns 
verval. Daarmee saam het die aanspraak op die universele geldigheid  van die Christendom, en die 
gevolglike houding van triomfalisme en eksklusivisme, ál meer onder kritiek begin deurloop. Die era 
van ‘n dominante Christendom het stelselmatig oorbeweeg na ‘n pluralistiese wêreld, waarin geen 
religie meer op die eksklusiewe bevoorregte posisie van dié universele geloof kan aanspraak maak nie. 

Hierdie beweging noop die kerk om opnuut te besin oor sy posisie in die wêreld, en oor die vorm wat dit 
in hierdie wêreld aanneem. Dit behels sake soos die apostolaat van die kerk, en sy sendingbedrywighede 
in die wêreld. Dít bring op sy beurt die vraag na inklusivisme en die houding teenoor die ‘ander’ ál 
meer op die voorgrond (kyk Park 2003:79–80). In ‘n tyd van multikulturalisme en religieus-kulturele 
pluralisme, het die kerk volgens Park (2003:5) voor die uitdaging te staan gekom: 

...[h]ow Christians can maintain integrity while they affi rm their mission to witness to God’s grace through 
Christ to the world and at the same time to genuinely embrace the reality of God’s freedom to dispense grace 
to whomever God wishes and in whatever way God chooses. 

                                       (Park 2003:5)

In die huidige tydsgewrig het dit dus noodsaaklik geword om oor die kerk se identiteit te besin in terme 
van die begrippe ‘inklusivisme’ en ‘eksklusivisme’. Hierdie artikel gaan vervolgens op hierdie twee 
sake in.  

VAN RULER AS AANKNOPINGSPUNT
Naas die Bybel, kan die kerk ook ander bronne ontgin om oor sy identiteit, en dus ook oor sy apostolaat 
en missionaat, te besin. Een van hierdie bronne is die Nederlandse teoloog Arnold Albert van Ruler 
(1908–1970). Sy werk is om twee redes belangrik vir hierdie studie. 

Eerstens het hy sy apostolaatsteologie ontwikkel in ‘n era toe Europa reeds na ‘n post-Christelike 
gemeenskap begin oorbeweeg het, waarin die Christendom sy unieke posisie moes begin prysgee. Van 
Ruler se siening van die apostolaat het tot uiting gekom in Artikel VIII van die destydse Kerkorde 
van die vroeëre Nederlandse Hervormde Kerk van 1951. Hoewel hierdie Kerkorde sedertdien deur ‘n 
nuwer weergawe vervang is, bly sy apostolaatsteologie en algemene teologiese sienings steeds ter sake 
in die groter teologiese debat in Nederland, sowel as hier ter plaatse. 

Die tweede rede hoekom Van Ruler belangrik is vir hierdie studie, is die voortgaande invloed wat sy 
teologie op navorsing het. Dít blyk duidelik uit die simposium wat in Mei 1995 in Utrecht, Nederland, 
gehou is – 25 jaar ná Van Ruler se dood – om opnuut belangstelling te wek vir sy werk as een van 
Nederland se grootste teoloë. Vir die doel van hierdie ondersoek is dit ook opvallend dat die oorgrote 
meerderheid van die gepubliseerde simposiumreferate onder redaksie van Gerrit Klein en Dick Steenks 
(1995) aan Van Ruler se beskouing oor die apostolaat gewy is.  

Om Van Ruler se beskouing oor die apostolaat te beoordeel, moet dit egter teen die breër agtergrond van sy 
teokratiese siening begryp word. Dié artikel sal dus eerstens poog om Van Ruler se apostolaatsbeskouing 
uit die beskikbare literatuur te verwoord, en dit in die groter raamwerk van sy siening oor teokrasie te 
verstaan. Tweedens sal die artikel konsentreer op die manier waarop Van Ruler die Bybel, en veral die 
Ou Testament, aangewend het om tot sy apostolaatsbeskouing te kom. Oor die algemeen sien Van Ruler 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#3
14

 Venter

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 10

die identiteit van die Christelike Kerk as in wese inklusief. Hy lê 
gevolglik klem op die inklusiewe tendense van die Bybel, maar 
wys ook op die belang wat die Ou Testament vir die huidige 
gestalte van die Christelike Kerk het. In die lig daarvan dat die 
Ou Testament egter ook opsigtelik eksklusiewe standpunte 
voorhou, word daar in ‘n volgende gedeelte verder ingegaan 
op sowel die inklusiewe as die eksklusiewe tendense wat in die 
Nuwe Testament, maar veral ook die Ou Testament, voorkom. 
Ter samevatting wys die artikel laastens op die bydrae wat 
hierdie ondersoek na Van Ruler se apostolaatsteologie en die 
eksklusiewe-inklusiewe debat in die Ou Testament, tot die kerk 
se besinning oor sy identiteit en sy apostolaat kan lewer. Alles 
kom dus neer op Park se vraag: Hoe kan die Christelike Kerk sy 
unieke identiteit handhaaf, terwyl dit tegelykertyd van God se 
genade getuig wat op die hele mensdom gerig is?  
          

VAN RULER SE MISSIONALE SIENING
Van Ruler het sy gedagtes oor die apostolaat in debat met 
Hoekendijk, Kraemer en Van Leeuwen ontwikkel. In sy Theologie 
van het Apostolaat (1953) bekyk hy die saak vanuit ‘n eskatologiese, 
predestinatiewe, pneumatologiese en antropologiese hoek. Vir 
Van Ruler (1953:15) is sending ‘...de proclamatie van het rijk van 
God als rijk van Christus in elk nieuw volk en in elke nieuwe tijd’. 
Dit gaan egter om méér as net die evangelie van Jesus Christus. 
Die ryk van God is baie omvattender. God is besig met die héle 
wêreld. Dit gaan om sy rykshandeling met die ganse wêreld. God 
se ryk loop met spronge deur die geskiedenis van die wêreld. Dit 
toon verskillende gestaltes. ‘Daarom,’ sê Van Ruler (1953:16–17), 
‘gaan haar ook de ogen open voor de betekenis van het Oude 
Testament, achter en rondom het Nieuwe Testament,  en voor 
het volk Israel, de synagoge en de staat in Palestina – alle ook 
momenten en gestalten in Gods rijkshandelen met de wêreld.’ 
Die apostolaat geskied dus binne hierdie groter struktuur. 

In die opmars van God se ryk, is die kerk gepredestineer, om die 
instrument te wees in God se omgang met die wêreld. Die kerk 
pas in binne God se plan met die wêreld. As kerk van die Woord 
en as liturgiese gemeenskap, is die kerk instrumenteel vir God se 
uitbreiding van sy ryk. Soos Van Ruler (1953:24) dit stel: 	

De kerk, de christen, de zending is nooit meer dan het karretje, 
het vehiculum, waarop het Woord van God – het geschreven, het 
kanonieke, het israëlietische Woord – zich voortbeweegt van de ene 
mens naar de andere, van de ene tijd naar de andere, van het ene 
volk naar het andere.

 (Van Ruler 1953:24)

Die kerk is opgeroep vir diens op dieselfde manier as wat ‘Jezus 
Christus zelfs in zijn heersen alleen maar dienaar is en dat de 
kerk er alleen is terwille van de wêreld’ (Van Ruler 1953:32). 
Soos Plaisier (1995:80) dit stel, word daar hier bedoel diens aan 
die ryk met die gebruik van die evangelie, en nie diens aan die 
wêreld vanuit die evangelie nie. Daarin sien Van Ruler dan ook 
die wesenskenmerk van die apostolaat. Die apostolaat was vir 
hom ‘n integrale deel van kerkwees, van die doelwit af weer 
teruggekyk, is ‘het apostolaat haar wezen’ (Van Ruler 1953:20). 
Die apostolaat is soos gis wat alle werksaamhede van die 
kerklike lewe deursuur. 

Pneumatologies en antropologies beskou, is die implikasie dat 
God se vreemde Woord deur die Gees so in die mens se bestaan 
geïnternaliseer word, dat die Woord deur die Gees eintlik die 
mens se ‘geweten, de con-sciëntie, het mede-weten en mede-
oordelen met God’ (Van Ruler 1953:24) word. Omdat God met 
sy ryk op ‘de grote strijd der volkeren om een politieke, sociale, 
economische en culturele vormgeving van het leven’ inspeel (Van 
Ruler 1953:20), behels dit, uit ‘n antropologiese hoek beskou, dat 
die werk van die Gees in die ervaring van die mens gestalte kry. 
Die heil moet in gewone bestaan omgesit word... God se ryk 
moet in die konkrete bestaan van individu en die gemeenskap 
‘n werklikheid word. Wanneer die Bybel in die harte van mense 
weerklank vind, en hulle dit in vryheid en selfstandigheid 
hulle eie maak, gebeur daar iets. Daar ontstaan ‘n tradisie. Dít 

verteenwoordig ‘n volgende sprong in die voortgang van God 
se ryk in die wêreld. 

Só het God se teenwoordigheid sigbaar geword in die volk Israel, 
en het dit uiteindelik sy hoogste vorm in die lewe en die werk 
van Christus bereik. Daarna kry dit egter herhaaldelik konkreet 
historiese gestalte. Plaisier (1995:80–81) verwoord Van Ruler se 
gedagte soos volg: ‘ Het Woord van God schept culturen. De 
Geest vormt allerlei gestalten van het rijk, zoals de kerk, de staat 
en de bevinding.’ Volgens Van Ruler (1953) beteken dit dat daar 
deur die apostolaat: 

...[t]elkens nieuwe vormen van christendom ontstaan, dat de 
jonge kerken hun eigen belijdenissen zullen moeten hebben, dat de 
catholiciteit der kerk o.a. ook haar nationale karakter insluit, dat 
er in deze zin gesproken zal moeten worden van een pluriformiteit 
der kerk in de volkeren, landen en continentenen van de relativiteit, 
het historische karakter en het realiteitsgehalte van de waarheid: 
een abstracte, absolute waarheid is er niet; er is aIleen het handelen 
en het spreken Gods en dat wordt telkens nieuw en telkens anders 
beleefd.		

(Van Ruler 1953:40)

Van Ruler (1953:46) is oortuig dat die apostolaat van die kerk 
met God se waarheid te doen het, wat na ‘aIle dingen van het 
individuele en gemeenschappelijke aardse menszijn in de 
tijd’ moet deurwerk. Soos Plaisier (1995:78) dit opsom, is die 
missionale taak van die gemeente ‘niet alleen de bekering van 
individuen..., maar dat het gehele leven en de hele samenleving 
het object van de zending is’. Die wet en die profete van die Ou 
Testament toon dat die lewende God in die samelewing van 
mense belangstel. Hy wil sy ryk in die totale lewe oprig, met al 
sy sosiale, ekonomiese, sedelike, juridiese, kulturele en politieke 
aspekte (kyk Van Ruler 1953:45). Van Ruler (1953:45–46) is 
van mening dat ‘wat in het apostolaat aan inrichting van de 
samenleving wordt bereikt, niet te waarderen [zijn] als toevallig 
bijproduct van de prediking van het evangelie, maar behoort het 
op essentiële wijze tot de scopus van het apostolaat als zodanig’. 
Gevolglik som Plaisier (1995:79) Van Ruler se ekklesiologie só op: 
‘Het is echter duidelijk: de verkondiging van de kerk geschiedt 
midden  in de wereld, zij is een bij uitstek open gemeenschap.’  

Plaisier (1995:84) vat die betekenis van Van Ruler se 
apostolaatsteologie soos volg saam: ‘Hij heeft velen de ogen 
geopend voor datgene waarvoor de kerk dient te staan: een 
vanzelfsprekende missionnaire dienst.’ Jongeneel (1995:91) voeg 
daarby die waardering dat Van Ruler se apostolaatsteologie 
ook op die kerstening van die kultuur gerig is. Die corpus 
christianum het immers ook ‘n kultuuropdrag. In die lig van die 
namoderne beweging na pluralisme en veelvolkigheid, wys 
Jongeneel daarop dat Van Ruler se apostolaatsteologie egter 
nie vir ‘n nie-Christelike wêreld en ‘n situasie waar die kerk as 
‘n minderheidgroep in die diaspora funksioneer, voorsiening 
maak nie. Volgens Jongeneel (1995:85–94) bedryf Van Ruler ook 
‘n Eurosentriese apostolaat. 

In sy opstel oor De kerk is ook doel in zichzelf , geskryf in 1966, 
hanteer Van Ruler (1978:53–66) die vraagstuk van die wêreld 
en die kerk se plek daarin. Hy huldig steeds sy siening dat die 
kerk instrumenteel is in die uitbreiding van God se ryk, maar 
omdat die ryk in die wêreld bestaan, is daar ook ‘n kenmerkende 
wêreldsheid en eiesoortigheid aan die kerk. Vir Van Ruler 
(1978:55) gaan dit volgens die ‘christelijk-israëlitisch’ tendens 
van die kerk daarom om ‘n instrument te wees in die uiteindelike 
verlossing van die wêreld, sodat die wêreld uiteindelik homself 
kan wees voor die Drie-enige God. Die volk van Israel in 
sy uitverkiesdheidheid, die Ou Testament met sy wet en 
profesie, Christus en sy werk in die historiese werklikheid, die 
uitgestorte Heilige Gees en sy voortdurende inwoning, die gang 
van die apostoliese woord deur volkere en lande, die tradisie 
in sy duisendvoudige verskeidenheid, én die kerstende en 
Israelitiserende invloed van die kerk in die openbare lewe van 
staat en samelewing – voormelde is alles steeds instrumenteel in 
hierdie eskatologiese beweging (kyk Van Ruler 1978:55–56).



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #314

Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 10

Die verlossing wat in Jesus Christus ontvang is, moet 
verwerklik word; moet ‘omgezet worden in menselijke, geleefde 
levenswerklijkheid’ (Van Ruler 1978:57). Die lewenswerklike 
gestalte wat die kerk as instrument in die wêreld aanneem, word 
‘steeds gemarkeerd door de bijzonderheid van het apparaat van 
de verlossing’ (Van Ruler 1978:57). Dit gaan dus nie om die 
menslike in die kerk of die wêreldlikheid op sigself nie, maar 
om konkreet in die wêreldlike konteks ‘n instrument van die 
verlossing te wees, en om aan die hand van die verlossing wat 
die kerk ontvang het, ‘n identiteit te ontwikkel. Die kerk moet 
steeds sy vaste punt in die persoon en werk van Jesus Christus 
hê, maar moet van daar sy identiteit in menslike vorm vind.

Wat vorm betref, het die kerk ook ‘n institusionele karakter, 
maar een wat ‘in wezen verwikkeld blijven in de apostolische 
traditie waarin de representatie, de tegenwoordig-stelling van 
het heil geschiedt’ (Van Ruler 1978:57). Die saak wat die kerk 
in die wêreld verteenwoordig – die heil in die wêreld – bring 
onvermydelik mee dat die kerk ook as instituut   funksioneer 
(kyk Van Ruler 1978:58). Die kerk staan van nature veranker in 
die tradisie. Die kerk is ‘n moment of ‘n gestalte van die verloop 
van die apostoliese woord deur die wêreld. Die beeld wat Van 
Ruler (1978:58) gebruik, is dat die kerk ‘een tent op de kermis 
van de leven’ is. Dit is ‘n eiesoortige tent naas baie ander tente 
in die wêreld. In daardie tent is egter iets te belewe wat nêrens 
elders beleef kan word nie, naamlik die heil en die verlossing.   

Terwyl die kerk as apostoliese instituut dus geen doel op homself 
is nie, net daar is ter wille van homself nie, maar in diens staan 
van sy apostoliese opdrag, het dit tog ‘n eie unieke gestalte.  ‘De 
gestaltelijkheid van Jezus is door de Geest vertolkt in een stem, 
de stem van de apostolische boodschap en de institutaire kerk 
is in haar gestaltelijkheid draagster van deze boodschap’ (Van 
Ruler 1978:59).  

Teen die agtergrond van die uiteensetting hier bo, maak 
Van Ruler (1978:60) dus die stelling ‘dat de kerk óók doel in 
zichzelf is’. Die kerk kán en móét ook homself wees. Hy moet ‘n 
selfstandige faktor wees met sy eie aansprake, selfs moontlik met 
sy eie mag, en met ‘n eie gesag in die openbare lewe (kyk Van 
Ruler 1978:65). Deur sy lede se belydenis, hulle himnologiese 
aktiwiteite en hulle liturgiese belewenis van die eenheid met 
Christus, toon die kerk ook ‘n eiesoortigheid wat binnekerklik 
gerig is. Volgens Van Ruler (1978:65) is die idee van belangelose 
diens in en aan die wêreld eenvoudig ontoereikend om volledig 
uitdrukking te gee aan die wese van die kerk en sy funksie in 
die wêreld. Die teenweer teen ‘n beskouing wat die kerk slegs in 
die lig van die apostolaat sien, is om die kerk, aan die hand van 
wat hier uiteengesit is, ook as ‘n doel op sigself te beskou. Die 
geheel van die ryk van God en sy gang deur die wêreld spel die 
besondere karakter van die kerk van Christus en van Israel uit.    
  

DIE AGTERGROND VAN VAN RULER SE 
SIENING

Van Ruler se gedagtes oor die apostolaat moet in die groter 
raamwerk van sy teokratiese teologie verstaan word. Vir Van 
Ruler gaan dit in sy teologie om die ryk van God. Vir hom omvat 
die ryk van God egter veel meer as net dít wat in die Skrif staan. 
Wat in die Bybel aangebied word, is nie die enigste gestalte van 
die ryk van God nie. Vir Van Ruler is die ryksgestaltes ook te 
vinde in die sinagoge, die volk, die staat Israel, die maatskappy, 
die kultuur, die staat by gekerstende volke, die hart, die gewete, 
‘de prediking en het sacrament, het ambt en de gemeente, de 
kerkorde, de liturgie en het dogma’ (Van Ruler 1969:55). Die 
eenvoudigste omskrywing van Van Ruler (1969:63) se teokratiese 
benadering is te vinde in sy woorde dat God se ryk ‘loopt de 
cultuur binnen en de maatschappij en de staat’. Sy teokratiese 
begrip is dus geheel en al omvattend, en betrek die kerk by die 
totaliteit van menslike bestaan. 

Volgens Graafland (1995:53) wil Van Ruler met sy teokratiese 
begrip juis die verband aandui tussen die toepassing van die 

heil in die hart van die individu, en die groter wêreld en kultuur 
waarin die individu leef. Daarom gebruik Van Ruler dan ook 
die metafoor van die saaier. God saai deur die geskiedenis sy 
heil oorvloedig op die akker van die wêreld. Hierdie saad val 
egter op verskillende plekke, en neem verskillende vorme aan. 
Dit bring egter die vraag na vore na die verband tussen hierdie 
verskillende gestaltes, of in terme van sy metafoor die saailinge, 
of wat hy histories noem die ‘spronge’ van die Ryk van God deur 
die geskiedenis. Meer bepaald kan ons vra na die verwantskap 
tussen die twee ‘spronge’ of gestaltes van die ryk van God in die 
Ou Testament en in die Nuwe Testament.

Van Ruler raai die sendinggerigte Christelike Kerk aan om, met 
die oog op die konkrete verwerkliking van die Godsryk, na die 
gestaltes van die Ou Testament te gaan kyk. Wanneer Van Ruler 
in Deel I van sy Theologisch Werk (1969:134–144)  skryf oor ‘De 
betekenis van de Mozaïsche wet’ (oorspronklik in 1947 geskryf), 
ken hy daaraan kerugmatiese, eksistensiële, funksionele en 
materiële betekenis toe. Onder materiële betekenis verstaan hy 
dan:

[d]at het met name de mozaïsche wet is, waaraan wij de 
grondlijnen en het materiaal hebben te ontlenen, wanneer het in 
de agressiviteit van de kersteningsarbeid er om gaat, de wereld 
christelijk in te richten: een ‘christelijke’ staat draagt uitgesproken 
oudtestamentische trekken.

 (Van Ruler 1969:134) 

Die algehele menslike bestaan, oftewel eksistensie, met sy 
huwelik, geslagtelikheid en eiendom, kom in die Tora voor. Wil 
die gemeenskap dus Christelik wees, moet hy die Mosaïese wet 
toepas en dit na sy lewe deurtrek. Dit is egter ‘n ‘pneumaties-
historiese handeling’ (Van Ruler 1969:143); nie ‘n letterlike 
kontinuïteit nie.

Om Van Ruler se gebruik van die Bybel in die ontwerp van sy 
teologie, en veral sy apostolaatsteologie, deegliker te bestudeer, 
is hoofstuk 2 van sy Theologisch Werk Deel I (1969:46–99) oor 
‘Methode en mogelijkheden van de dogmatiek, vergeleken met 
die van de exegese’ (1969:46–99) (oorspronklik in 1968 geskryf) 
van belang. As dogmatikus wys hy daarop dat die Dogmatiek 
verder gaan as die eksegese, omdat die eksegese slegs met die 
Skrif besig is, maar die Dogmatiek in die tradisie en kontemporêre 
bewussyn veranker is. Dít beteken vir Van Ruler die volgende:

Men kan maximaal van de dogmaticus vragen, dat datgene wat 
hij biedt een schriftuurlijk karakter draagt, dat wil zeggen: mede 
gevoed en bepaald wordt door wat de Schrift ons aan gegevens, en 
woorden biedt.

(Van Ruler 1969:65)

Die dissipline van Bybelse Teologie is vir hom ‘n samevatting 
van die resultate van eksegese (kyk Van Ruler 1969:73), en 
bied vir hom die gegewens wat die Skrif aanbied. Omdat die 
getuienis van die Bybelskrywers oor God se geskiedenis met sy 
volk vol teenstrydighede is, sal dit in die dogma saamgevat moet 
word ‘om althans enig houvast te hebben voor haar prediking 
van God en zijn rijk’ (Van Ruler 1969:56). Hy verwys na hierdie 
teenstrydighede as ‘leerlijnen’.  

In die ‘openbaringsverhaal’ (Van Ruler 1969:80) wat die 
Bybelskrywers aanbied, loop daar ‘leerlyne’ wat met die are in 
die liggaam vergelyk kan word. Sommige van hierdie are kan 
opswel en prominent word. ‘n Mens moet egter onthou dat daar 
nog:

...[d]uizend andere aderen zijn, die rustig hun werk doen, maar 
door geen enkele omstandigheid opzwellen en daarom verborgen 
blijven. In de bijbelse theologie loopt men nu het gevaar, de 
aandacht helemaal te bepalen bij die min of meer toevallig dik 
geworden aderen en van de 	 andere, de onzichtbare, geen flauw 
vermoeden te hebben.

(Van Ruler 1969:80) 

Ten spyte van hierdie waarskuwing, maak Van Ruler self egter 
‘n baie bepaalde keuse vir die historiese materiaal wat die 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#3
14

 Venter

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 10

buitelyne van die ‘openbaringsverhaal’ uitstippel: 

...[e]r werken belangrijke theologische gedachtengangen, niet 
alleen in sommige uitspraken, maar ook in de hele opzet van 
althans sommigen boeken, met name in die ‘historische’ van het 
Oude en het Nieuwe Testament.

		  (Van Ruler 1969:77)

Hy verwoord die verskeidenheid as ‘divergerende mogelij–
kheden, de vele leertypen of ‘theologieën’, welke in de Schrift 
worden gevonden’ (Van Ruler 1969:82). Hy gee selfs toe dat daar 
teenstrydighede is – selfs ‘kolossale spanningen’ (Van Ruler 
1969:82). 

Ook tussen Ou en Nuwe Testament is daar ‘verscheidenheid 
tussen de diverse schrijvers, boeken en eventueel bronnen 
genoeg. Daar zijn we zo maar niet overheen’ (Van Ruler 1969:82–
83). Die kanongestalte van die Bybel veronderstel egter dat daar 
een of ander eenheid tussen albei Testamente moet wees. Die 
Skrif is vir Van Ruler ‘n eenheid – ‘zij het een organische eenheid, 
waarin de dingen groeien, zodat er ook van voortgang –van de 
geschiedenis en van de openbaring – in de Schrift gesproken kan 
worden. Maar het is een echte eenheid’ (Van Ruler 1969:91). ‘n 
Mens kan veronderstel dat daar oral ‘grondgedachten’ aanwesig 
is wat op dié eenheid dui. ‘n Mens moet ook probeer om hierdie 
eenheid aan te toon. Dít moet jy doen deur ‘de ene schriftplaats 
met de andere schrifplaats, vooral de duistere met de duidelijke, 
te verklaren. Men doet het ook door de ene schriftplaats met de 
andere gelijk te breien. Men harmoniseert naar vermogen’ (Van 
Ruler 1969:91). 

Van Ruler volg dus veral daardie historiese leerlyne in die 
Bybel wat in sy terme die openbaringsverhaal, uitstippel. Hy is 
bewus van verskillende leertipes of teologieë in die Skrif, maar 
gee opsigtelik by voorkeur aandag aan daardie ‘are’ wat sy 
teokratiese teologie voed. Hy is bereid om verskillende, en selfs 
teenstrydige, gedeeltes te harmonieer, maar dit is opvallend dat 
dit deurgaans aan die hand van sy oorhoofse teologie van die ryk 
van God gedoen word. Om die apostolaat as die voortgang van 
God se ryk in reële aardse terme te skets, keer hy dikwels terug 
na die Ou Testament om die konkrete aard van die ryksgestalte 
vir die Christelike Kerk aan te dui. Sy ontvanklikheid vir ook 
ander ryksgestaltes, gekoppel aan sy missionale gerigtheid van 
die Christelike Kerk, toon sy voorkeur vir inklusiewe denke oor 
die kerk, en vir inligting wat die inklusiewe aard van die kerk 
staaf. 

Dít bring ons by die vraag of hy nie die Ou Testament op ‘n manier 
gebruik wat een van die ‘bultende are’ van die Ou Testament, 
naamlik ‘n eksklusiewe oriëntasie, ignoreer nie? Dit was immers 
‘n probleem wat ook in die Nuwe Testament voorkom, en wat ‘n 
hele ent pad geloop het om die oënskynlik inklusiewe oriëntasie 
van die vroeë Christelike Kerk te help profileer. Die verhouding 
tussen inklusiewe en eksklusiewe oriëntasie is steeds een van 
die faktore wat ‘n rol speel – selfs in die na-moderne Christelike 
Kerk. Kan die Ou Testament nie miskien méér tot die besinning 
oor die identiteit van die kerk bydra as wat Van Ruler se werk 
te kenne gee nie?

OËNSKYNLIKE VOORKEUR VIR 
INKLUSIWITEIT IN DIE NUWE TESTAMENT 

Die debat tussen eksklusivisme en inklusivisme was ‘n 
prominente tema in die vroeë geskiedenis van die Tweede Tempel 
(516 vC–70 nC) sowel as in die tyd van die vroeë Christelike 
Kerk. Die oerkerk was in ‘n stryd gewikkel om sy eie identiteit 
te midde van verskillende strominge en oorgeërfde sienswyses 
te ontwikkel. Hoewel die werklike toedrag van sake oneindig 
meer gekompliseerd was as wat ons uit die Nuwe Testament 
kan aflei, is die algemene siening dat die Tora-georiënteerde 
Joodse Christendom wat in Jerusalem gesetel was, ‘n bepaalde 
partikularistiese soteriologie aangehang het, wat regstreeks in 
stryd was met die Pauliniese been van die Christelike Kerk, 
met sy inklusiewe, universele soteriologie (kyk Park 2003:76). 

Die sogenaamde Jerusalemfaksie het Jakobus nagevolg en ‘n 
partikularistiese standpunt teenoor die nie-Joodse Christene 
ingeneem. Enigiemand kon deel word van die kerk, mits hy hom 
volgens Joodse gebruike laat besny. Hierdie standpunt is tot selfs 
ná die Bar Kogba-opstande en Hadrianus se verbod op Jode se 
verblyf in Jerusalem (132–135 nC) gehuldig. Dit het egter teen 
die tweede eeu ná Christus uit die geskiedenis verdwyn. Die 
standpunt wat aan Paulus toegedig word, het begin oorheers. 
Dit het die Jerusalemstandpunt ál meer begin marginaliseer, en 
het uiteindelik die kern van die opkomende Katolieke Kerk begin 
word. In die loop van die geskiedenis het die naïewe aanname 
(kyk Park 2003:2, 3) posgevat dat partikularisme uitsluitlik aan 
die Jodedom toegeskryf kan word, en inklusivisme aan die 
Christendom. 

In die vroegste Christelike Kerk het partikularisme en 
inklusivisme sy aan sy in die kerk bestaan. Die vraagstuk oor 
nie-Jode (die ‘heidene’) se plek in die geloofsgemeenskap was ‘n 
Joodse vraagstuk wat reeds lank voor die Christendom bestaan 
het. Met die ontstaan van die Christendom as vertakking van 
die Judaïsme is hierdie vraagstuk uit Joodse konteks op die 
Christelike Kerk oorgeplant. 

‘n Aanduiding dat hierdie vraagstuk reeds van die vroegste 
Christendom af bestaan het, is te vinde in die bespiegeling oor 
die ‘naaste’ en die ‘vreemdeling’. Powery (2008:134–144) wys 
in sy ondersoek daarop dat daar op agt plekke in die Nuwe 
Testament na die gebod van Levitikus 19:18 (om jou naaste lief te 
hê soos jouself) verwys word, naamlik in Markus 12:31; Matteus 
5:43, 19:19 en 22:39; Lukas 10:27; Romeine 13:9; Galate 5:14, en 
Jakobus 2:8. In die Matteus-evangelie word die aanhaling met 
Jesus verbind; in die oudste evangelie van Markus kom dit slegs 
een keer voor; in Lukas is dit die wetgeleerde wat dit aanhaal; 
Jakobus verwys een keer daarna, en Paulus verwys by twee 
geleenthede daarna. Ateek (2008:158–159) wys ook daarop 
dat dié gebod sosiologies begryp moet word. Vir harmonie in 
die gesin en die gemeenskap was dit noodsaaklik ‘that people 
who were related maintain strong bonds of love towards each 
other. Such a practice ensured not only the peace but also the 
unity, solidarity, and strength of the community’. Dit was dus ‘n 
noodsaaklike houding vir die ‘binnegroep’. Dit het egter nog nie 
die saak van die buitegroep, die ‘ander’, aangeroer nie.

Aan die ander kant verwys die Nuwe Testament nêrens na die 
opdrag van Levitikus 19:34, naamlik om die vreemdeling, die 
‘ander’, lief te hê nie. Uit Hebreërs 11:13–16 kan ‘n mens aflei dat 
die begrip teen die einde van die eerste eeu ná Christus gebruik 
is as ‘a means of self-identification that both underscores the 
Christian community’s present predicament and anticipates 
their eschatological hopes’ (Powery 2008:143). Teen daardie tyd 
het die gedagte posgevat dat die vreemdeling ‘een van ons’ is.  

Aan die hand van die begrip ‘naaste’ is dit dus duidelik dat 
daar meer as een standpunt oor hierdie saak was, en dat die 
denke oor die saak by sowel die binnegroep as die buitegroep 
ontwikkel het. Park (2003:ix) verwys na die twee standpunte as 
twee parallelle strominge: ‘the gospel of the circumcision and 
the gospel of the uncircumcision’, of ook die ‘Torah-bound 
gospel’ en die ‘Torah-free gospel’ (kyk Gal 2:7; Park 2003:2). 
Die twee standpunte was dit eens dat die verlossing van God 
die grondslag van die kerk is. Park (2003:2) merk soos volg op: 
‘Theologically as well as historically, both the gospels were still 
within the purview of Judaism.’ Die verskilpunt het egter gekom 
by die vraag oor hoe mense as geloofsgemeenskap by God se 
genade betrek moet word. Moet inlywing in die groep plaasvind, 
of eerder uitbreiding van die gemeenskap na buite? Veral in 
die werksaamhede van Paulus het dit ‘n brandende teologiese 
vraagstuk in die jong kerk van die eerste eeu ná Christus begin 
word. 

Volgens Park (2003:37) blyk dit uit Galasiërs 2:7 dat die konsilie 
van Jerusalem na albei kante toegegee het. Die evangelie van 
besnydenis en die universele soteriologie van nie-besnydenis is 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #314

Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 10

wedersyds erken, maar is wél aan verskillende arbeidsterreine 
toegeken. Petrus het die apostolaat van die besnedenes gekry, 
en Paulus uit Antiogië dié van hulle wat nie-Jode was en dus nie 
besny was nie. 

Park (2003:28) herlei bogenoemde teenoorstaande standpunte na 
wat tradisioneel as die hoof- Joodse faksies van die laat laaste eeu 
voor Christus en die vroeë eerste eeu ná Christus beskou word. 
Die skool van Hillel was universeel gerig, terwyl dié van Sjammai 
eerder partikularisties ingestel was. Paulus se leermeester, 
Gamaliël, het tot eersgenoemde groep behoort. As sy leerling, 
was Paulus in die universele tradisie van Hillel geskool, wat op 
sý beurt op die tradisies van Deutero-Jesaja en Jona geskoei was. 
Dit het Paulus voorberei om universeel te werk; om teologies 
op die gebied van inklusivisme te werk. In die uitbreiding van 
die Christelike Kerk oor die bewoonde wêreld van daardie tyd 
heen, het hierdie rigting dan ook uiteindelik die toon vir die 
Christelike denke aangegee en ander standpunte oorwoeker.   
                                                                                      

DIE OU TESTAMENT: EKSKLUSIEF SOWEL 
AS INKLUSIEF

Soos hier bo opgemerk is, was die debat tussen eksklusivisme 
en inklusivisme ‘n nalatenskap uit die vroeër tydperk van 
die Tweede Tempel. Die teenoorstaande standpunte is deur 
verskillende sosio-ekonomiese en teologiese faktore bepaal. Na 
afloop van die ballingskap het dit oor magsaanspraak op, en 
seggenskap oor, die tradisionele Judese gebied gegaan. 

Net soos die begrip ‘inklusivisme’ in ons tyd met hedendaagse 
vraagstukke soos gender en multikulturalisme saamhang, 
moet in ag geneem word dat die konsepte ‘inklusiwiteit’ en 
‘eksklusiwiteit’ destyds ook deur die omstandighede van die tyd 
bepaal is. Die konsepte ‘eksklusivisme’ en ‘inklusivisme’ het oor 
die algemeen met selfbeskouing in ‘n bepaalde tyd en konteks te 
doen. Begrippe soos ‘universalisme’ en ‘partikularisme’ ‘reflect 
two different ways of viewing oneself and others, which may 
apply to a far greater realm than religion’ (Park 2003:9).

Eksklusivisme in die Ou Testament
In die tyd tussen die sesde eeu voor Christus en die oorname 
van gesag deur die Hasmoneërs in die middel van die tweede 
eeu voor Christus, was dit die Priesterhuis van Sadok wat in die 
aanvanklik Persiese en later Hellenistiese Juda die toon aangegee 
het. Hulle was verteenwoordigend van die Judeërs wat uit 
ballingskap teruggekeer het. In hulle magstryd met die Judeërs 
wat in die land agtergebly het, het hulle die oorhand gekry, 
hoofsaaklik met die steun van die Persiese owerheid, en later 
die alliansie met die Hellenistiese owerhede van die Ptolemeërs, 
en nóg later die Seleukiede. Grant-Henderson (2002:119) verwys 
hierna as ‘a power struggle between groups who have different 
theological bases’. Uit die boeke 1 en 2 Makkabeërs kan afgelei 
word dat hulle eksklusiewe beleid tot diep in die Christelike era 
die dominante teologie in Juda was.

Die hoofnalatenskap van die Priesterhuis van Sadok is die 
tradisies wat met Esra en Nehemia, die Priestergeskrif en 
Kronieke vereenselwig word. Dit gee ‘n aanduiding van hulle 
veroordeling van mededingende groepe en ander sienswyses. 
Die Sadokities-geleide faksie het die oorlewingstrategieë 
gebruik wat hulle as minderheidsgroep in die ballingskap geleer 
het, hoe om sosiale en religieuse beheer oor hulle landgenote 
en bure te kry (kyk Boccaccini 2002:82). Hulle het ‘n nuwe orde 
daargestel waarna almal in Juda hulle moes skik. Hulle het ‘n 
nuwe Joodse identiteit gepropageer as  dié van ‘die kinders van 
die ballingskap’ (Esra 4:1, 6:19–21 en 8:35). Dié wat nie aan die 
proses van tempelherstel en die nuwe bestel wou deelneem 
nie, is uitgesluit en uit die kultiese gemeenskap van Jerusalem 
verstoot. 

Diegene wat nie in ballingskap was nie (die sogenaamde ‘volk 
van die land’ wat gedurende die ballingskap in die Judese gebied 
agtergebly het; kyk Esra 4:4–5 en 6:21), is nie net deelname aan 

die herbou van die tempel geweier nie, maar alle aansprake 
op gesag deur nakomelinge van die koningshuis van Dawid 
en die Levitiese priesters is boonop teengestaan. Die Sadokiete 
‘unceasingly and persistently defined the boundaries of cosmic 
and social structure; rules and regulations were enforced to 
restrict or control interaction and avoid trespassing’ (Boccaccini 
2002:73). 

Die Sadokitiese partikularisme was niks nuuts nie. Reeds in
die Dawidiese tyd én daarna was die teologie en politieke 
ideologie op partikularisme gegrond.   Na gelang van of ‘n mens 
monoteïsme as ‘n latere of ‘n vroeë verskynsel beskou, kan Park 
(2003:12) se volgende standpunt van nut wees: ‘The funda–
mental logic of Jewish particularism is based on monotheism 
and election, which were  the  two major  features  of  Jewish  
theology.’ 

Hierdie ‘logic of Jewish particularism’ moet teen die agtergrond 
van die geskiedenis en die tradisie beskou word. Die spore van 
hierdie benadering is te vinde in die Priestergeskrif. Dit hou die 
skepping voor as ‘n samehangende meganisme van ‘graded 
holiness’ (Boccaccini 2002:74), wat uit ‘n ordelike en dig geslote 
hiërargie van lewende wesens, ruimtes en tye bestaan. Die 
grense daarvan mag nie oorskry word nie, omdat dit die balans 
sal versteur. Dit is ‘n geslote stelsel wat die onderbou vir ‘n sterk 
partikularistiese gerigtheid bied.  

‘n Ander dokument wat met hierdie gerigtheid verbind kan 
word, is Esegiël. Die politieke en religieuse program vir 
Sadokitiese beheer oor Juda word in Esegiël 40–48 vervat. Dit 
is ‘n dokument uit die tyd van die Babiloniese ballingskap. Die 
dokument stel ‘n nuwe bestel in die vooruitsig, wat die Judaïsme 
voor-ballingskapse Judaïsme in ‘n algeheel nuwe rigting sou 
stuur. Die afstammelinge van die priester Sadok sou voortaan in 
beheer wees en die gestelde verwagtings ten uitvoer bring. 

Die belangrikste dokument uit hierdie stal is die Esra–Nehemia-
verhaal. Sowel die boek Esra as Nehemia eindig met die 
eksklusiewe afwysing van huwelike met nie-Judese persone. 
Die Sadokitiese beweging was gesteld op suiwerheid by die 
tempel sowel as in die gebruike van die volk. Soos die priesters 
suiwer moes bly deur nie te trou nie, is daar ook van die volk 
verwag om nie met persone buite die etniese groep te trou nie. 
Die priesters was die bewaarders van hierdie ideale, en het hulle 
self die gesag en beheer oor die volk toegeëien.  

Wat in Esra–Nehemia gebeur, moet in die lig van omstandighede 
verstaan word. Soos soveel kere later in die geskiedenis met die 
Jode gebeur het, het die teruggekeerde Judeërs se oorlewing 
hier op die ongeskonde handhawing van hulle identiteit, die 
voortsetting van hulle geloof, en die ongehinderde aanbidding 
van God berus (kyk Grant-Henderson 2002:116). Uit ‘n religieus-
sosiologiese hoek kan die Sadokitiese maatreëls as ‘n proses 
van kulturele heropbou (‘cultural revitalization’) beskou word 
(kyk Venter 1995:725–729). Die klein Joodse gemeenskap was 
ná die ballingskap ‘n provinsiale eenheid in die Persiese ryk 
wat as eiesoortige administratiewe eenheid beperkte politieke 
mag uitgeoefen het. Hulle was egter steeds aan Persiese 
oorheersing onderworpe. Hulle was in die klein gebied van 
Jerusalem en die provinsie Juda gevestig, en het hulle in ‘n uiters 
delikate politieke situasie bevind. Hulle was gekonfronteer 
met die nasionale katastrofe van ekonomiese bankrotskap, 
en politieke onderhorigheid en belastingpligtigheid aan ‘n 
vreemde moondheid in hulle eie land. Boonop was daar ‘n 
beduidende kulturele dissonans tussen hulle godsdienstige 
oortuigings en die omstandighede waarin hulle hulle bevind 
het. Vanweë die traumatiese ervaring van die ballingskap 
en die politieke omstandighede van die Persiese ryk, het ‘n 
bepaalde verandering in die aard van die gemeenskap en hulle 
selfbeskouing ingetree. Die leiers was terdeë bewus van die 
verlede van hierdie groep, en was bedag op die eise wat aan 
hulle as godsdiensgemeenskap gestel word. Die gemeenskap 
koester ideale van identiteitsbehoud, maar wil hulle identiteit 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#3
14

 Venter

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 10

terselfdertyd in hulle nuwe omstandighede in ‘n nuwe 
rigting stuur. Hulle moes leer hoe om as onderhorige volk ‘n 
godsdiensgemeenskap te wees. Die gemeenskap was steeds 
van hulle kulturele erfenis vervreem, en losgesny van hulle 
geestelike wortels. Onder hierdie omstandighede moes daar ‘n 
kulturele transformasie plaasvind; ‘n radikale verandering van 
etos; ‘n herstel van waardes en simbole.  

Wat belangrik was in hierdie transformasie, was die gemeenskap 
ná die ballingskap se vereenselwiging met die Israel van ouds. 
Die teenstrydigheid tussen oortuiging en omstandighede lê 
ook daarin dat die gemeenskap hulle nie voldoende met die 
vorige geslag vereenselwig nie, en nie besef dat hulle haglike 
omstandighede aan hulle eie ongehoorsaamheid aan die 
verordeninge van God te wyte is nie. Deur hulle opnuut aan 
God en sy gebooie toe te wy – deur hulle in solidariteit met die 
sonde van die voorgeslag in afhanklikheid voor God te stel – 
word ‘n ou etos weer ingestel en in die nuwe omstandighede van 
politieke afhanklikheid heraktiveer (kyk die Skuldgebede in Esra 
8; Neh 1 & 8). Dit is ‘n tyd van kontinuïteit én diskontinuïteit. Die 
verwaarlosing van God se Wet het tot die katastrofe van Israel 
se ballingskap gelei. Die status van hulle unieke uitverkiesing  
as God se eie volk het in die spervuur beland. Die gemeenskap 
soek egter sy toekomsidentiteit in terme van die God met wie 
hulle voorheen in ‘n verhouding gestaan het. Een manier waarop 
die gemeenskap hierdie verlangde identiteit kan herwin, is deur 
hulle met die Wet van God te vereenselwig. Noudat hulle terug 
is uit die ballingskap, moet daardie Wet weer die norm word, 
maar sal maatreëls ingestel moet word om die nakoming van 
die Wet moontlik te maak. Die nuwe (drastiese) maatreëls is 
daarop gemik om ‘n sentrale begrip van die aard van die Joodse 
geloofsgemeenskap, van sy teologie, en van die betekenis van sy 
ryk en geskakeerde tradisies, aan te bied. Om die nakoming van 
die Wet te optimaliseer, beteken dat daar beheer moet wees oor 
die gemeenskap. Konkrete reëls oor huwelike en groepsvorming 
moet die nakoming van die wet in alledaagse bedrywighede 
verwerklik.

Park (2003:13) beskou die maatreëls as ‘a resurgence of 
particularism’; ‘n ‘particularist policy’ wat die werklikhede 
in Juda van die vyfde eeu voor Christus weerspieël. Dié wat 
agtergebly het en dié wat teruggekeer het, het verskillende 
politieke doelwitte gehad. Iemand moes leiding neem om 
politieke stabiliteit in die Persiese provinsie te bewerkstellig. 
Volgens Park (2003:13–14) het die groepe wat onder leiding van 
die Persies-gevolmagtigde leiers Esra en Nehemia teruggekeer 
het, ‘n besliste voorsprong op die Palestynse Jode gehad. Hulle 
partikularistiese beleid in die vorm van beheer oor die sluit van 
huwelike, was bedoel om beheer uit te oefen oor dié wat met 
die Samaritane gemeng het, en toon ‘n ‘noticeable socio-political 
motivation’ (Park 2003:14).

Die gedagte dat Israel verkies en geroep is tot heiligheid speel 
ook ‘n belangrike rol in hulle eksklusiewe identiteit. Die inhoud 
van hulle eksklusiwiteit kan egter nader bestudeer word in die 
voorskrifte van Levitikus oor die houding teenoor nie-Israeliete. 
Die opdrag van Levitikus 19:18 om jou naaste lief te hê soos 
jouself, moet saam met die begrip ‘heiligheid’ gelees word. Israel 
word as groep geroep om heilig te wees. In Levitikus is daar 
heeltyd ‘n beweging tussen kultiese reinheid en onreinheid. Die 
wette daarin is bedoel vir ‘n samelewing wat in die alledaagse 
wêreld leef, maar wat voortdurend in die teenwoordigheid van 
God staan. Die verband met heiligheid bepaal dus die bestaan 
van die groep. In die groep moet wedersydse liefde beoefen 
word. Hierdie liefde veronderstel egter nie, soos algemeen 
aanvaar word, ‘n geneentheid teenoor alle mense voor die voet 
nie. Dié konsep word in Deuteronomium met Israel se begrip 
van die verbond met God verbind. Dit is sterk beïnvloed deur ou 
Naby-Oosterse verbondsterminologie. Dit is dus nie in die eerste 
plek ‘n gevoelsaak nie, maar gaan eerder daaroor dat ‘n mens dit 
aan ‘n ander verskuldig is om hom reg en billik te behandel (wat 
ook die bedoeling is in Matt 18:15–20; kyk Kaminsky 2008:124–
125). Die term ‘volksgenoot’ in Levitikus 19:17–18, en selfs die 
verwysing na die ‘vreemdeling’ (‘resident alien’) in Levitikus 
19:33–34, kan dus in die lig hiervan verstaan word. 

Hierdie ‘ontvanklikheid’ vir die nie-Israeliet wat onder die 
volk woon, hef nie sy vreemdelingskap op nie. Hoewel die 
Heiligheidswet (Lev 17–26) van die vreemdelinge vereis om 
bepaalde kultiese gebruike te eerbiedig, en hulle selfs toelaat om 
aan Israel se kultiese rites deel te neem, ‘resident aliens remained 
distinct and are at some disadvantage’ (Kaminsky 2008:124). Die 
voorskrifte waarborg dus hulle menseregte, maar hulle bly steeds 
‘resident aliens’ sonder gelyke regte. Volgens Ateek (2008:159) 
bring Levitikus 19:33–34 die saak van die naaste in verband met 
die besit en bewoning van die land. Die billike behandeling van 
ander mense sluit ook die vreemdelinge in; hulle kan egter nooit 
‘n gelyke aandeel in die besit van die land hê nie. Esegiël 47:21–
23 gaan egter verder. Sowel Levitikus as Esegiël kom uit die tyd 
ná die ballingskap. Albei worstel met die probleem van die besit 
van die land. Met hulle terugkeer uit die ballingskap het die 
Judese ballinge met die probleem gesit dat die land nie leeg was 
nie, maar deur ander mense beset was. Omdat die land God se 
geskenk aan Israel was, het hulle dit as hulle eiendom beskou. 
Levitikus was bereid om hierdie ander mense wat die land beset 
het, as inwonende vreemdelinge te beskou, maar nie as mede-
eienaars van die land nie. Ook Esegiël is oortuig dat dit Israel se 
land is, maar beoefen ‘n meer pragmatiese etologie (kyk Ateek 
2008:160). Op goddelike gesag verklaar hy dat die vreemdelinge 
wat al ‘n geslag lank daar woon, saam met die stamme van Israel 
grond mag besit. Hulle moet as medeburgers beskou word.    
   
Volgens Kaminsky (2008:127) het Israel se selfbeskouing as 
koninklike volk meegebring dat nie net die koning nie, maar alle 
lede van die volk hulle nou vir alle ander mense verantwoordelik 
geag het, selfs die randfigure van die samelewing. 

While it may be tempting to label Israel’s conception of itself as a 
priestly people distinct from other nations as a regressive and elitist 
notion, one must reckon with the fact that this very feature may 
have given birth to the Bible’s unique insight that Israelites of all 
societal strata bore responsibility to create a just society in which 
those most marginalized were neither neglected nor abused. 

(Kaminsky 2008:127)

Kaminsky stel die saak van eksklusivisme by Israel selfs verder in 
perspektief wanneer hy na ‘n algemene wanvoorstelling verwys. 
Daar word onwillekeurig aanvaar dat Israel se unieke verkiesing  
vanselfsprekend alle nie-Israeliete/nie-Jode as vyande van God 
beskou het. Volgens Kaminsky (2008:130) is daar egter drie 
faksies ter sprake: dié wat verkies is, die ‘anti-elect’ en die ‘non-
elect’. Die ‘anti-elect’ is inderdaad daardie paar groepe, soos 
die Kanaäniete en die Amalekiete (kyk Deut 7 en 25:17–19), wat 
die vyande van God is wat deur die Israeliete uitgeroei moet 
word. Die meeste volkere word egter in die Hebreeuse Bybel 
as die ‘non-elect’ beskou: ‘These non-elect peoples were always 
considered fully part of the divine economy, and, in a very real 
sense, Israel was to work out its destiny in relation to them, even 
if in separation from them’ (Kaminsky 2008:131). 

Nóg ‘n siening van die kenmerkende partikularisme van Israel 
is te vinde in Strawn (1999:73–92) se beskouing van die begrip 
‘heiligheid’. Strawn (1999:75) sien heiligheid as ‘n sentrale gedagte 
in die teologie van Israel, maar gaan van die standpunt uit dat 
‘the manifold ways that the concept of holiness is appropriated 
is diverse and dependent to a large degree on different geo-
political, sociological, and/or theological situations’. Daar is 
‘different appropriations or mentalities for holiness...limited, 
time-bound manifestations or mechanisms by which holiness is 
enacted and lived out’ (Strawn 1999:75). Daar is ‘n ooreenkoms 
maar tog ook ‘n hemelsbreë verskil tussen die pogings tot 
selfhandhawing en ekonomiese stabiliteit by Esra–Nehemia, 
en die uitingsvorme van heiligheid by die Jesusgemeenskap. 
Strawn noem hierdie veranderlike uitingsvorme die ‘X-faktor’. 
Dit het volgens hom altyd ‘n kommunikatiewe bedoeling. 

Heiligheid beteken in wese afgeskeidenheid. Dit kan baie 
vorme aanneem. Dit kan die vorm aanneem van die bonte 
verskeidenheid wette in Levitikus, die blou tossels in Numeri, 
of die selibaatskap van Jeremia. Volgens Strawn is heiligheid 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #314

Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

Vol. 65    No. 1     Page 7 of 10

altyd ‘n kommunikatiewe strategie wat uitdagings stel en 
antwoorde op vorme van heiligheid ontlok. Die voorskrifte in 
die Heiligheidswet (Lev 19–26) bind die Israeliete saam as God 
se volk, wat Hom op elke denkbare manier dien. Die voorskrifte 
plaas hulle eenkant, en onderskei hulle van alle ander. Hulle is 
geroep om anders te wees. Die voortdurende herhaling van die 
frase ‘Ek is die Here’ wys daarop dat dít geen doel op sigself was 
nie, maar dat dit God moes bekend maak en op sy heiligheid 
wys. Ook op plekke soos Deuteronomium 6:20–25, Esegiël 
24:15–27 en Jeremia 16:1–13, het ons volgens Strawn (1999:79) 
te doen met voorskrifte met ‘a sociological function that is 
communicative, perhaps one might even say missiological if not 
evangelical’. Volgens die beginsel van ‘transgenerational value 
communication’ (Strawn 1999:79), is die vereiste van heiligheid 
as afgeskeidenheid ‘n kommunikatiewe strategie wat juis vrae 
uitlok. Strawn (1999:79) gaan selfs so ver as om te dink dat die 
kommunikatiewe funksie van hierdie voorskrifte vir heiligheid 
en afskeiding ‘part and parcel of the divine economy and plan’ 
was.    

In die tyd van die Tweede Tempel het nadenke oor identiteit ‘n 
ver pad in Juda geloop. Identiteit is veral aan die hand van die 
verhouding met ander groepe bepaal. Daar was ‘n volle spektrum 
van menings oor hierdie saak. Dit was ‘n punt van ideologiese 
konflik tussen teokrasie en eskatologie; tussen universalisme 
en eksklusivisme. Die spanning tussen die standpunte het 
al hoe meer geword, en selfs uiterste vorme begin aanneem. 
‘n Voorbeeld van die uiterstes van partikularisme is die boek 
Jubileë uit die middel van die tweede eeu voor Christus. Die 
outeur(s) was in dialoog met die Mosestradisie (Mosaïese of 
Sadokitiese Judaïsme) sowel as die apokaliptiese tradisie. Soos 
in die Makkabeërboeke, was hier ook ‘n opsigtelike verskuiwing 
na ‘n uitdruklik eksklusiewe monoteïsme (kyk Venter 2003:981–
988).

Die bedreiging waarteen die outeur van Jubileë sy groep waarsku, 
is aanslae van sowel binne as buite. Van buite doen volke wat as 
‘Kanaäniete’ en ‘Filistyne’ beskryf word, die groep fisiese skade 
aan deur hulle aan te rand, dood te maak en te verdruk. Die 
grootste bedreiging kom egter van binne op kultureel-religieuse 
vlak. Dit kom in die vorm van die onderlinge alliansies 
waarby ander volke die lede van die groep wil betrek. Hierdie 
verbintenisse het veral te doen met onderlinge seksuele verkeer 
en huwelike tussen die volke. Hulle wil oor die afgebakende 
grense heen verhoudings smee. Sulke verbintenisse is nadelig en 
in die hemel self verbied. Dit bring besoedeling, en moet ten alle 
koste vermy word. Daar moet selfs nie eens onderhandelings 
daaroor aangevoor word nie.

In Jubileë 8–9 herskryf die outeur die volkeretafel in Genesis 
10. Hy gebruik geografies-etnologiese tradisies, sy heptadiese 
kronologiese skema, en die gedagte van afgemerkte heilige 
ruimte, om die skeiding tussen die sogenaamde ‘suiwer 
uitgekiesde geslag’ en die ‘onreine heidene’ polities-religieus 
aan te dui. Dit beteken vir hom ‘n absolute skeiding tussen die 
afstammelinge van Set-Noag-Gam en die res. Afgebakende 
grense en uitgemerkte areas word aangedui wat die ware Israel 
van alle ander mense moet afsonder, en huwelike met ander 
geheel en al moet verbied. In hierdie fisiese skeiding kan die 
identiteit van die Judeërs gevind word. Geografiese inrigting 
en die konsepte van ruimte en tyd word hier gebruik om die 
gemeenskap en hulle identiteit te beheer. Die driehoek van 
kronologie, identiteit en ruimtelikheid vorm hier die matriks 
van eksklusiewe identiteit (kyk Venter 2008:649). 

Hierdie eksklusiewe benadering was wél die dominante ideologie 
in die tyd van die Tweede Tempel in Juda, maar nie die enigste 
nie. Dit was in stryd met die benadering van minderheidsgroepe 
wat nie oor dieselfde magsbasis as die Sadokiete beskik het nie.  

Inklusivisme in die Ou Testament
Die Ou Testament gee ook inklusiewe tendense weer. Die 
werkshipotese wat Grant-Henderson (2002:xx) vir inklusiwiteit 

gebruik, is: 

[t]hat the offer of salvation is to all people, who if they choose to 
respond will receive the same benefits and responsibilites as the 
Israelites and who will be included in the worshiping community.

 (Henderson 2002:xx) 

In gedeeltes soos Eksodus 23:9, Levitikus 19:33–34 en 
Deuteronomium 23:8 word voorskrifte vir die hantering van die 
vreemdeling en bywoner gegee. Volgens hierdie gedeeltes mag 
hulle bepaalde voorregte tussen die Judeërs geniet, maar word 
hulle volle sosiale voorregte en deelname aan die godsdiens 
ontsê.  In 1 Konings 8:44–47 word verklaar dat God die gebede 
van nie-Israeliete sal verhoor. Hoewel die boek Jona nie uitdruklik 
oor nie-Judeërs gaan nie, maar oor ‘n ongehoorsame profeet as 
simbool van Israel, beeld dit God se genade uit vir dié wat nie 
tot Israel behoort nie. In Jesaja 19 en 25 word God se universele 
mag oor alle volke uitgebeeld. In Trito-Jesaja (Jes 56–66) en in 
Rut word nie-Judeërs op grond van God se reg en geregtigheid 
as ten volle deel van die godsdiensgemeenskap aanvaar. 

Hoewel ‘n inklusiewe gerigtheid eers ná die ballingskap duidelik 
na vore kom, het dit reeds ‘n lang geskiedenis in Israel gehad. 
Park (2003:14) reken dat daar in die Ou Testament ‘a continuing 
voice of universalism’ is. Hy sien dit veral in die na-eksiliese 
boeke Rut en Jona. Lindeque (2001:101) sê dat boeke soos ‘Rut, 
Jona, Job, Prediker, Ester, Judit en Tobit is geskryf vanuit die 
standpunt van die vroom lede van die inklusiewe groep en 
kan onderskei word van die nasionale geskiedenis, wette en 
profesieë wat deur die eksklusiewe groep versamel is’. Hierby 
sluit hy ook die eerste deel van die boek Daniël (Dan 1–6) sowel 
as die hele Josefverhaal (Gen 37–50) in. 

In die eerste hoofstukke van Genesis is God die Skepper van die 
kosmos, maar ook van alle mense. Dit is eers van hoofstuk 12 
af dat Abraham en sy nageslag van die res van die mensdom 
onderskei word, maar dan ook as die mense in wie al die volke 
van die aarde geseën sal word (Gen 12:3). God bly altyd die 
universele God, wat nasies gebruik om sy volk te straf, maar 
deur wie Hy hulle ook laat red.  

Deutero- en Trito-Jesaja is die duidelikste voorbeelde van 
hierdie gerigtheid. Met die verdwyning van die monargie, en 
die sentralisering van die kultus deur die Sadokiete, het die 
profete van die toneel begin verdwyn. Die sosiale en politieke 
infrastruktuur vir hulle bestaan was daarmee heen. Hoewel 
hulle as sosiale klas verdwyn het, het hulle boodskap tog nog 
voortbestaan: 

In the early Second Temple period, Third Isaiah and Ruth still 
testify to the vitality of the prophetic movement faithful to the 
heritage of the Davidic monarchy, and to their opposition against 
Zadokite exclusiveness. 

(Boccaccini 2002:88)

Die Sionsteologie het, in teenstelling met die eksklusiewe 
Sadokitiese teologie, die nalatenskap van die Dawidryk 
verwoord in die verwagting oor Sion en die messias wat 
universele bevryding sal bring.

Deutero-Jesaja (Jes 40–55) bring ‘n wending in die tradisionele 
verkiesingsgedagte. Volgens hierdie anonieme profeet se 
gedagtes oor Israel se verkiesing, is hulle nie verkies sodat net 
hulle gered kon word nie, maar met die bedoeling dat hulle die 
instrument sou wees waardeur al die nasies na God gebring kon 
word. Kaminsky koppel hierdie denke aan die rol wat hier aan 
die skepping toegeken word (Jes 40:28, 43:14–21, 45:5–8 en 18–
19). Volgens Kaminsky (2008:31) was dit die teks van Deutero-
Jesaja ‘along with certain late texts from Trito-Isaiah that build 
upon Deutero-Isaiah’s insights, [that] begins to make room for 
those who wish to join themselves to God’s people (e.g., Isa 56 
and 66)’. Die metafoor wat hier gebruik word, is die ‘lig van die 
nasies’ (Jes 42:6 en 49:6). Hierdie uitdrukking het die sentrale 
simbool geword vir universalisme in sowel die Judaïsme as die 
latere Christendom. Hierdie standpunt is regstreeks in stryd 

7



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#3
14

 Venter

Vol. 65    No. 1     Page 8 of 10

met die Sadokitiese partikularisme. Volgens Park (2003:13) was 
dit ‘the beginning of the tension between particularism and 
universalism in the history of Jewish thought’. Hoewel Grant-
Henderson (2002) saamstem dat daar verwantskap tussen 
Deutero- en Trito-Jesaja is, tref sy tog ‘n onderskeid. Die status 
van die nasies in Deutero- en Trito-Jesaja verskil. Vir haar gebruik 
Jesaja 40–55 eerder ‘n vorm van nasionalisme as universalisme. 
Dit gaan vir die profeet oor die herstel van die volk Israel. Die 
nasies se reaksie wys hier op die mag en eer van God. Volgens 
Grant-Henderson (2002:76) het geen gedeelte van Deutero-Jesaja 
‘a concept of coequality for the nations and the Israelites, and 
most times the status of the nations is quite vague’. Só tref sy 
dus ‘n onderskeid tussen universalisme en inklusivisme wat van 
belang is vir hierdie studie. 

Trito-Jesaja (Jes 56–66) word met ‘n voorwoord in Jesaja 56:1–8 en 
‘n slotwoord in Jesaja 66:17–24 omraam. Grant-Henderson vind 
in hierdie twee randgedeeltes die sentrale gedagtes van die hele 
Trito-Jesaja. Dit is ‘n eenheidswerk, ‘created as a unity with the 
express purpose of advocating the inclusion of foreigners over 
and against the proclamations of Ezra/Nehemiah and Ezekiel’ 
(Grant-Henderson 2002:1). Dit is ‘a considered apologetic on 
behalf of a group of people who accepts and includes foreigners 
within their community’ (Grant-Henderson 2002:59). Hulle 
was besonder goedgesind teenoor die mense wat na afloop van 
die ballingskap die Judese gebied uit die omringende nasies 
binnegedring het, en was selfs bereid om hulle as deel van die 
gemeenskap te aanvaar en boonop met hulle te trou. Hulle gaan 
selfs so ver as om vreemdelinge as priesters en Leviete te aanvaar. 
Hierdie standpunt bring hulle natuurlik regstreeks in stryd met 
die ideale van Esegiël en Esra–Nehemia, wat suiwerheid bepleit 
en totale eksklusivisme ten opsigte van nie-Judeërs voorstaan. 
Die boodskap van Trito-Jesaja sou dus godslasterlik wees in 
die oë van die Sadokitiese priesters. Grant-Henderson (2002:31) 
verwoord dit selfs sterker: ‘They are a group that not only 
contends with the strong words of Ezekiel and Nehemiah, but 
also has the Torah against them (Lev 26:14–45; Deut 23:1–8).’ 

Baie min inligting is beskikbaar oor die mense wat ná die 
wegvoerings van 598, 587 en 582 vC in die Judese gebied 
agtergebly het. Kultiese bedrywighede het rondom die 
vernietigde tempel en ander plekke voortgegaan. Hierin het 
priesters van ‘n laer orde as dié wat weggevoer is, ‘n leidende 
rol gespeel. Dít het toegeefliker toepassing van wette tot gevolg 
gehad, veral wanneer mense van die omliggende omgewing 
hulle in die Judese gebied vestig en deel van die gemeenskap 
begin word (kyk Grant-Henderson 2002:32). Hierdie indringing 
het vreemdelinge en ontmandes ingesluit – iets waarteen die 
Esra–Nehemia-beweging ten sterkste in opstand gekom het. 
Die voorwoord in Jesaja 56:1–8 is in lynregte teenstelling met 
die heersende opvatting oor die Wet. God se reg en geregtigheid 
word hier na alle mense uitgebrei wat die Sabbat en die verbond 
onderhou. Selfs aan die ontmandes word hoop gebied. Elkeen 
wat gelowig is, maak deel uit van die geloofsgemeenskap: 

The writer of Isaiah 56—66 had to call on an ethic of righteousness 
and faithfulness to make a claim for these people to remain within 
the community. Thus, although the Law might have condemned 
them, if people lived instead under the righteousness of God and 
followed that principle, then foreigners and eunuchs were to be 
treated in the same way as Israelites in the community. 
                                                       (Grant-Henderson 2002:140)

Jona hoort volgens Boccaccini (2002:103) saam met die 
boeke Agikar, Spreuke en Job tot die beweging wat hy 
‘Sapiental Judaism’ noem. Hierdie wysheidsbeweging het die 
verbondsmonisme van die Sadokitiese Judaïsme teengestaan. 
In Jona word die verbondsteologie nie ontken nie, maar word 
‘God’s freedom to use unexpectedly the covenant as God likes’ 
beklemtoon (Boccaccini 2002:110). Volgens Park (2003:16) 
toon Jona invloede van Deutero-Jesaja. Verskillende dele van 
die Nuwe Testament verwys byvoorbeeld daarna. Park dink 
dat die boek met die finale redaksie van Kronieke saamval. 
Wat belangrik is van die boek, is die rol wat dit in die debat 

tussen universalisme en partikularisme speel. Grant-Henderson 
(2002:106) merk op dat Jona nêrens uitdruklik na Esra–Nehemia 
verwys nie, maar ‘the message contained within it certainly 
confronts the actions proclaimed against foreigners in Ezra/ 
Nehemiah’. Die outeur van Jona is uitgesproke ten gunste 
van inklusivisme. Sy hoofkarakter is ‘a caricature of a Jewish 
particularist’ (Park 2003:14). Vir Park (2003:16) toon die boek:

[t]hat, just as Nehemiah and Ezra advocated an exclusivist and 
particularist ethos in trying to reconstruct the Jewish nation/
religion with the temple as its center and the Torah as its 
constitution, there were wisdom teachers whose horizon was more 
international and universalistic.

(Park 2003:16)

Waar Jona die vryheid en universele mag van Jahwe verkondig, 
wys die boek Rut hoe Dawid se Moabitiese voorouer in die 
Judese gemeenskap aanvaar is (kyk Grant-Henderson 2002:107). 
Anders as in Jona en Ester, waar dit Judeërs is wat hulle in die 
vreemde bevind, gaan Rut oor ‘n vreemdeling wat haar tussen 
die Judeërs bevind – wat moontlik met die situasie in Jesaja 
56–66 ooreenstem, veral in die lig van die gemeenskaplike 
gebruik van die Hebreeuse term nkry vir vreemdelinge. In Trito-
Jesaja word die vreemdeling op grond van God se geregtigheid 
aanvaar, al word hy tradisioneel deur die Tora weggewys. Rut 
is ‘n Moabiet wat met die Israeliet Boas in die huwelik tree en 
aan haar Israelitiese skoonma, Naomi, ‘n nageslag besorg, onder 
wie Dawid ook later tel. Sy word in die Israelitiese gemeenskap 
aanvaar vanweë haar bereidheid om in die God van Israel te glo 
en Hom ook as haar God te aanvaar. Rut en Trito-Jesaja is ook 
die enigste gedeeltes in die Ou Testament wat uitdruklik oor die 
inklusiewe status van vreemdelinge in die Judese gemeenskap 
gaan. 

Volgens Grant-Henderson (2002:91) word Rut gewoonlik 
volgens een van drie benaderinge gelees: ‘[a]s an apologetic 
against Ezra/Nehemiah around 400 B.C.E.’; as ondersteuning 
van die Leviraatshuwelik in ‘n tyd toe dit bevraagteken is; of as 
lofrede op Rut se inlywing in die Judese gemeenskap vanweë 
haar geloofsvoorbeeld. In watter tyd die verhaal ook al geskryf 
is, dink Grant-Henderson dat dit die tradisie van Dawid se 
Moabitiese oumagrootjie weergee. Dit is daarop gemik om 
diegene wat teen die aanvaarding van nie-Judeërs gekant is, aan 
hulle groot koning se afkoms te herinner: ‘If David’s ancestor 
was a Moabite and faithful, surely it is acceptable in the fourth 
century B.C.E. to marry a foreigner who is faithful to YHWH’ 
(Grant-Henderson 2002:97). 

Daar is geen uitdruklike afwysing van die verbintenis met 
Moabiete in die boek Rut nie. Esra en Nehemia was egter 
uitdruklik gekant teen sulke verbintenisse. In Jeremia 48 se 
uitsprake oor die nasies word die Moabiete baie duidelik 
verdoem. Wat Rut indirek verkondig, druis dus regstreeks teen 
die algemene opvattings van die Tora in. Grant-Henderson 
(2002:98) se verklaring is dat ‘n mens moet oorweeg ‘what might 
be the social situation which prevailed in which a book was 
originally intended and the later canonical situation when it was 
accepted into the canon’. 

‘n Inklusiewe gerigtheid is ook in ander dele van die Hebreeuse 
Bybel te vinde. Daar is enersyds ‘n aanduiding daarvan in die 
manier waarop Israel homself verstaan het, en andersyds in 
boeke wat nie ooglopend inklusief is nie. In die waardering van 
nie-Israeliete, soos die Farao se dogter (Eks 2:5–10), Job, Rut, die 
matrose saam met Jona op die skip, en Moses se skoonpa, Jetro 
(Eks 18), is dit duidelik dat ook húlle plek het in Israel se denke, 
maar dit is ‘intimately bound to Israel’s conception of how God 
lovingly interacts with the world’ (Kaminsky 2008:131). Israel 
het ook nie hulle uitverkiesing as iets beskou wat ten koste van 
ander gebeur het nie, maar eerder iets wat ter wille van die res 
plaasgevind het. Israel se verstaan van partikularisme het ook 
ruimte gelaat vir die toetrede van nie-Israeliete tot hulle geledere 
deur besnydenis (Eks 12:48–49). Selfs die vreemdeling moes as 
‘n inwoner van die land beskou word (Eks 12:48). Raymann 

8



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #314

Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

(2005:23) se verklaring van Eksodus 19:4–6 is dat ‘heilige volk’ 
beteken dat Israel ‘a display people, a showcase to the world of 
how being in covenant with Yahweh changes a people’ is. Die 
rede vir Israel se bestaan as volk is dat hulle ‘n instrument moet 
wees van die Missio Dei voor ander nasies. Israel se bestaansrede 
kan dus beskryf word as ‘bo ander nasies, ter wille van ander 
nasies’. Isarel bestaan dus tussen al die nader nasies, maar sy 
bestaan is daar ter wille van hulle. 

Ook Bybelboeke soos Josua en Numeri toon kenmerke van 
inklusivisme. Douglas se kommentaar van 1993 op die boek 
Numeri (In the Wilderness: The Doctrine of Defilement in the Book 
of Numbers) verbind die boek met die omstandighede in Israel 
ná die Babiloniese ballingskap. Die boek verkondig inklusiwiteit 
ter ondersteuning van diegene wat in Jerusalem agtergebly het 
en wat voor die bedreiging van marginalisering te staan kom. 
In ‘n bespreking van haar boek, herhaal Douglas (1996:69) 
die gedagte dat die boek Numeri as ‘…a tract against the 
government’s exclusionary policies...’ geskryf is. Die Persies-
gevolmagtigde leiers het volgens die inhoud van Esra en 
Nehemia etniese suiwering en suiwer afkoms voorgestaan. As 
die boek Numeri se literêre kunstigheid en die herskrywing 
van die reinheidsreëls daarin in ag geneem word, kom Douglas 
tot die volgende gevolgtrekking: ‘[T]he priests were legislating 
for a plural society’ (Douglas 1996:69). Sy verbind dit ook met 
Deutero-Jesaja: ‘Their law book could support Isaiah’s prophecy 
that all the nations will be proud to serve the Lord in Jerusalem 
(Isaiah 49.22; 66.18–21)’ (Douglas 1996:69). 

In sy doktorale tesis oor die boek Josua, kom Lindeque (2001:64–
77) tot die gevolgtrekking dat daar ‘n opvallende ooreenkoms 
is tussen die boeke Josua en Trito-Jesaja. Hierdie bevinding 
lei hom tot die gevolgtrekking dat Josua, net soos Trito-Jesaja, 
teen die agtergrond van die tyd ná die ballingskap (vanaf die 
Persiese tot die Hellenistiese tyd) gelees kan word. Die ballinge 
wat teruggekeer het, het hulle met die steun van die Persiese 
owerheid en die Sadokitiese priesters ‘vir die herbou van die 
tempel en die herstel van die Dawidiese koningskap’ beywer 
(Lindeque 2001:83). In die proses het hulle ‘n eksklusiewe 
denkrigting gevolg. Teenoor hulle staan dié deel van die 
bevolking wat nie in ballingskap weggevoer was nie. Hulle het 
samewerkingsbande met die omliggende volke gesmee, en het 
gevolglik ‘n inklusiewe denkrigting gevolg. Hulle het van ‘n 
bepaalde teokratiese standpunt uitgegaan. 

Volgens Lindeque blyk hierdie strydigheid tussen inklusiewe 
en eksklusiewe denkrigtings uit die kenmerkende spanning 
in die boek Josua tussen ideaal en werklikheid ten opsigte van 
leierskap, volk, land, wetsonderhouding en verhouding met 
die nasies: ‘Die ideale van die eksklusiewe denkrigting word as 
onbereikbaar en onrealisties voorgestel, terwyl die standpunt van 
die inklusiewe denkrigting deur die Josua-vertelling gelegitimeer 
word’ (Lindeque 2001:85). In Josua word hierdie strydigheid 
in verband gebring met die onderskeid wat daar getref word 
tussen stamme wat hulle grondgebied aan die oostekant van die 
Jordaanrivier ontvang het, en dié wat aan die westekant grond 
gekry het (wat op die Hasmoniese tyd dui). Josua word ook met 
die Levitiese priesters verbind. Hulle was die teenstanders van 
die Sadokitiese priesters wat ná die ballingskap in alliansie met 
groepe gestaan het wat ‘n eksklusiewe standpunt aanhang. In 
die boek Josua, daarenteen, word buitestanders, soos Ragab en 
haar familie en die Gibeoniete, tegemoetgekom. Die eenheid 
van die volk word in Josua beklemtoon. Jerusalem funksioneer 
ook (vanselfsprekend) nie as kultiese sentrum in Josua nie – wél 
ander kultiese sentra, soos Gilgal, Ebal, Silo en Sigem. Dit alles 
dui vir Lindeque daarop dat die boek eers sy finale vorm in 
die tyd ná die ballingskap, bepaald die laat Persiese tyd, gekry 
het. In hierdie tyd het die ou Sionsteologie in die eksklusiewe 
standpunt herleef dat die gemeenskap van Jerusalem die 
werklike volk van God is. Alle ander groepe is gemarginaliseer 
– ook die mede-Israeliete wat nie in ballingskap weggevoer is 
nie. Teenoor hierdie eksklusiewe standpunt, soos dit in Esra–
Nehemia voorkom, was daar die alternatiewe inklusiewe siening 

dat almal deel is van God se volk, soos dit in Deutero- en Trito-
Jesaja, Jona en Rut voorkom. Ook Josua was deel van hierdie 
alternatiewe inklusiewe siening. Lindeque (2001:115) kom dan 
ook tot die gevolgtrekking dat die boek Josua in sy finale vorm 
‘as ‘n kontranarratief op die eksklusivistiese standpunte van die 
na-eksiliese Sionsteologie beskou kan word’. Dit was in stryd 
met die eksklusiwiteit van die destydse Sionsteologie, en het 
die desentralisasie van godsdienstige gesag voorgestaan. Die 
belangegroep wat vir hierdie kontranarratief verantwoordelik 
was, ‘was dus waarskynlik ‘n gemarginaliseerde, na-eksiliese 
profetegroep wat in konflik met die godsdienstige elite van die 
Jerusalemse tempel verkeer het’ (Lindeque 2001:117).     

SAMEVATTING EN SLOTOPMERKINGS
In die besinning oor die kerk se identiteit, en sy verhouding met 
ander wat nie tot die kerk behoort nie, het sake soos apostolaat 
en missionaat ter sprake gekom. Dít skakel met sake soos 
inklusivisme en eksklusivisme. Omdat Van Ruler hom ook oor 
apostolaat in sy teologiebeoefening uitgelaat het, en dit in die 
breër verband van sy besinning oor die Koninkryk van God 
beskou het, is hy as aanknopingspunt vir die besinning oor 
inklusivisme en eksklusivisme gebruik. Van Ruler se teokratiese 
benadering beskou die kerk as die instrument waardeur God sy 
Ryk in die wêreld vestig. Vir Van Ruler (kyk 1969:63) loop God 
se Ryk ‘de cultuur binnen en de maatschappij en de staat’. As 
instrument van God se ryk, is die kerk gevolglik op die wêreld 
gerig. Dit is in wese ‘n apostolêre gemeenskap wat in die wêreld 
ingaan.  

Omdat God se Ryk met spronge deur die wêreldgeskiedenis 
beweeg, sal die kerk in sy menslike konkrete gestalte ook 
verskillende vorme in verskillende tye en omgewings aanneem. 
Vir Van Ruler het die kerk ook ‘n institutêre karakter. Terwyl dit 
op die wêreld gerig is, en in diens van God se Ryk in die wêreld 
funksioneer, sal dit te midde van die verskeidenheid van die 
wêreld ook ‘n eiesoortige, binnekerklike karakter toon. Naas die 
oorhoofse inklusiewe aard van die kerk, is daar dus terselfdertyd 
ook ‘n gekwalifiseerde eksklusiwiteit ter sprake.

Die moontlike vorme wat die kerk kan aanneem, is legio. In die 
Bybelse raamwerk merk Van Ruler ‘n pneumaties-historiese 
ooreenkoms tussen Israel en die Christelike Kerk. Die Christelike 
Kerk toon opsigtelike Ou-Testamentiese trekke. Van Ruler keer 
ook dikwels terug na die Ou Testament om die konkrete aard 
van die ryksgestalte van die Christelike Kerk aan te dui. Omdat 
hy as dogmatikus met ‘n openbaringshistoriese grondmodel 
werk, stel hy veral belang in die historiese materiaal van die 
Ou Testament, wat die leerlyne of ‘grondgedachten’ van die 
‘openbaringsverhaal’ uitstippel. Hoewel hy deeglik bewus 
is van verskillende leertipes of teologieë in die Skrif, gee hy 
opsigtelik voorkeur aan daardie ‘are’ wat sy teokratiese teologie 
voed. Hy gebruik die Ou Testament hoofsaaklik aan die hand 
van sy oorhoofse teologie van die Ryk van God, en gee vanuit 
sy inklusiewe denke oor die kerk voorkeur aan inligting wat die 
inklusiewe aard van die kerk staaf. Dít het dus ‘n studie van die 
ander perspektiewe wat in sowel die Nuwe as die Ou Testament 
voorkom, genoodsaak.

Dit is duidelik dat partikularisme en inklusivisme sy aan sy in 
die vroegste Christelike Kerk bestaan het. Dit was ‘n baie ou 
vraagstuk wat reeds lank voor die Christendom in die Jodedom 
voorgekom het. Met die ontstaan van die Christendom as 
vertakking van die Judaïsme, is hierdie vraagstuk uit Joodse 
konteks op die Christelike Kerk oorgeplant. Selfs in die Nuwe 
Testament is vroue en slawe nie as volwaardige lede van die 
aanbiddingsgemeenskap aanvaar nie. Die sosiaal-teologiese 
debat oor die begrip ‘naaste’ het in die eerste eeu ná Christus 
telkens opgeduik. Dit was eers teen die tweede eeu ná Christus 
dat Pauliniese inklusiwiteit die dominante benadering in die 
Christelike Kerk geword het – deels vanweë die universele 
uitbreiding van die Christelike Kerk.

Vol. 65    No. 1     Page 9 of 10 9



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#3
14

 Venter

Die stryd tussen eksklusiwiteit en inklusiwiteit was hoofsaaklik 
‘n erflating van die gemeenskap van die Tweede Tempel (516 
vC–70 nC). Maatskaplike faktore en teologiese tradisie het 
telkens ‘n bepaalde rol gespeel.

In ‘n tyd van heropbou ná die terugkeer uit die ballingskap, was 
dit die Sadokitiese Priesterhuis wat die mag in die hand gehad 
het. In hulle soeke na ‘n nuwe identiteit vir die Judeërs wat 
teruggekeer het, het hulle volgens die program van Esegiël 40–48 
‘n stelsel van heiligheid met ‘n sterk partikularistiese strekking 
uitgewerk, wat almal wat nie met hulle ideologie saamgestem 
het nie, gemarginaliseer het. Hulle denke is geboekstaaf in 
die tradisies wat met Esra en Nehemia, die Priestergeskrif en 
Kronieke vereenselwig word. Hierdie eksklusiewe denke is 
veral geopenbaar in die rigiede maatreëls oor huwelike, om te 
bepaal wie deel van die gemeenskap mag word, en wie nie. Die 
pseudepigrafiese boek Jubileë getuig van die voortsetting van 
hierdie eksklusiewe beweging. 

Die ervaring van dié wat gedurende die ballingskap in Juda 
agtergebly het, en met infiltrerende nie-Judeërs moes leer 
saamleef, het tot ‘n uitgesproke inklusiewe benadering gelei. Dit 
was ‘n voortsetting van ‘n universele Godsbegrip wat God as 
Heer oor alle volke gesien het, en wat by Israel tot ‘n omskrewe 
dog tegemoetkomende houding teenoor die vreemdeling in sy 
midde gelei het. Terwyl die boeke Jona en Deutero-Jesaja die 
universele mag van God beklemtoon wat ook ruimte vir die nie-
Israeliet laat, is dit die boeke Rut en Trito-Jesaja wat uitdruklik vir 
die opname van nie-Judeërs in die godsdiensgemeenskap ruimte 
skep. Inklusiewe tendense kom ook in die na-ballingskapboeke 
Numeri en Josua voor. 

Van Ruler se teokratiese benadering is van besondere waarde 
vir die herbesinning oor die identiteit van die kerk in ‘n na-
moderne wêreld. In hierdie tydsgewrig sal die kerk nie anders 
as inklusief en apostolêr gerig op die wêreld kan bestaan nie. 
In die raamwerk van veral die Ou Testament sal die kerk egter 
ook ‘n gekwalifiseerde eksklusiewe karakter moet hê. In diens 
van God en sy Ryk, en gerig op die eie tyd en die wêreld, sal 
dit ‘n kenmerkende, eiesoortige karakter moet aanneem, wat 
veranker is in sy belydenis dat Jesus Christus die Verlosser is 
van die wêreld. Aan die hand van Van Ruler se beeld (1978:58) 
sal dit ‘een tent op de kermis van de leven’ moet wees, waarin 
iets ervaar word wat nie elders bestaan nie. 

In albei Testamente klink inklusiewe sowel as eksklusiewe 
stemme op. Elkeen van hierdie standpunte sal Bybelwetenskaplik, 
literêr-histories én tradisie-teologies beoordeel moet word om 
die huidige kerk van riglyne te voorsien. Grant-Henderson 
(2002:ix) waarsku teen ‘an unreserved inclusivity’. Inklusiwiteit 
hou altyd voorregte sowel as bepaalde verantwoordelikhede 
in. Elke gemeenskap bepaal sy identiteit aan die hand van 
grenslyne en eie inhoud. In die Trito-Jesaja-materiaal word daar 
in die bepaalde omstandighede met die Tora-vereiste van Wet 
en etniese identiteit weggedoen, maar word daar onmiddellik 
weer op die nakoming van God se reg en geregtigheid 
aangedring deur die Sabbat te hou en aan die verbond getrou 
te bly. In teenstelling met ‘n rigiede eksklusivisme, sal die kerk 
hom vir ‘n gekwalifiseerde inklusivisme moet beywer, wat op 
‘an ethic based on righteousness, justice and love’ berus (Grant-
Henderson 2002:141). 

LITERATUURVERWYSINGS
Ateek, N., 2008, ‘Who Is My Neighbor?’, Interpretation 62(2), 

156–165.
Boccaccini, G., 2002, Roots of Rabbinic Judaism. An intellectual 

history, from Ezekeil to Daniel, Eerdmans, Grand Rapids. 
Douglas, M., 1993, ‘In the Wilderness: The Doctrine of Defilement 

in the Book of Numbers’, JSOT, aanv. reeks 158.
Douglas, M., 1996, ‘Review Colloquium, Introduction’, Religion 

1996(26), 69–89.

Graafland, C., 1995, ‘Bevinding en cultuur bij A.A. van Ruler’, 
in G. Klein & D. Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch - 
bijdragen tot de waardering van de theologische nalatenschap van 
Arnold Albert van Ruler, pp. 42–54, Callenbach, Baarn.

Grant-Henderson, A.L., 2002, Inclusive Voices in Post-Exilic Judah, 
The Liturgical Press, Collegeville, Minnesota.

Jongeneel, J.A.B., 1995, ‘De apostolaatstheologie van A.A. van 
RuIer, in contrast met die van J.C. Hoekendijk’, in G. Klein & 
D. Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch – bijdragen tot de 
waardering van de theologische nalatenschap van Arnold Albert 
van Ruler, pp. 85–94, Callenbach, Baarn. 

Kaminsky, J., 2008, ‘Loving One’s (Israelite) Neighbor: Election 
and Commandment in Leviticus 19’, Interpretation 62(2), 
123–132.

Klein, G. & Steenks, D. (reds.), 1995, De waarheid is theocratisch – 
bijdragen tot de waardering van de theologische nalatenschap van 
Arnold Albert van Ruler, Callenbach, Baarn.

Lindeque, G.C., 2001, ‘Die boek Josua gelees teen ‘n na-eksiliese 
agtergrond’, DD-proefskrif, Universiteit van Pretoria. 

Park, E.C., 2003, Either Jew or gentile. Paul’s Unfolding Theology of 
Inclusivity, John Knox, Louisville-Londen.

Plaisier, B., 1995, ‘Enige gedachten over de actualiteit van de 
apostolaatstheologie van A.A. van RuIer’, in G. Klein & D. 
Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch – bijdragen tot de 
waardering van de theologische nalatenschap van Arnold Albert 
van Ruler, pp. 76–84, Callenbach, Baarn.

Powery, E., 2008, ‘Under the Gaze of the Empire: Who Is My 
Neighbor?’, Interpretation 62(2), 134–144.

Raymann, A., 2005, ‘The polarity between ‘am and gôy for an 
understanding of “People of God” in the Old Testament’, 
Theophilos Revista de Teologia e Filosofia – Ulbra: A Journal of 
Theology and Philosophy 5(1/2), Jan./Des. 2005, 3–28.

Strawn, B.A., 1999, ‘The x-factor: Revisioning biblical holiness’, 
The Asbury Theological Journal 54(2), Herfs, 73–92.

Van Ruler, A.A., 1953, Theologie van het Apostolaat, GF Callenbach, 
Nijkerk. 

Van Ruler, A.A., 1969, Theologisch Werk Deel I, Callenbach, 
Nijkerk. 

Van Ruler, A.A., 1978, ‘De kerk is ook doel van zichzelf’, in A.A. 
van Ruler, Verwachting en voltooiing: Een bundel theologische 
opstellen en voordrachten, pp. 53–66, Callenbach, Nijkerk.

Venter, P.M., 1995, ‘Die aard van die geloofsgemeenskap in 
Nehemia 9’, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 51(3), 
720–731.

Venter, P.M., 2003, ‘Intertekstuele aanduidings van die wêreld 
van die boek Jubileë’, HTS Teologiese Studies/Theological 
Studies 59(3), 957–989.

Venter, P.M., 2008, ‘Space, time and group identity in Jubilees 
8-9’, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 64(1), 631–650. 

Vol. 65    No. 1     Page 10 of 1010


