Original Research H

INKLUSIVISME EN EKSKLUSIVISME: ‘N STUDIE VAN TWEE TENDENSE

Author:
Pieter M. Venter!

Affiliation:

'Departement Ou-
Testamentiese Wetenskap,
Universiteit van Pretoria,
Suid-Afrika

Correspondence to:
Pieter M. Venter

e-mail:
pm.venter@up.ac.za

Postal address:
Departement Ou-
Testamentiese Wetenskap,
Fakulteit Teologie,
Universiteit van Pretoria,
Lynnwoodweg, Hatfield
0083, Suid-Afrika

Keywords:

Van Ruler;
multikulturalisme;
religieus-kulturele
pluralisme; apostolaat;
teokratiese teologie

Dates:

Received: 10 July 2009
Accepted: 11 Sept. 2009
Published: 06 Nov. 2009

How to cite this article:
Venter, P.M., 2009,
‘Inklusivisme en
eksklusivisme: 'n Studie
van twee tendense’,
HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1),
Art. #314, 10 pages. DOL:
10.4102/hts.v65i1.314

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

©2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

ABSTRACT

Inclusivism and exclusivism: A study of two trends

The identity of the church can be either inclusivist or exclusivist. Van Ruler’s theocratic theology
views the church as being an inclusive community in service of God’s kingdom. It is the vehicle
God uses to introduce his kingdom into the world. According to Van Ruler, however, the church
also shows a unique character based on its relationship with Jesus Christ. Although the church
can take many forms, Van Ruler’s opinion is that the Christian Church could be advised by Old
Testament Israel in this regard. This study shows that both inclusivist and exclusivist trends
are present in the Old as well as the New Testament. The New Testament inherited the debate
between these two opposing stances from the time of the Second Temple. Returning from exile,
Sadocitic priests propagated an exclusivist identity for the Judaeans. Their viewpoint was based on
the programme of Ezekiel 4048, as is illustrated in the literature of Ezra—Nehemiah, the Priestly
Writing, Chronicles and Jubilees. On the other hand, indeed there was an inclusivist approach as
well, as is depicted in the books of Jonah, Ruth, Trito-Isaiah and even Numbers and Joshua. The
conclusion drawn from the study is that both exclusivist and inclusivist trends are present in the
Bible. Although the church does not have any other option in the present postmodern world but to
be primarily an inclusive community, it should also show some form of exclusivism.

INLEIDING

In 'n besinning oor die aard van die Christelike Kerk, kan die konteks waarin die kerk bestaan nie
geignoreer word nie. Vir geruime tyd het die klem hoofsaaklik op die eksklusiwiteit van die kerk geval,
ten koste van die dringende behoefte om ook inklusief te wees. Die wéreld beweeg egter tans 4l verder
weg van eksklusiewe gemeenskappe. Kulturele imperialisme het ook in die postmoderne tyd in onguns
verval. Daarmee saam het die aanspraak op die universele geldigheid van die Christendom, en die
gevolglike houding van triomfalisme en eksklusivisme, 4l meer onder kritiek begin deurloop. Die era
van ‘n dominante Christendom het stelselmatig oorbeweeg na ‘n pluralistiese wéreld, waarin geen
religie meer op die eksklusiewe bevoorregte posisie van dié universele geloof kan aanspraak maak nie.

Hierdie beweging noop die kerk om opnuut te besin oor sy posisie in die wéreld, en oor die vorm wat dit
in hierdie wéreld aanneem. Dit behels sake soos die apostolaat van die kerk, en sy sendingbedrywighede
in die wéreld. Dit bring op sy beurt die vraag na inklusivisme en die houding teenoor die ‘ander” 4l
meer op die voorgrond (kyk Park 2003:79-80). In ‘n tyd van multikulturalisme en religieus-kulturele
pluralisme, het die kerk volgens Park (2003:5) voor die uitdaging te staan gekom:

...[hJow Christians can maintain integrity while they affirm their mission to witness to God’s grace through
Christ to the world and at the same time to genuinely embrace the reality of God’s freedom to dispense grace
to whomever God wishes and in whatever way God chooses.

(Park 2003:5)

In die huidige tydsgewrig het dit dus noodsaaklik geword om oor die kerk se identiteit te besin in terme
van die begrippe ‘inklusivisme’ en ‘eksklusivisme’. Hierdie artikel gaan vervolgens op hierdie twee
sake in.

VAN RULER AS AANKNOPINGSPUNT

Naas die Bybel, kan die kerk ook ander bronne ontgin om oor sy identiteit, en dus ook oor sy apostolaat
en missionaat, te besin. Een van hierdie bronne is die Nederlandse teoloog Arnold Albert van Ruler
(1908-1970). Sy werk is om twee redes belangrik vir hierdie studie.

Eerstens het hy sy apostolaatsteologie ontwikkel in 'n era toe Europa reeds na ‘n post-Christelike
gemeenskap begin oorbeweeg het, waarin die Christendom sy unieke posisie moes begin prysgee. Van
Ruler se siening van die apostolaat het tot uiting gekom in Artikel VIII van die destydse Kerkorde
van die vroeére Nederlandse Hervormde Kerk van 1951. Hoewel hierdie Kerkorde sedertdien deur ‘n
nuwer weergawe vervang is, bly sy apostolaatsteologie en algemene teologiese sienings steeds ter sake
in die groter teologiese debat in Nederland, sowel as hier ter plaatse.

Die tweede rede hoekom Van Ruler belangrik is vir hierdie studie, is die voortgaande invloed wat sy
teologie op navorsing het. Dit blyk duidelik uit die simposium wat in Mei 1995 in Utrecht, Nederland,
gehou is — 25 jaar na Van Ruler se dood — om opnuut belangstelling te wek vir sy werk as een van
Nederland se grootste teoloé. Vir die doel van hierdie ondersoek is dit ook opvallend dat die oorgrote
meerderheid van die gepubliseerde simposiumreferate onder redaksie van Gerrit Klein en Dick Steenks
(1995) aan Van Ruler se beskouing oor die apostolaat gewy is.

Om Van Ruler se beskouing oor die apostolaat te beoordeel, moet dit egter teen die breér agtergrond vansy
teokratiese siening begryp word. Dié artikel sal dus eerstens poog om Van Ruler se apostolaatsbeskouing
uit die beskikbare literatuur te verwoord, en dit in die groter raamwerk van sy siening oor teokrasie te
verstaan. Tweedens sal die artikel konsentreer op die manier waarop Van Ruler die Bybel, en veral die
Ou Testament, aangewend het om tot sy apostolaatsbeskouing te kom. Oor die algemeen sien Van Ruler

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page10f10

VLEH SPIIY

HTS n



u Original Research

Article #314
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Venter

die identiteit van die Christelike Kerk as in wese inklusief. Hy 1é
gevolglik klem op die inklusiewe tendense van die Bybel, maar
wys ook op die belang wat die Ou Testament vir die huidige
gestalte van die Christelike Kerk het. In die lig daarvan dat die
Ou Testament egter ook opsigtelik eksklusiewe standpunte
voorhou, word daar in ‘n volgende gedeelte verder ingegaan
op sowel die inklusiewe as die eksklusiewe tendense wat in die
Nuwe Testament, maar veral ook die Ou Testament, voorkom.
Ter samevatting wys die artikel laastens op die bydrae wat
hierdie ondersoek na Van Ruler se apostolaatsteologie en die
eksklusiewe-inklusiewe debat in die Ou Testament, tot die kerk
se besinning oor sy identiteit en sy apostolaat kan lewer. Alles
kom dus neer op Park se vraag: Hoe kan die Christelike Kerk sy
unieke identiteit handhaaf, terwyl dit tegelykertyd van God se
genade getuig wat op die hele mensdom gerig is?

VAN RULER SE MISSIONALE SIENING

Van Ruler het sy gedagtes oor die apostolaat in debat met
Hoekendijk, Kraemer en Van Leeuwen ontwikkel. In sy Theologie
van het Apostolaat (1953) bekyk hy die saak vanuit ‘n eskatologiese,
predestinatiewe, pneumatologiese en antropologiese hoek. Vir
Van Ruler (1953:15) is sending “...de proclamatie van het rijk van
God als rijk van Christus in elk nieuw volk en in elke nieuwe tijd’.
Dit gaan egter om méér as net die evangelie van Jesus Christus.
Die ryk van God is baie omvattender. God is besig met die héle
weéreld. Dit gaan om sy rykshandeling met die ganse wéreld. God
se ryk loop met spronge deur die geskiedenis van die wéreld. Dit
toon verskillende gestaltes. ‘Daarom,” sé Van Ruler (1953:16-17),
‘gaan haar ook de ogen open voor de betekenis van het Oude
Testament, achter en rondom het Nieuwe Testament, en voor
het volk Israel, de synagoge en de staat in Palestina — alle ook
momenten en gestalten in Gods rijkshandelen met de wéreld.”
Die apostolaat geskied dus binne hierdie groter struktuur.

In die opmars van God se ryk, is die kerk gepredestineer, om die
instrument te wees in God se omgang met die wéreld. Die kerk
pas in binne God se plan met die wéreld. As kerk van die Woord
en as liturgiese gemeenskap, is die kerk instrumenteel vir God se
uitbreiding van sy ryk. Soos Van Ruler (1953:24) dit stel:

De kerk, de christen, de zending is nooit meer dan het karretje,
het vehiculum, waarop het Woord van God — het geschreven, het
kanonieke, het israélietische Woord — zich voortbeweegt van de ene
mens naar de andere, van de ene tijd naar de andere, van het ene
volk naar het andere.

(Van Ruler 1953:24)

Die kerk is opgeroep vir diens op dieselfde manier as wat ‘Jezus
Christus zelfs in zijn heersen alleen maar dienaar is en dat de
kerk er alleen is terwille van de weéreld” (Van Ruler 1953:32).
Soos Plaisier (1995:80) dit stel, word daar hier bedoel diens aan
die ryk met die gebruik van die evangelie, en nie diens aan die
weéreld vanuit die evangelie nie. Daarin sien Van Ruler dan ook
die wesenskenmerk van die apostolaat. Die apostolaat was vir
hom ‘n integrale deel van kerkwees, van die doelwit af weer
teruggekyk, is ‘het apostolaat haar wezen’ (Van Ruler 1953:20).
Die apostolaat is soos gis wat alle werksaamhede van die
kerklike lewe deursuur.

Pneumatologies en antropologies beskou, is die implikasie dat
God se vreemde Woord deur die Gees so in die mens se bestaan
geinternaliseer word, dat die Woord deur die Gees eintlik die
mens se ‘geweten, de con-sciéntie, het mede-weten en mede-
oordelen met God” (Van Ruler 1953:24) word. Omdat God met
sy ryk op ‘de grote strijd der volkeren om een politieke, sociale,
economische en culturele vormgeving van hetleven’ inspeel (Van
Ruler 1953:20), behels dit, uit ‘n antropologiese hoek beskou, dat
die werk van die Gees in die ervaring van die mens gestalte kry.
Die heil moet in gewone bestaan omgesit word... God se ryk
moet in die konkrete bestaan van individu en die gemeenskap
‘n werklikheid word. Wanneer die Bybel in die harte van mense
weerklank vind, en hulle dit in vryheid en selfstandigheid
hulle eie maak, gebeur daar iets. Daar ontstaan ‘n tradisie. Dit

verteenwoordig ‘'n volgende sprong in die voortgang van God
se ryk in die wéreld.

56 het God se teenwoordigheid sigbaar geword in die volk Israel,
en het dit uiteindelik sy hoogste vorm in die lewe en die werk
van Christus bereik. Daarna kry dit egter herhaaldelik konkreet
historiese gestalte. Plaisier (1995:80-81) verwoord Van Ruler se
gedagte soos volg: * Het Woord van God schept culturen. De
Geest vormt allerlei gestalten van het rijk, zoals de kerk, de staat
en de bevinding.” Volgens Van Ruler (1953) beteken dit dat daar
deur die apostolaat:

...[tlelkens nieuwe vormen van christendom ontstaan, dat de
jonge kerken hun eigen belijdenissen zullen moeten hebben, dat de
catholiciteit der kerk o.a. ook haar nationale karakter insluit, dat
er in deze zin gesproken zal moeten worden van een pluriformiteit
der kerk in de volkeren, landen en continentenen van de relativiteit,
het historische karakter en het realiteitsgehalte van de waarheid:
een abstracte, absolute waarheid is er niet; er is alleen het handelen
en het spreken Gods en dat wordt telkens nieuw en telkens anders
beleefd.

(Van Ruler 1953:40)

Van Ruler (1953:46) is oortuig dat die apostolaat van die kerk
met God se waarheid te doen het, wat na ‘alle dingen van het
individuele en gemeenschappelijke aardse menszijn in de
tijd” moet deurwerk. Soos Plaisier (1995:78) dit opsom, is die
missionale taak van die gemeente ‘niet alleen de bekering van
individuen..., maar dat het gehele leven en de hele samenleving
het object van de zending is’. Die wet en die profete van die Ou
Testament toon dat die lewende God in die samelewing van
mense belangstel. Hy wil sy ryk in die totale lewe oprig, met al
sy sosiale, ekonomiese, sedelike, juridiese, kulturele en politieke
aspekte (kyk Van Ruler 1953:45). Van Ruler (1953:45-46) is
van mening dat ‘wat in het apostolaat aan inrichting van de
samenleving wordt bereikt, niet te waarderen [zijn] als toevallig
bijproduct van de prediking van het evangelie, maar behoort het
op essentiéle wijze tot de scopus van het apostolaat als zodanig’.
Gevolglik som Plaisier (1995:79) Van Ruler se ekklesiologie s6 op:
‘Het is echter duidelijk: de verkondiging van de kerk geschiedt
midden in de wereld, zij is een bij uitstek open gemeenschap.’

Plaisier (1995:84) vat die betekenis van Van Ruler se
apostolaatsteologie soos volg saam: ‘Hij heeft velen de ogen
geopend voor datgene waarvoor de kerk dient te staan: een
vanzelfsprekende missionnaire dienst.” Jongeneel (1995:91) voeg
daarby die waardering dat Van Ruler se apostolaatsteologie
ook op die kerstening van die kultuur gerig is. Die corpus
christianum het immers ook ‘n kultuuropdrag. In die lig van die
namoderne beweging na pluralisme en veelvolkigheid, wys
Jongeneel daarop dat Van Ruler se apostolaatsteologie egter
nie vir 'n nie-Christelike wéreld en ‘n situasie waar die kerk as
‘n minderheidgroep in die diaspora funksioneer, voorsiening
maak nie. Volgens Jongeneel (1995:85-94) bedryf Van Ruler ook
‘n Eurosentriese apostolaat.

In sy opstel oor De kerk is ook doel in zichzelf , geskryf in 1966,
hanteer Van Ruler (1978:53-66) die vraagstuk van die wéreld
en die kerk se plek daarin. Hy huldig steeds sy siening dat die
kerk instrumenteel is in die uitbreiding van God se ryk, maar
omdat die ryk in die wéreld bestaan, is daar ook ‘n kenmerkende
weéreldsheid en eiesoortigheid aan die kerk. Vir Van Ruler
(1978:55) gaan dit volgens die ‘christelijk-israélitisch” tendens
van die kerk daarom om ‘n instrument te wees in die uiteindelike
verlossing van die wéreld, sodat die wéreld uiteindelik homself
kan wees voor die Drie-enige God. Die volk van Israel in
sy uitverkiesdheidheid, die Ou Testament met sy wet en
profesie, Christus en sy werk in die historiese werklikheid, die
uitgestorte Heilige Gees en sy voortdurende inwoning, die gang
van die apostoliese woord deur volkere en lande, die tradisie
in sy duisendvoudige verskeidenheid, én die kerstende en
Israelitiserende invloed van die kerk in die openbare lewe van
staat en samelewing — voormelde is alles steeds instrumenteel in
hierdie eskatologiese beweging (kyk Van Ruler 1978:55-56).

Vol. 65 No. 1

Page 2 of 10

http://www.hts.org.za



Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

Original Research n

Die verlossing wat in Jesus Christus ontvang is, moet
verwerklik word; moet ‘omgezet worden in menselijke, geleefde
levenswerklijkheid” (Van Ruler 1978:57). Die lewenswerklike
gestalte wat die kerk as instrument in die wéreld aanneem, word
‘steeds gemarkeerd door de bijzonderheid van het apparaat van
de verlossing’ (Van Ruler 1978:57). Dit gaan dus nie om die
menslike in die kerk of die wéreldlikheid op sigself nie, maar
om konkreet in die wéreldlike konteks ‘n instrument van die
verlossing te wees, en om aan die hand van die verlossing wat
die kerk ontvang het, 'n identiteit te ontwikkel. Die kerk moet
steeds sy vaste punt in die persoon en werk van Jesus Christus
hé, maar moet van daar sy identiteit in menslike vorm vind.

Wat vorm betref, het die kerk ook ‘n institusionele karakter,
maar een wat ‘in wezen verwikkeld blijven in de apostolische
traditie waarin de representatie, de tegenwoordig-stelling van
het heil geschiedt’ (Van Ruler 1978:57). Die saak wat die kerk
in die wéreld verteenwoordig — die heil in die wéreld — bring
onvermydelik mee dat die kerk ook as instituut funksioneer
(kyk Van Ruler 1978:58). Die kerk staan van nature veranker in
die tradisie. Die kerk is ‘n moment of ‘n gestalte van die verloop
van die apostoliese woord deur die wéreld. Die beeld wat Van
Ruler (1978:58) gebruik, is dat die kerk ‘een tent op de kermis
van de leven’ is. Dit is ‘n eiesoortige tent naas baie ander tente
in die wéreld. In daardie tent is egter iets te belewe wat nérens
elders beleef kan word nie, naamlik die heil en die verlossing.

Terwyl die kerk as apostoliese instituut dus geen doel op homself
is nie, net daar is ter wille van homself nie, maar in diens staan
van sy apostoliese opdrag, het dit tog ‘n eie unieke gestalte. ‘De
gestaltelijkheid van Jezus is door de Geest vertolkt in een stem,
de stem van de apostolische boodschap en de institutaire kerk
is in haar gestaltelijkheid draagster van deze boodschap” (Van
Ruler 1978:59).

Teen die agtergrond van die uiteensetting hier bo, maak
Van Ruler (1978:60) dus die stelling ‘dat de kerk 66k doel in
zichzelf is’. Die kerk kan en méét ook homself wees. Hy moet 'n
selfstandige faktor wees met sy eie aansprake, selfs moontlik met
sy eie mag, en met ‘n eie gesag in die openbare lewe (kyk Van
Ruler 1978:65). Deur sy lede se belydenis, hulle himnologiese
aktiwiteite en hulle liturgiese belewenis van die eenheid met
Christus, toon die kerk ook ‘n eiesoortigheid wat binnekerklik
gerig is. Volgens Van Ruler (1978:65) is die idee van belangelose
diens in en aan die wéreld eenvoudig ontoereikend om volledig
uitdrukking te gee aan die wese van die kerk en sy funksie in
die wéreld. Die teenweer teen ‘n beskouing wat die kerk slegs in
die lig van die apostolaat sien, is om die kerk, aan die hand van
wat hier uiteengesit is, ook as ‘n doel op sigself te beskou. Die
geheel van die ryk van God en sy gang deur die wéreld spel die
besondere karakter van die kerk van Christus en van Israel uit.

DIE AGTERGROND VAN VAN RULER SE
SIENING

Van Ruler se gedagtes oor die apostolaat moet in die groter
raamwerk van sy teokratiese teologie verstaan word. Vir Van
Ruler gaan dit in sy teologie om die ryk van God. Vir hom omvat
die ryk van God egter veel meer as net dit wat in die Skrif staan.
Wat in die Bybel aangebied word, is nie die enigste gestalte van
die ryk van God nie. Vir Van Ruler is die ryksgestaltes ook te
vinde in die sinagoge, die volk, die staat Israel, die maatskappy,
die kultuur, die staat by gekerstende volke, die hart, die gewete,
‘de prediking en het sacrament, het ambt en de gemeente, de
kerkorde, de liturgie en het dogma’ (Van Ruler 1969:55). Die
eenvoudigste omskrywing van Van Ruler (1969:63) se teokratiese
benadering is te vinde in sy woorde dat God se ryk ‘loopt de
cultuur binnen en de maatschappij en de staat’. Sy teokratiese
begrip is dus geheel en al omvattend, en betrek die kerk by die
totaliteit van menslike bestaan.

Volgens Graafland (1995:53) wil Van Ruler met sy teokratiese
begrip juis die verband aandui tussen die toepassing van die

heil in die hart van die individu, en die groter wéreld en kultuur
waarin die individu leef. Daarom gebruik Van Ruler dan ook
die metafoor van die saaier. God saai deur die geskiedenis sy
heil oorvloedig op die akker van die wéreld. Hierdie saad val
egter op verskillende plekke, en neem verskillende vorme aan.
Dit bring egter die vraag na vore na die verband tussen hierdie
verskillende gestaltes, of in terme van sy metafoor die saailinge,
of wat hy histories noem die ‘spronge’ van die Ryk van God deur
die geskiedenis. Meer bepaald kan ons vra na die verwantskap
tussen die twee ‘spronge’ of gestaltes van die ryk van God in die
Ou Testament en in die Nuwe Testament.

Van Ruler raai die sendinggerigte Christelike Kerk aan om, met
die oog op die konkrete verwerkliking van die Godsryk, na die
gestaltes van die Ou Testament te gaan kyk. Wanneer Van Ruler
in Deel I van sy Theologisch Werk (1969:134-144) skryf oor ‘De
betekenis van de Mozaische wet’ (oorspronklik in 1947 geskryf),
ken hy daaraan kerugmatiese, eksistensiéle, funksionele en
materiéle betekenis toe. Onder materiéle betekenis verstaan hy
dan:

[dlat het met name de mozaische wet is, waaraan wij de
grondlijnen en het materiaal hebben te ontlenen, wanneer het in
de agressiviteit van de kersteningsarbeid er om gaat, de wereld
christelijk in te richten: een ‘christelijke’ staat draagt witgesproken
oudtestamentische trekken.

(Van Ruler 1969:134)

Die algehele menslike bestaan, oftewel eksistensie, met sy
huwelik, geslagtelikheid en eiendom, kom in die Tora voor. Wil
die gemeenskap dus Christelik wees, moet hy die Mosaiese wet
toepas en dit na sy lewe deurtrek. Dit is egter ‘n “‘pneumaties-
historiese handeling” (Van Ruler 1969:143); nie 'n letterlike
kontinuiteit nie.

Om Van Ruler se gebruik van die Bybel in die ontwerp van sy
teologie, en veral sy apostolaatsteologie, deegliker te bestudeer,
is hoofstuk 2 van sy Theologisch Werk Deel 1 (1969:46-99) oor
‘Methode en mogelijkheden van de dogmatiek, vergeleken met
die van de exegese’ (1969:46-99) (oorspronklik in 1968 geskryf)
van belang. As dogmatikus wys hy daarop dat die Dogmatiek
verder gaan as die eksegese, omdat die eksegese slegs met die
Skrif besigis, maar die Dogmatiek in die tradisie en kontemporére
bewussyn veranker is. Dit beteken vir Van Ruler die volgende:

Men kan maximaal van de dogmaticus vragen, dat datgene wat
hij biedt een schriftuurlijk karakter draagt, dat wil zeggen: mede
gevoed en bepaald wordt door wat de Schrift ons aan gegevens, en
woorden biedt.

(Van Ruler 1969:65)

Die dissipline van Bybelse Teologie is vir hom ‘n samevatting
van die resultate van eksegese (kyk Van Ruler 1969:73), en
bied vir hom die gegewens wat die Skrif aanbied. Omdat die
getuienis van die Bybelskrywers oor God se geskiedenis met sy
volk vol teenstrydighede is, sal dit in die dogma saamgevat moet
word ‘om althans enig houvast te hebben voor haar prediking
van God en zijn rijk’ (Van Ruler 1969:56). Hy verwys na hierdie
teenstrydighede as ‘leerlijnen’.

In die ‘openbaringsverhaal’ (Van Ruler 1969:80) wat die
Bybelskrywers aanbied, loop daar ‘leerlyne” wat met die are in
die liggaam vergelyk kan word. Sommige van hierdie are kan
opswel en prominent word. ‘n Mens moet egter onthou dat daar
nog;:
...[d]uizend andere aderen zijn, die rustig hun werk doen, maar
door geen enkele omstandigheid opzwellen en daarom verborgen
blijven. In de bijbelse theologie loopt men nu het gevaar, de
aandacht helemaal te bepalen bij die min of meer toevallig dik
geworden aderen en van de andere, de onzichtbare, geen flauw
vermoeden te hebben.
(Van Ruler 1969:80)

Ten spyte van hierdie waarskuwing, maak Van Ruler self egter
‘n baie bepaalde keuse vir die historiese materiaal wat die

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page3of10

VLE# SPIY

HTS



u Original Research

Article #314
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Venter

buitelyne van die ‘openbaringsverhaal” uitstippel:

...[e]r werken belangrijke theologische gedachtengangen, niet
alleen in sommige uitspraken, maar ook in de hele opzet van
althans sommigen boeken, met name in die ‘historische’ van het
Oude en het Nieuwe Testament.

(Van Ruler 1969:77)

Hy verwoord die verskeidenheid as ‘divergerende mogelij—
kheden, de vele leertypen of ‘theologieén’, welke in de Schrift
worden gevonden’ (Van Ruler 1969:82). Hy gee selfs toe dat daar
teenstrydighede is — selfs ‘kolossale spanningen’ (Van Ruler
1969:82).

Ook tussen Ou en Nuwe Testament is daar ‘verscheidenheid
tussen de diverse schrijvers, boeken en eventueel bronnen
genoeg. Daar zijn we zo maar niet overheen’ (Van Ruler 1969:82—
83). Die kanongestalte van die Bybel veronderstel egter dat daar
een of ander eenheid tussen albei Testamente moet wees. Die
Skrif is vir Van Ruler ‘n eenheid - ‘zij het een organische eenheid,
waarin de dingen groeien, zodat er ook van voortgang —van de
geschiedenis en van de openbaring —in de Schrift gesproken kan
worden. Maar het is een echte eenheid” (Van Ruler 1969:91). ‘n
Mens kan veronderstel dat daar oral ‘grondgedachten” aanwesig
is wat op dié eenheid dui. 'n Mens moet ook probeer om hierdie
eenheid aan te toon. Dit moet jy doen deur ‘de ene schriftplaats
met de andere schrifplaats, vooral de duistere met de duidelijke,
te verklaren. Men doet het ook door de ene schriftplaats met de
andere gelijk te breien. Men harmoniseert naar vermogen’ (Van
Ruler 1969:91).

Van Ruler volg dus veral daardie historiese leerlyne in die
Bybel wat in sy terme die openbaringsverhaal, uitstippel. Hy is
bewus van verskillende leertipes of teologieé in die Skrif, maar
gee opsigtelik by voorkeur aandag aan daardie ‘are’ wat sy
teokratiese teologie voed. Hy is bereid om verskillende, en selfs
teenstrydige, gedeeltes te harmonieer, maar dit is opvallend dat
dit deurgaans aan die hand van sy oorhoofse teologie van die ryk
van God gedoen word. Om die apostolaat as die voortgang van
God se ryk in reéle aardse terme te skets, keer hy dikwels terug
na die Ou Testament om die konkrete aard van die ryksgestalte
vir die Christelike Kerk aan te dui. Sy ontvanklikheid vir ook
ander ryksgestaltes, gekoppel aan sy missionale gerigtheid van
die Christelike Kerk, toon sy voorkeur vir inklusiewe denke oor
die kerk, en vir inligting wat die inklusiewe aard van die kerk
staaf.

Ditbring ons by die vraag of hy nie die Ou Testament op ‘n manier
gebruik wat een van die ‘bultende are” van die Ou Testament,
naamlik ‘n eksklusiewe oriéntasie, ignoreer nie? Dit was immers
‘n probleem wat ook in die Nuwe Testament voorkom, en wat 'n
hele ent pad geloop het om die oénskynlik inklusiewe oriéntasie
van die vroeé Christelike Kerk te help profileer. Die verhouding
tussen inklusiewe en eksklusiewe oriéntasie is steeds een van
die faktore wat n rol speel — selfs in die na-moderne Christelike
Kerk. Kan die Ou Testament nie miskien méér tot die besinning
oor die identiteit van die kerk bydra as wat Van Ruler se werk
te kenne gee nie?

OENSKYNLIKE VOORKEUR VIR
INKLUSIWITEIT IN DIE NUWE TESTAMENT

.

Die debat tussen eksklusivisme en inklusivisme was ‘n
prominente temain die vroeé geskiedenis van die Tweede Tempel
(516 vC-70 nC) sowel as in die tyd van die vroeé Christelike
Kerk. Die oerkerk was in ‘n stryd gewikkel om sy eie identiteit
te midde van verskillende strominge en oorgeérfde sienswyses
te ontwikkel. Hoewel die werklike toedrag van sake oneindig
meer gekompliseerd was as wat ons uit die Nuwe Testament
kan aflei, is die algemene siening dat die Tora-georiénteerde
Joodse Christendom wat in Jerusalem gesetel was, 'n bepaalde
partikularistiese soteriologie aangehang het, wat regstreeks in
stryd was met die Pauliniese been van die Christelike Kerk,
met sy inklusiewe, universele soteriologie (kyk Park 2003:76).

Die sogenaamde Jerusalemfaksie het Jakobus nagevolg en ‘n
partikularistiese standpunt teenoor die nie-Joodse Christene
ingeneem. Enigiemand kon deel word van die kerk, mits hy hom
volgens Joodse gebruike laat besny. Hierdie standpunt is tot selfs
na die Bar Kogba-opstande en Hadrianus se verbod op Jode se
verblyf in Jerusalem (132-135 nC) gehuldig. Dit het egter teen
die tweede eeu na Christus uit die geskiedenis verdwyn. Die
standpunt wat aan Paulus toegedig word, het begin oorheers.
Dit het die Jerusalemstandpunt 4l meer begin marginaliseer, en
het uiteindelik die kern van die opkomende Katolieke Kerk begin
word. In die loop van die geskiedenis het die naiewe aanname
(kyk Park 2003:2, 3) posgevat dat partikularisme uitsluitlik aan
die Jodedom toegeskryf kan word, en inklusivisme aan die
Christendom.

In die vroegste Christelike Kerk het partikularisme en
inklusivisme sy aan sy in die kerk bestaan. Die vraagstuk oor
nie-Jode (die "heidene’) se plek in die geloofsgemeenskap was ‘n
Joodse vraagstuk wat reeds lank voor die Christendom bestaan
het. Met die ontstaan van die Christendom as vertakking van
die Judaisme is hierdie vraagstuk uit Joodse konteks op die
Christelike Kerk oorgeplant.

‘n Aanduiding dat hierdie vraagstuk reeds van die vroegste
Christendom af bestaan het, is te vinde in die bespiegeling oor
die ‘naaste” en die ‘vreemdeling’. Powery (2008:134-144) wys
in sy ondersoek daarop dat daar op agt plekke in die Nuwe
Testament na die gebod van Levitikus 19:18 (om jou naaste lief te
hé soos jouself) verwys word, naamlik in Markus 12:31; Matteus
5:43, 19:19 en 22:39; Lukas 10:27; Romeine 13:9; Galate 5:14, en
Jakobus 2:8. In die Matteus-evangelie word die aanhaling met
Jesus verbind; in die oudste evangelie van Markus kom dit slegs
een keer voor; in Lukas is dit die wetgeleerde wat dit aanhaal;
Jakobus verwys een keer daarna, en Paulus verwys by twee
geleenthede daarna. Ateek (2008:158-159) wys ook daarop
dat dié gebod sosiologies begryp moet word. Vir harmonie in
die gesin en die gemeenskap was dit noodsaaklik ‘that people
who were related maintain strong bonds of love towards each
other. Such a practice ensured not only the peace but also the
unity, solidarity, and strength of the community’. Dit was dus 'n
noodsaaklike houding vir die ‘binnegroep’. Dit het egter nog nie
die saak van die buitegroep, die ‘ander’, aangeroer nie.

Aan die ander kant verwys die Nuwe Testament nérens na die
opdrag van Levitikus 19:34, naamlik om die vreemdeling, die
‘ander’, lief te hé nie. Uit Hebreérs 11:13-16 kan ‘n mens aflei dat
die begrip teen die einde van die eerste eeu na Christus gebruik
is as ‘a means of self-identification that both underscores the
Christian community’s present predicament and anticipates
their eschatological hopes’ (Powery 2008:143). Teen daardie tyd
het die gedagte posgevat dat die vreemdeling ‘een van ons’ is.

Aan die hand van die begrip ‘naaste” is dit dus duidelik dat
daar meer as een standpunt oor hierdie saak was, en dat die
denke oor die saak by sowel die binnegroep as die buitegroep
ontwikkel het. Park (2003:ix) verwys na die twee standpunte as
twee parallelle strominge: ‘the gospel of the circumcision and
the gospel of the uncircumcision’, of ook die ‘Torah-bound
gospel” en die ‘Torah-free gospel” (kyk Gal 2:7; Park 2003:2).
Die twee standpunte was dit eens dat die verlossing van God
die grondslag van die kerk is. Park (2003:2) merk soos volg op:
‘Theologically as well as historically, both the gospels were still
within the purview of Judaism.” Die verskilpunt het egter gekom
by die vraag oor hoe mense as geloofsgemeenskap by God se
genade betrek moet word. Moet inlywing in die groep plaasvind,
of eerder uitbreiding van die gemeenskap na buite? Veral in
die werksaamhede van Paulus het dit ‘n brandende teologiese
vraagstuk in die jong kerk van die eerste eeu na Christus begin
word.

Volgens Park (2003:37) blyk dit uit Galasiérs 2:7 dat die konsilie
van Jerusalem na albei kante toegegee het. Die evangelie van
besnydenis en die universele soteriologie van nie-besnydenis is

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 10

http://www.hts.org.za



Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

Original Research n

wedersyds erken, maar is wél aan verskillende arbeidsterreine
toegeken. Petrus het die apostolaat van die besnedenes gekry,
en Paulus uit Antiogié dié van hulle wat nie-Jode was en dus nie
besny was nie.

Park (2003:28) herlei bogenoemde teenoorstaande standpunte na
wat tradisioneel as die hoof- Joodse faksies van die laat laaste eeu
voor Christus en die vroeé eerste eeu na Christus beskou word.
Die skool van Hillel was universeel gerig, terwyl dié van Sjammai
eerder partikularisties ingestel was. Paulus se leermeester,
Gamalié€l, het tot eersgenoemde groep behoort. As sy leerling,
was Paulus in die universele tradisie van Hillel geskool, wat op
sy beurt op die tradisies van Deutero-Jesaja en Jona geskoei was.
Dit het Paulus voorberei om universeel te werk; om teologies
op die gebied van inklusivisme te werk. In die uitbreiding van
die Christelike Kerk oor die bewoonde wéreld van daardie tyd
heen, het hierdie rigting dan ook uiteindelik die toon vir die
Christelike denke aangegee en ander standpunte oorwoeker.

DIE OU TESTAMENT: EKSKLUSIEF SOWEL
AS INKLUSIEF

Soos hier bo opgemerk is, was die debat tussen eksklusivisme
en inklusivisme ‘n nalatenskap uit die vroeér tydperk van
die Tweede Tempel. Die teenoorstaande standpunte is deur
verskillende sosio-ekonomiese en teologiese faktore bepaal. Na
afloop van die ballingskap het dit oor magsaanspraak op, en
seggenskap oor, die tradisionele Judese gebied gegaan.

Net soos die begrip ‘inklusivisme’ in ons tyd met hedendaagse
vraagstukke soos gender en multikulturalisme saamhang,
moet in ag geneem word dat die konsepte ‘inklusiwiteit’ en
‘eksklusiwiteit’ destyds ook deur die omstandighede van die tyd
bepaal is. Die konsepte ‘eksklusivisme’ en ‘inklusivisme” het oor
die algemeen met selfbeskouing in ‘n bepaalde tyd en konteks te
doen. Begrippe soos ‘universalisme’ en ‘partikularisme” ‘reflect
two different ways of viewing oneself and others, which may
apply to a far greater realm than religion” (Park 2003:9).

Eksklusivisme in die Ou Testament

In die tyd tussen die sesde eeu voor Christus en die oorname
van gesag deur die Hasmoneérs in die middel van die tweede
eeu voor Christus, was dit die Priesterhuis van Sadok wat in die
aanvanklik Persiese en later Hellenistiese Juda die toon aangegee
het. Hulle was verteenwoordigend van die Judeérs wat uit
ballingskap teruggekeer het. In hulle magstryd met die Judeérs
wat in die land agtergebly het, het hulle die oorhand gekry,
hoofsaaklik met die steun van die Persiese owerheid, en later
die alliansie met die Hellenistiese owerhede van die Ptolemeérs,
en nog later die Seleukiede. Grant-Henderson (2002:119) verwys
hierna as ‘a power struggle between groups who have different
theological bases’. Uit die boeke 1 en 2 Makkabeérs kan afgelei
word dat hulle eksklusiewe beleid tot diep in die Christelike era
die dominante teologie in Juda was.

Die hoofnalatenskap van die Priesterhuis van Sadok is die
tradisies wat met Esra en Nehemia, die Priestergeskrif en
Kronieke vereenselwig word. Dit gee 'n aanduiding van hulle
veroordeling van mededingende groepe en ander sienswyses.
Die Sadokities-geleide faksie het die oorlewingstrategieé
gebruik wat hulle as minderheidsgroep in die ballingskap geleer
het, hoe om sosiale en religieuse beheer oor hulle landgenote
en bure te kry (kyk Boccaccini 2002:82). Hulle het ‘n nuwe orde
daargestel waarna almal in Juda hulle moes skik. Hulle het ‘n
nuwe Joodse identiteit gepropageer as dié van ‘die kinders van
die ballingskap” (Esra 4:1, 6:19-21 en 8:35). Dié wat nie aan die
proses van tempelherstel en die nuwe bestel wou deelneem
nie, is uitgesluit en uit die kultiese gemeenskap van Jerusalem
verstoot.

Diegene wat nie in ballingskap was nie (die sogenaamde ‘volk
van die land’ wat gedurende die ballingskap in die Judese gebied
agtergebly het; kyk Esra 4:4-5 en 6:21), is nie net deelname aan

die herbou van die tempel geweier nie, maar alle aansprake
op gesag deur nakomelinge van die koningshuis van Dawid
en die Levitiese priesters is boonop teengestaan. Die Sadokiete
“unceasingly and persistently defined the boundaries of cosmic
and social structure; rules and regulations were enforced to
restrict or control interaction and avoid trespassing’ (Boccaccini
2002:73).

Die Sadokitiese partikularisme was niks nuuts nie. Reeds in
die Dawidiese tyd én daarna was die teologie en politieke
ideologie op partikularisme gegrond. Na gelang van of ‘n mens
monoteisme as ‘n latere of 'n vroeé verskynsel beskou, kan Park
(2003:12) se volgende standpunt van nut wees: ‘The funda-
mental logic of Jewish particularism is based on monotheism
and election, which were the two major features of Jewish
theology.’

Hierdie ‘logic of Jewish particularism’ moet teen die agtergrond
van die geskiedenis en die tradisie beskou word. Die spore van
hierdie benadering is te vinde in die Priestergeskrif. Dit hou die
skepping voor as ‘n samehangende meganisme van ‘graded
holiness” (Boccaccini 2002:74), wat uit ‘n ordelike en dig geslote
hiérargie van lewende wesens, ruimtes en tye bestaan. Die
grense daarvan mag nie oorskry word nie, omdat dit die balans
sal versteur. Dit is ‘n geslote stelsel wat die onderbou vir ‘n sterk
partikularistiese gerigtheid bied.

‘n Ander dokument wat met hierdie gerigtheid verbind kan
word, is Esegiél. Die politiecke en religieuse program vir
Sadokitiese beheer oor Juda word in Esegiél 4048 vervat. Dit
is ‘n dokument uit die tyd van die Babiloniese ballingskap. Die
dokument stel ‘'n nuwe bestel in die vooruitsig, wat die Judaisme
voor-ballingskapse Judaisme in ‘n algeheel nuwe rigting sou
stuur. Die afstammelinge van die priester Sadok sou voortaan in
beheer wees en die gestelde verwagtings ten uitvoer bring.

Die belangrikste dokument uit hierdie stal is die Esra—-Nehemia-
verhaal. Sowel die boek Esra as Nehemia eindig met die
eksklusiewe afwysing van huwelike met nie-Judese persone.
Die Sadokitiese beweging was gesteld op suiwerheid by die
tempel sowel as in die gebruike van die volk. Soos die priesters
suiwer moes bly deur nie te trou nie, is daar ook van die volk
verwag om nie met persone buite die etniese groep te trou nie.
Die priesters was die bewaarders van hierdie ideale, en het hulle
self die gesag en beheer oor die volk toegeéien.

Wat in Esra—Nehemia gebeur, moet in die lig van omstandighede
verstaan word. Soos soveel kere later in die geskiedenis met die
Jode gebeur het, het die teruggekeerde Judeérs se oorlewing
hier op die ongeskonde handhawing van hulle identiteit, die
voortsetting van hulle geloof, en die ongehinderde aanbidding
van God berus (kyk Grant-Henderson 2002:116). Uit ‘n religieus-
sosiologiese hoek kan die Sadokitiese maatreéls as ‘n proses
van kulturele heropbou (‘cultural revitalization”) beskou word
(kyk Venter 1995:725-729). Die klein Joodse gemeenskap was
na die ballingskap ‘n provinsiale eenheid in die Persiese ryk
wat as eiesoortige administratiewe eenheid beperkte politieke
mag uitgeoefen het. Hulle was egter steeds aan Persiese
oorheersing onderworpe. Hulle was in die klein gebied van
Jerusalem en die provinsie Juda gevestig, en het hulle in ‘n uiters
delikate politieke situasie bevind. Hulle was gekonfronteer
met die nasionale katastrofe van ekonomiese bankrotskap,
en politieke onderhorigheid en belastingpligtigheid aan n
vreemde moondheid in hulle eie land. Boonop was daar n
beduidende kulturele dissonans tussen hulle godsdienstige
oortuigings en die omstandighede waarin hulle hulle bevind
het. Vanweé die traumatiese ervaring van die ballingskap
en die politieke omstandighede van die Persiese ryk, het n
bepaalde verandering in die aard van die gemeenskap en hulle
selfbeskouing ingetree. Die leiers was terdeé bewus van die
verlede van hierdie groep, en was bedag op die eise wat aan
hulle as godsdiensgemeenskap gestel word. Die gemeenskap
koester ideale van identiteitsbehoud, maar wil hulle identiteit

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 5 of 10

VLE# SPIY

HTS H



u Original Research

Article #314
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Venter

terselfdertyd in hulle nuwe omstandighede in ‘n nuwe
rigting stuur. Hulle moes leer hoe om as onderhorige volk ‘n
godsdiensgemeenskap te wees. Die gemeenskap was steeds
van hulle kulturele erfenis vervreem, en losgesny van hulle
geestelike wortels. Onder hierdie omstandighede moes daar n
kulturele transformasie plaasvind; ‘n radikale verandering van
etos; ‘n herstel van waardes en simbole.

Wat belangrik was in hierdie transformasie, was die gemeenskap
na die ballingskap se vereenselwiging met die Israel van ouds.
Die teenstrydigheid tussen oortuiging en omstandighede 1é&
ook daarin dat die gemeenskap hulle nie voldoende met die
vorige geslag vereenselwig nie, en nie besef dat hulle haglike
omstandighede aan hulle eie ongehoorsaamheid aan die
verordeninge van God te wyte is nie. Deur hulle opnuut aan
God en sy gebooie toe te wy — deur hulle in solidariteit met die
sonde van die voorgeslag in afhanklikheid voor God te stel —
word ‘n ou etos weer ingestel en in die nuwe omstandighede van
politieke afhanklikheid heraktiveer (kyk die Skuldgebede in Esra
8;Neh 1 & 8). Dit is 'n tyd van kontinuiteit én diskontinuiteit. Die
verwaarlosing van God se Wet het tot die katastrofe van Israel
se ballingskap gelei. Die status van hulle unieke uitverkiesing
as God se eie volk het in die spervuur beland. Die gemeenskap
soek egter sy toekomsidentiteit in terme van die God met wie
hulle voorheen in ‘n verhouding gestaan het. Een manier waarop
die gemeenskap hierdie verlangde identiteit kan herwin, is deur
hulle met die Wet van God te vereenselwig. Noudat hulle terug
is uit die ballingskap, moet daardie Wet weer die norm word,
maar sal maatreéls ingestel moet word om die nakoming van
die Wet moontlik te maak. Die nuwe (drastiese) maatreéls is
daarop gemik om ‘n sentrale begrip van die aard van die Joodse
geloofsgemeenskap, van sy teologie, en van die betekenis van sy
ryk en geskakeerde tradisies, aan te bied. Om die nakoming van
die Wet te optimaliseer, beteken dat daar beheer moet wees oor
die gemeenskap. Konkrete reéls oor huwelike en groepsvorming
moet die nakoming van die wet in alledaagse bedrywighede
verwerklik.

Park (2003:13) beskou die maatreéls as ‘a resurgence of
particularism’; ‘n ‘particularist policy’ wat die werklikhede
in Juda van die vyfde eeu voor Christus weerspieél. Dié wat
agtergebly het en dié wat teruggekeer het, het verskillende
politieke doelwitte gehad. Iemand moes leiding neem om
politieke stabiliteit in die Persiese provinsie te bewerkstellig.
Volgens Park (2003:13-14) het die groepe wat onder leiding van
die Persies-gevolmagtigde leiers Esra en Nehemia teruggekeer
het, ‘n besliste voorsprong op die Palestynse Jode gehad. Hulle
partikularistiese beleid in die vorm van beheer oor die sluit van
huwelike, was bedoel om beheer uit te oefen oor dié wat met
die Samaritane gemeng het, en toon ‘n ‘noticeable socio-political
motivation” (Park 2003:14).

Die gedagte dat Israel verkies en geroep is tot heiligheid speel
ook ‘n belangrike rol in hulle eksklusiewe identiteit. Die inhoud
van hulle eksklusiwiteit kan egter nader bestudeer word in die
voorskrifte van Levitikus oor die houding teenoor nie-Israeliete.
Die opdrag van Levitikus 19:18 om jou naaste lief te hé soos
jouself, moet saam met die begrip ‘heiligheid” gelees word. Israel
word as groep geroep om heilig te wees. In Levitikus is daar
heeltyd ‘n beweging tussen kultiese reinheid en onreinheid. Die
wette daarin is bedoel vir ‘n samelewing wat in die alledaagse
weéreld leef, maar wat voortdurend in die teenwoordigheid van
God staan. Die verband met heiligheid bepaal dus die bestaan
van die groep. In die groep moet wedersydse liefde beoefen
word. Hierdie liefde veronderstel egter nie, soos algemeen
aanvaar word, 'n geneentheid teenoor alle mense voor die voet
nie. Dié konsep word in Deuteronomium met Israel se begrip
van die verbond met God verbind. Dit is sterk beinvloed deur ou
Naby-Oosterse verbondsterminologie. Dit is dus nie in die eerste
plek 'n gevoelsaak nie, maar gaan eerder daaroor dat ‘n mens dit
aan ‘n ander verskuldig is om hom reg en billik te behandel (wat
ook die bedoeling is in Matt 18:15-20; kyk Kaminsky 2008:124—
125). Die term ‘volksgenoot’ in Levitikus 19:17-18, en selfs die
verwysing na die ‘vreemdeling’ (‘resident alien’) in Levitikus
19:33-34, kan dus in die lig hiervan verstaan word.

Hierdie ‘ontvanklikheid” vir die nie-Israeliet wat onder die
volk woon, hef nie sy vreemdelingskap op nie. Hoewel die
Heiligheidswet (Lev 17-26) van die vreemdelinge vereis om
bepaalde kultiese gebruike te eerbiedig, en hulle selfs toelaat om
aan Israel se kultiese rites deel te neem, ‘resident aliens remained
distinct and are at some disadvantage’ (Kaminsky 2008:124). Die
voorskrifte waarborg dus hulle menseregte, maar hulle bly steeds
‘resident aliens’ sonder gelyke regte. Volgens Ateek (2008:159)
bring Levitikus 19:33-34 die saak van die naaste in verband met
die besit en bewoning van die land. Die billike behandeling van
ander mense sluit ook die vreemdelinge in; hulle kan egter nooit
‘n gelyke aandeel in die besit van die land hé nie. Esegiél 47:21—
23 gaan egter verder. Sowel Levitikus as Esegiél kom uit die tyd
na die ballingskap. Albei worstel met die probleem van die besit
van die land. Met hulle terugkeer uit die ballingskap het die
Judese ballinge met die probleem gesit dat die land nie leeg was
nie, maar deur ander mense beset was. Omdat die land God se
geskenk aan Israel was, het hulle dit as hulle eiendom beskou.
Levitikus was bereid om hierdie ander mense wat die land beset
het, as inwonende vreemdelinge te beskou, maar nie as mede-
eienaars van die land nie. Ook Esegiél is oortuig dat dit Israel se
land is, maar beoefen ‘n meer pragmatiese etologie (kyk Ateek
2008:160). Op goddelike gesag verklaar hy dat die vreemdelinge
wat al ‘n geslag lank daar woon, saam met die stamme van Israel
grond mag besit. Hulle moet as medeburgers beskou word.

Volgens Kaminsky (2008:127) het Israel se selfbeskouing as
koninklike volk meegebring dat nie net die koning nie, maar alle
lede van die volk hulle nou vir alle ander mense verantwoordelik
geag het, selfs die randfigure van die samelewing.

While it may be tempting to label Israel’s conception of itself as a
priestly people distinct from other nations as a regressive and elitist
notion, one must reckon with the fact that this very feature may
have given birth to the Bible’s unique insight that Israelites of all
societal strata bore responsibility to create a just society in which
those most marginalized were neither neglected nor abused.
(Kaminsky 2008:127)

Kaminsky stel die saak van eksklusivisme by Israel selfs verder in
perspektief wanneer hy na ‘n algemene wanvoorstelling verwys.
Daar word onwillekeurig aanvaar dat Israel se unieke verkiesing
vanselfsprekend alle nie-Israeliete /nie-Jode as vyande van God
beskou het. Volgens Kaminsky (2008:130) is daar egter drie
faksies ter sprake: dié wat verkies is, die ‘anti-elect’ en die ‘non-
elect’. Die ‘anti-elect’ is inderdaad daardie paar groepe, soos
die Kanaéaniete en die Amalekiete (kyk Deut 7 en 25:17-19), wat
die vyande van God is wat deur die Israeliete uitgeroei moet
word. Die meeste volkere word egter in die Hebreeuse Bybel
as die ‘non-elect” beskou: ‘These non-elect peoples were always
considered fully part of the divine economy, and, in a very real
sense, Israel was to work out its destiny in relation to them, even
if in separation from them’ (Kaminsky 2008:131).

Nog ‘n siening van die kenmerkende partikularisme van Israel
is te vinde in Strawn (1999:73-92) se beskouing van die begrip
‘heiligheid’. Strawn (1999:75) sien heiligheid as ‘nsentrale gedagte
in die teologie van Israel, maar gaan van die standpunt uit dat
‘the manifold ways that the concept of holiness is appropriated
is diverse and dependent to a large degree on different geo-
political, sociological, and/or theological situations’. Daar is
‘different appropriations or mentalities for holiness...limited,
time-bound manifestations or mechanisms by which holiness is
enacted and lived out’ (Strawn 1999:75). Daar is ‘n ooreenkoms
maar tog ook n hemelsbreé verskil tussen die pogings tot
selfhandhawing en ekonomiese stabiliteit by Esra—Nehemia,
en die uitingsvorme van heiligheid by die Jesusgemeenskap.
Strawn noem hierdie veranderlike uitingsvorme die “X-faktor’.
Dit het volgens hom altyd ‘n kommunikatiewe bedoeling.

Heiligheid beteken in wese afgeskeidenheid. Dit kan baie
vorme aanneem. Dit kan die vorm aanneem van die bonte
verskeidenheid wette in Levitikus, die blou tossels in Numeri,
of die selibaatskap van Jeremia. Volgens Strawn is heiligheid

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 10

http://www.hts.org.za



Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

Original Research n

altyd 'n kommunikatiewe strategie wat uitdagings stel en
antwoorde op vorme van heiligheid ontlok. Die voorskrifte in
die Heiligheidswet (Lev 19-26) bind die Israeliete saam as God
se volk, wat Hom op elke denkbare manier dien. Die voorskrifte
plaas hulle eenkant, en onderskei hulle van alle ander. Hulle is
geroep om anders te wees. Die voortdurende herhaling van die
frase ‘Ek is die Here’ wys daarop dat dit geen doel op sigself was
nie, maar dat dit God moes bekend maak en op sy heiligheid
wys. Ook op plekke soos Deuteronomium 6:20-25, Esegiél
24:15-27 en Jeremia 16:1-13, het ons volgens Strawn (1999:79)
te doen met voorskrifte met ‘a sociological function that is
communicative, perhaps one might even say missiological if not
evangelical’. Volgens die beginsel van ‘transgenerational value
communication” (Strawn 1999:79), is die vereiste van heiligheid
as afgeskeidenheid 'n kommunikatiewe strategie wat juis vrae
uitlok. Strawn (1999:79) gaan selfs so ver as om te dink dat die
kommunikatiewe funksie van hierdie voorskrifte vir heiligheid
en afskeiding ‘part and parcel of the divine economy and plan’
was.

In die tyd van die Tweede Tempel het nadenke oor identiteit 'n
ver pad in Juda geloop. Identiteit is veral aan die hand van die
verhouding met ander groepe bepaal. Daar was ‘n volle spektrum
van menings oor hierdie saak. Dit was ‘n punt van ideologiese
konflik tussen teokrasie en eskatologie; tussen universalisme
en eksklusivisme. Die spanning tussen die standpunte het
al hoe meer geword, en selfs uiterste vorme begin aanneem.
‘n Voorbeeld van die uiterstes van partikularisme is die boek
Jubileé uit die middel van die tweede eeu voor Christus. Die
outeur(s) was in dialoog met die Mosestradisie (Mosaiese of
Sadokitiese Judaisme) sowel as die apokaliptiese tradisie. Soos
in die Makkabeérboeke, was hier ook ‘n opsigtelike verskuiwing
na ‘n uitdruklik eksklusiewe monoteisme (kyk Venter 2003:981—
988).

Diebedreiging waarteen die outeur van Jubileé sy groep waarsku,
is aanslae van sowel binne as buite. Van buite doen volke wat as
‘Kanaéaniete” en ‘Filistyne” beskryf word, die groep fisiese skade
aan deur hulle aan te rand, dood te maak en te verdruk. Die
grootste bedreiging kom egter van binne op kultureel-religieuse
vlak. Dit kom in die vorm van die onderlinge alliansies
waarby ander volke die lede van die groep wil betrek. Hierdie
verbintenisse het veral te doen met onderlinge seksuele verkeer
en huwelike tussen die volke. Hulle wil oor die afgebakende
grense heen verhoudings smee. Sulke verbintenisse is nadelig en
in die hemel self verbied. Dit bring besoedeling, en moet ten alle
koste vermy word. Daar moet selfs nie eens onderhandelings
daaroor aangevoor word nie.

In Jubileé 8-9 herskryf die outeur die volkeretafel in Genesis
10. Hy gebruik geografies-etnologiese tradisies, sy heptadiese
kronologiese skema, en die gedagte van afgemerkte heilige
ruimte, om die skeiding tussen die sogenaamde ‘suiwer
uitgekiesde geslag’ en die ‘onreine heidene’ polities-religieus
aan te dui. Dit beteken vir hom ‘n absolute skeiding tussen die
afstammelinge van Set-Noag-Gam en die res. Afgebakende
grense en uitgemerkte areas word aangedui wat die ware Israel
van alle ander mense moet afsonder, en huwelike met ander
geheel en al moet verbied. In hierdie fisiese skeiding kan die
identiteit van die Judeérs gevind word. Geografiese inrigting
en die konsepte van ruimte en tyd word hier gebruik om die
gemeenskap en hulle identiteit te beheer. Die driehoek van
kronologie, identiteit en ruimtelikheid vorm hier die matriks
van eksklusiewe identiteit (kyk Venter 2008:649).

Hierdie eksklusiewebenadering was wél die dominanteideologie
in die tyd van die Tweede Tempel in Juda, maar nie die enigste
nie. Dit was in stryd met die benadering van minderheidsgroepe
wat nie oor dieselfde magsbasis as die Sadokiete beskik het nie.

Inklusivisme in die Ou Testament

Die Ou Testament gee ook inklusiewe tendense weer. Die
werkshipotese wat Grant-Henderson (2002:xx) vir inklusiwiteit

gebruik, is:

[tIhat the offer of salvation is to all people, who if they choose to
respond will receive the same benefits and responsibilites as the
Israelites and who will be included in the worshiping community.

(Henderson 2002:xx)

In gedeeltes soos Eksodus 23:9, Levitikus 19:33-34 en
Deuteronomium 23:8 word voorskrifte vir die hantering van die
vreemdeling en bywoner gegee. Volgens hierdie gedeeltes mag
hulle bepaalde voorregte tussen die Judeérs geniet, maar word
hulle volle sosiale voorregte en deelname aan die godsdiens
ontsé. In 1 Konings 8:44-47 word verklaar dat God die gebede
vannie-Israeliete sal verhoor. Hoewel die boek Jona nie uitdruklik
oor nie-Judeérs gaan nie, maar oor ‘n ongehoorsame profeet as
simbool van Israel, beeld dit God se genade uit vir dié wat nie
tot Israel behoort nie. In Jesaja 19 en 25 word God se universele
mag oor alle volke uitgebeeld. In Trito-Jesaja (Jes 56-66) en in
Rut word nie-Judeérs op grond van God se reg en geregtigheid
as ten volle deel van die godsdiensgemeenskap aanvaar.

Hoewel ‘n inklusiewe gerigtheid eers na die ballingskap duidelik
na vore kom, het dit reeds ‘n lang geskiedenis in Israel gehad.
Park (2003:14) reken dat daar in die Ou Testament ‘a continuing
voice of universalism’ is. Hy sien dit veral in die na-eksiliese
boeke Rut en Jona. Lindeque (2001:101) sé dat boeke soos ‘Rut,
Jona, Job, Prediker, Ester, Judit en Tobit is geskryf vanuit die
standpunt van die vroom lede van die inklusiewe groep en
kan onderskei word van die nasionale geskiedenis, wette en
profesieé wat deur die eksklusiewe groep versamel is’. Hierby
sluit hy ook die eerste deel van die boek Daniél (Dan 1-6) sowel
as die hele Josefverhaal (Gen 37-50) in.

In die eerste hoofstukke van Genesis is God die Skepper van die
kosmos, maar ook van alle mense. Dit is eers van hoofstuk 12
af dat Abraham en sy nageslag van die res van die mensdom
onderskei word, maar dan ook as die mense in wie al die volke
van die aarde geseén sal word (Gen 12:3). God bly altyd die
universele God, wat nasies gebruik om sy volk te straf, maar
deur wie Hy hulle ook laat red.

Deutero- en Trito-Jesaja is die duidelikste voorbeelde van
hierdie gerigtheid. Met die verdwyning van die monargie, en
die sentralisering van die kultus deur die Sadokiete, het die
profete van die toneel begin verdwyn. Die sosiale en politieke
infrastruktuur vir hulle bestaan was daarmee heen. Hoewel
hulle as sosiale klas verdwyn het, het hulle boodskap tog nog
voortbestaan:

In the early Second Temple period, Third Isaiah and Ruth still
testify to the vitality of the prophetic movement faithful to the
heritage of the Davidic monarchy, and to their opposition against
Zadokite exclusiveness.

(Boccaccini 2002:88)

Die Sionsteologie het, in teenstelling met die eksklusiewe
Sadokitiese teologie, die nalatenskap van die Dawidryk
verwoord in die verwagting oor Sion en die messias wat
universele bevryding sal bring.

Deutero-Jesaja (Jes 40-55) bring ‘n wending in die tradisionele
verkiesingsgedagte. Volgens hierdie anonieme profeet se
gedagtes oor Israel se verkiesing, is hulle nie verkies sodat net
hulle gered kon word nie, maar met die bedoeling dat hulle die
instrument sou wees waardeur al die nasies na God gebring kon
word. Kaminsky koppel hierdie denke aan die rol wat hier aan
die skepping toegeken word (Jes 40:28, 43:14-21, 45:5-8 en 18—
19). Volgens Kaminsky (2008:31) was dit die teks van Deutero-
Jesaja ‘along with certain late texts from Trito-Isaiah that build
upon Deutero-Isaiah’s insights, [that] begins to make room for
those who wish to join themselves to God’s people (e.g., Isa 56
and 66)". Die metafoor wat hier gebruik word, is die ‘lig van die
nasies’ (Jes 42:6 en 49:6). Hierdie uitdrukking het die sentrale
simbool geword vir universalisme in sowel die Judaisme as die
latere Christendom. Hierdie standpunt is regstreeks in stryd

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 7 of 10

VLEH SPIY

HTS



u Original Research

Article #314
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Venter

met die Sadokitiese partikularisme. Volgens Park (2003:13) was
dit ‘the beginning of the tension between particularism and
universalism in the history of Jewish thought’. Hoewel Grant-
Henderson (2002) saamstem dat daar verwantskap tussen
Deutero- en Trito-Jesaja is, tref sy tog ‘n onderskeid. Die status
van die nasies in Deutero- en Trito-Jesaja verskil. Vir haar gebruik
Jesaja 40-55 eerder ‘n vorm van nasionalisme as universalisme.
Dit gaan vir die profeet oor die herstel van die volk Israel. Die
nasies se reaksie wys hier op die mag en eer van God. Volgens
Grant-Henderson (2002:76) het geen gedeelte van Deutero-Jesaja
‘a concept of coequality for the nations and the Israelites, and
most times the status of the nations is quite vague’. S6 tref sy
dus ‘n onderskeid tussen universalisme en inklusivisme wat van
belang is vir hierdie studie.

Trito-Jesaja (Jes 56-66) word met ‘n voorwoord in Jesaja 56:1-8 en
‘n slotwoord in Jesaja 66:17-24 omraam. Grant-Henderson vind
in hierdie twee randgedeeltes die sentrale gedagtes van die hele
Trito-Jesaja. Dit is ‘n eenheidswerk, ‘created as a unity with the
express purpose of advocating the inclusion of foreigners over
and against the proclamations of Ezra/Nehemiah and Ezekiel’
(Grant-Henderson 2002:1). Dit is ‘a considered apologetic on
behalf of a group of people who accepts and includes foreigners
within their community’ (Grant-Henderson 2002:59). Hulle
was besonder goedgesind teenoor die mense wat na afloop van
die ballingskap die Judese gebied uit die omringende nasies
binnegedring het, en was selfs bereid om hulle as deel van die
gemeenskap te aanvaar en boonop met hulle te trou. Hulle gaan
selfs so ver as om vreemdelinge as priesters en Leviete te aanvaar.
Hierdie standpunt bring hulle natuurlik regstreeks in stryd met
die ideale van Esegiél en Esra-Nehemia, wat suiwerheid bepleit
en totale eksklusivisme ten opsigte van nie-Judeérs voorstaan.
Die boodskap van Trito-Jesaja sou dus godslasterlik wees in
die oé van die Sadokitiese priesters. Grant-Henderson (2002:31)
verwoord dit selfs sterker: ‘They are a group that not only
contends with the strong words of Ezekiel and Nehemiah, but
also has the Torah against them (Lev 26:14-45; Deut 23:1-8).”

Baie min inligting is beskikbaar oor die mense wat na die
wegvoerings van 598, 587 en 582 vC in die Judese gebied
agtergebly het. Kultiese bedrywighede het rondom die
vernietigde tempel en ander plekke voortgegaan. Hierin het
priesters van ‘n laer orde as dié wat weggevoer is, ‘n leidende
rol gespeel. Dit het toegeefliker toepassing van wette tot gevolg
gehad, veral wanneer mense van die omliggende omgewing
hulle in die Judese gebied vestig en deel van die gemeenskap
begin word (kyk Grant-Henderson 2002:32). Hierdie indringing
het vreemdelinge en ontmandes ingesluit — iets waarteen die
Esra-Nehemia-beweging ten sterkste in opstand gekom het.
Die voorwoord in Jesaja 56:1-8 is in lynregte teenstelling met
die heersende opvatting oor die Wet. God se reg en geregtigheid
word hier na alle mense uitgebrei wat die Sabbat en die verbond
onderhou. Selfs aan die ontmandes word hoop gebied. Elkeen
wat gelowig is, maak deel uit van die geloofsgemeenskap:

The writer of Isaiah 56—66 had to call on an ethic of righteousness
and faithfulness to make a claim for these people to remain within
the community. Thus, although the Law might have condemned
them, if people lived instead under the righteousness of God and
followed that principle, then foreigners and eunuchs were to be
treated in the same way as Israelites in the community.
(Grant-Henderson 2002:140)

Jona hoort volgens Boccaccini (2002:103) saam met die
boeke Agikar, Spreuke en Job tot die beweging wat hy
‘Sapiental Judaism’ noem. Hierdie wysheidsbeweging het die
verbondsmonisme van die Sadokitiese Judaisme teengestaan.
In Jona word die verbondsteologie nie ontken nie, maar word
‘God’s freedom to use unexpectedly the covenant as God likes’
beklemtoon (Boccaccini 2002:110). Volgens Park (2003:16)
toon Jona invloede van Deutero-Jesaja. Verskillende dele van
die Nuwe Testament verwys byvoorbeeld daarna. Park dink
dat die boek met die finale redaksie van Kronieke saamval.
Wat belangrik is van die boek, is die rol wat dit in die debat

tussen universalisme en partikularisme speel. Grant-Henderson
(2002:106) merk op dat Jona nérens uitdruklik na Esra-Nehemia
verwys nie, maar ‘the message contained within it certainly
confronts the actions proclaimed against foreigners in Ezra/
Nehemiah’. Die outeur van Jona is uitgesproke ten gunste
van inklusivisme. Sy hoofkarakter is ‘a caricature of a Jewish
particularist” (Park 2003:14). Vir Park (2003:16) toon die boek:

[tIhat, just as Nehemiah and Ezra advocated an exclusivist and
particularist ethos in trying to reconstruct the Jewish nation/
religion with the temple as its center and the Torah as its
constitution, there were wisdom teachers whose horizon was more
international and universalistic.

(Park 2003:16)

Waar Jona die vryheid en universele mag van Jahwe verkondig,
wys die boek Rut hoe Dawid se Moabitiese voorouer in die
Judese gemeenskap aanvaar is (kyk Grant-Henderson 2002:107).
Anders as in Jona en Ester, waar dit Judeérs is wat hulle in die
vreemde bevind, gaan Rut oor 'n vreemdeling wat haar tussen
die Judeérs bevind — wat moontlik met die situasie in Jesaja
56-66 ooreenstem, veral in die lig van die gemeenskaplike
gebruik van die Hebreeuse term nkry vir vreemdelinge. In Trito-
Jesaja word die vreemdeling op grond van God se geregtigheid
aanvaar, al word hy tradisioneel deur die Tora weggewys. Rut
is ‘'n Moabiet wat met die Israeliet Boas in die huwelik tree en
aan haar Israelitiese skoonma, Naomi, ‘'n nageslag besorg, onder
wie Dawid ook later tel. Sy word in die Israelitiese gemeenskap
aanvaar vanweé haar bereidheid om in die God van Israel te glo
en Hom ook as haar God te aanvaar. Rut en Trito-Jesaja is ook
die enigste gedeeltes in die Ou Testament wat uitdruklik oor die
inklusiewe status van vreemdelinge in die Judese gemeenskap
gaan.

Volgens Grant-Henderson (2002:91) word Rut gewoonlik
volgens een van drie benaderinge gelees: ‘[a]s an apologetic
against Ezra/Nehemiah around 400 B.C.E.’; as ondersteuning
van die Leviraatshuwelik in ‘n tyd toe dit bevraagteken is; of as
lofrede op Rut se inlywing in die Judese gemeenskap vanweé
haar geloofsvoorbeeld. In watter tyd die verhaal ook al geskryf
is, dink Grant-Henderson dat dit die tradisie van Dawid se
Moabitiese oumagrootjie weergee. Dit is daarop gemik om
diegene wat teen die aanvaarding van nie-Judeérs gekant is, aan
hulle groot koning se afkoms te herinner: ‘If David’s ancestor
was a Moabite and faithful, surely it is acceptable in the fourth
century B.C.E. to marry a foreigner who is faithful to YHWH’
(Grant-Henderson 2002:97).

Daar is geen uitdruklike afwysing van die verbintenis met
Moabiete in die boek Rut nie. Esra en Nehemia was egter
uitdruklik gekant teen sulke verbintenisse. In Jeremia 48 se
uitsprake oor die nasies word die Moabiete baie duidelik
verdoem. Wat Rut indirek verkondig, druis dus regstreeks teen
die algemene opvattings van die Tora in. Grant-Henderson
(2002:98) se verklaring is dat ‘'n mens moet oorweeg ‘what might
be the social situation which prevailed in which a book was
originally intended and the later canonical situation when it was
accepted into the canon’.

‘n Inklusiewe gerigtheid is ook in ander dele van die Hebreeuse
Bybel te vinde. Daar is enersyds 'n aanduiding daarvan in die
manier waarop Israel homself verstaan het, en andersyds in
boeke wat nie ooglopend inklusief is nie. In die waardering van
nie-Israeliete, soos die Farao se dogter (Eks 2:5-10), Job, Rut, die
matrose saam met Jona op die skip, en Moses se skoonpa, Jetro
(Eks 18), is dit duidelik dat ook huille plek het in Israel se denke,
maar dit is ‘intimately bound to Israel’s conception of how God
lovingly interacts with the world” (Kaminsky 2008:131). Israel
het ook nie hulle uitverkiesing as iets beskou wat ten koste van
ander gebeur het nie, maar eerder iets wat ter wille van die res
plaasgevind het. Israel se verstaan van partikularisme het ook
ruimte gelaat vir die toetrede van nie-Israeliete tot hulle geledere
deur besnydenis (Eks 12:48-49). Selfs die vreemdeling moes as
‘n inwoner van die land beskou word (Eks 12:48). Raymann

Vol. 65 No. 1

Page 8 of 10

http://www.hts.org.za



Inklusivisme en eksklusivisme: ‘n Studie van twee tendense

Original Research n

(2005:23) se verklaring van Eksodus 19:4-6 is dat "heilige volk’
beteken dat Israel ‘a display people, a showcase to the world of
how being in covenant with Yahweh changes a people’ is. Die
rede vir Israel se bestaan as volk is dat hulle ‘n instrument moet
wees van die Missio Dei voor ander nasies. Israel se bestaansrede
kan dus beskryf word as ‘bo ander nasies, ter wille van ander
nasies’. Isarel bestaan dus tussen al die nader nasies, maar sy
bestaan is daar ter wille van hulle.

Ook Bybelboeke soos Josua en Numeri toon kenmerke van
inklusivisme. Douglas se kommentaar van 1993 op die boek
Numeri (In the Wilderness: The Doctrine of Defilement in the Book
of Numbers) verbind die boek met die omstandighede in Israel
na die Babiloniese ballingskap. Die boek verkondig inklusiwiteit
ter ondersteuning van diegene wat in Jerusalem agtergebly het
en wat voor die bedreiging van marginalisering te staan kom.
In ‘n bespreking van haar boek, herhaal Douglas (1996:69)
die gedagte dat die boek Numeri as ‘...a tract against the
government’s exclusionary policies...” geskryf is. Die Persies-
gevolmagtigde leiers het volgens die inhoud van Esra en
Nehemia etniese suiwering en suiwer afkoms voorgestaan. As
die boek Numeri se literére kunstigheid en die herskrywing
van die reinheidsreéls daarin in ag geneem word, kom Douglas
tot die volgende gevolgtrekking: ‘[TThe priests were legislating
for a plural society” (Douglas 1996:69). Sy verbind dit ook met
Deutero-Jesaja: “Their law book could support Isaiah’s prophecy
that all the nations will be proud to serve the Lord in Jerusalem
(Isaiah 49.22; 66.18-21)" (Douglas 1996:69).

In sy doktorale tesis oor die boek Josua, kom Lindeque (2001:64—
77) tot die gevolgtrekking dat daar 'n opvallende ooreenkoms
is tussen die boeke Josua en Trito-Jesaja. Hierdie bevinding
lei hom tot die gevolgtrekking dat Josua, net soos Trito-Jesaja,
teen die agtergrond van die tyd na die ballingskap (vanaf die
Persiese tot die Hellenistiese tyd) gelees kan word. Die ballinge
wat teruggekeer het, het hulle met die steun van die Persiese
owerheid en die Sadokitiese priesters ‘vir die herbou van die
tempel en die herstel van die Dawidiese koningskap” beywer
(Lindeque 2001:83). In die proses het hulle ‘n eksklusiewe
denkrigting gevolg. Teenoor hulle staan dié deel van die
bevolking wat nie in ballingskap weggevoer was nie. Hulle het
samewerkingsbande met die omliggende volke gesmee, en het
gevolglik ‘n inklusiewe denkrigting gevolg. Hulle het van n
bepaalde teokratiese standpunt uitgegaan.

Volgens Lindeque blyk hierdie strydigheid tussen inklusiewe
en eksklusiewe denkrigtings uit die kenmerkende spanning
in die boek Josua tussen ideaal en werklikheid ten opsigte van
leierskap, volk, land, wetsonderhouding en verhouding met
die nasies: ‘Die ideale van die eksklusiewe denkrigting word as
onbereikbaar en onrealisties voorgestel, terwyl die standpunt van
dieinklusiewe denkrigting deur die Josua-vertelling gelegitimeer
word” (Lindeque 2001:85). In Josua word hierdie strydigheid
in verband gebring met die onderskeid wat daar getref word
tussen stamme wat hulle grondgebied aan die oostekant van die
Jordaanrivier ontvang het, en dié wat aan die westekant grond
gekry het (wat op die Hasmoniese tyd dui). Josua word ook met
die Levitiese priesters verbind. Hulle was die teenstanders van
die Sadokitiese priesters wat na die ballingskap in alliansie met
groepe gestaan het wat 'n eksklusiewe standpunt aanhang. In
die boek Josua, daarenteen, word buitestanders, soos Ragab en
haar familie en die Gibeoniete, tegemoetgekom. Die eenheid
van die volk word in Josua beklemtoon. Jerusalem funksioneer
ook (vanselfsprekend) nie as kultiese sentrum in Josua nie — wél
ander kultiese sentra, soos Gilgal, Ebal, Silo en Sigem. Dit alles
dui vir Lindeque daarop dat die boek eers sy finale vorm in
die tyd na die ballingskap, bepaald die laat Persiese tyd, gekry
het. In hierdie tyd het die ou Sionsteologie in die eksklusiewe
standpunt herleef dat die gemeenskap van Jerusalem die
werklike volk van God is. Alle ander groepe is gemarginaliseer
— ook die mede-Israeliete wat nie in ballingskap weggevoer is
nie. Teenoor hierdie eksklusiewe standpunt, soos dit in Esra—
Nehemia voorkom, was daar die alternatiewe inklusiewe siening

dat almal deel is van God se volk, soos dit in Deutero- en Trito-
Jesaja, Jona en Rut voorkom. Ook Josua was deel van hierdie
alternatiewe inklusiewe siening. Lindeque (2001:115) kom dan
ook tot die gevolgtrekking dat die boek Josua in sy finale vorm
‘as ‘'n kontranarratief op die eksklusivistiese standpunte van die
na-eksiliese Sionsteologie beskou kan word’. Dit was in stryd
met die eksklusiwiteit van die destydse Sionsteologie, en het
die desentralisasie van godsdienstige gesag voorgestaan. Die
belangegroep wat vir hierdie kontranarratief verantwoordelik
was, ‘was dus waarskynlik ‘n gemarginaliseerde, na-eksiliese
profetegroep wat in konflik met die godsdienstige elite van die
Jerusalemse tempel verkeer het” (Lindeque 2001:117).

SAMEVATTING EN SLOTOPMERKINGS

In die besinning oor die kerk se identiteit, en sy verhouding met
ander wat nie tot die kerk behoort nie, het sake soos apostolaat
en missionaat ter sprake gekom. Dit skakel met sake soos
inklusivisme en eksklusivisme. Omdat Van Ruler hom ook oor
apostolaat in sy teologiebeoefening uitgelaat het, en dit in die
breér verband van sy besinning oor die Koninkryk van God
beskou het, is hy as aanknopingspunt vir die besinning oor
inklusivisme en eksklusivisme gebruik. Van Ruler se teokratiese
benadering beskou die kerk as die instrument waardeur God sy
Ryk in die wéreld vestig. Vir Van Ruler (kyk 1969:63) loop God
se Ryk ‘de cultuur binnen en de maatschappij en de staat’. As
instrument van God se ryk, is die kerk gevolglik op die wéreld
gerig. Dit is in wese ‘n apostolére gemeenskap wat in die wéreld
ingaan.

Omdat God se Ryk met spronge deur die wéreldgeskiedenis
beweeg, sal die kerk in sy menslike konkrete gestalte ook
verskillende vorme in verskillende tye en omgewings aanneem.
Vir Van Ruler het die kerk ook ‘n institutére karakter. Terwyl dit
op die wéreld gerig is, en in diens van God se Ryk in die wéreld
funksioneer, sal dit te midde van die verskeidenheid van die
weéreld ook 'n eiesoortige, binnekerklike karakter toon. Naas die
oorhoofse inklusiewe aard van die kerk, is daar dus terselfdertyd
ook n gekwalifiseerde eksklusiwiteit ter sprake.

Die moontlike vorme wat die kerk kan aanneem, is legio. In die
Bybelse raamwerk merk Van Ruler ‘n pneumaties-historiese
ooreenkoms tussen Israel en die Christelike Kerk. Die Christelike
Kerk toon opsigtelike Ou-Testamentiese trekke. Van Ruler keer
ook dikwels terug na die Ou Testament om die konkrete aard
van die ryksgestalte van die Christelike Kerk aan te dui. Omdat
hy as dogmatikus met ‘n openbaringshistoriese grondmodel
werk, stel hy veral belang in die historiese materiaal van die
Ou Testament, wat die leerlyne of ‘grondgedachten” van die
‘openbaringsverhaal’ uitstippel. Hoewel hy deeglik bewus
is van verskillende leertipes of teologieé in die Skrif, gee hy
opsigtelik voorkeur aan daardie ‘are” wat sy teokratiese teologie
voed. Hy gebruik die Ou Testament hoofsaaklik aan die hand
van sy oorhoofse teologie van die Ryk van God, en gee vanuit
sy inklusiewe denke oor die kerk voorkeur aan inligting wat die
inklusiewe aard van die kerk staaf. Dit het dus ‘n studie van die
ander perspektiewe wat in sowel die Nuwe as die Ou Testament
voorkom, genoodsaak.

Dit is duidelik dat partikularisme en inklusivisme sy aan sy in
die vroegste Christelike Kerk bestaan het. Dit was ‘n baie ou
vraagstuk wat reeds lank voor die Christendom in die Jodedom
voorgekom het. Met die ontstaan van die Christendom as
vertakking van die Judaisme, is hierdie vraagstuk uit Joodse
konteks op die Christelike Kerk oorgeplant. Selfs in die Nuwe
Testament is vroue en slawe nie as volwaardige lede van die
aanbiddingsgemeenskap aanvaar nie. Die sosiaal-teologiese
debat oor die begrip ‘naaste” het in die eerste eeu na Christus
telkens opgeduik. Dit was eers teen die tweede eeu na Christus
dat Pauliniese inklusiwiteit die dominante benadering in die
Christelike Kerk geword het — deels vanweé die universele
uitbreiding van die Christelike Kerk.

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 9 of 10

VLE# SPIY

HTS n



u Original Research

Article #314
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

m HTS

Venter

Die stryd tussen eksklusiwiteit en inklusiwiteit was hoofsaaklik
‘n erflating van die gemeenskap van die Tweede Tempel (516
vC-70 nC). Maatskaplike faktore en teologiese tradisie het
telkens ‘n bepaalde rol gespeel.

In 'n tyd van heropbou na die terugkeer uit die ballingskap, was
dit die Sadokitiese Priesterhuis wat die mag in die hand gehad
het. In hulle soeke na ‘n nuwe identiteit vir die Judeérs wat
teruggekeer het, het hulle volgens die program van Esegiél 4048
‘n stelsel van heiligheid met ‘n sterk partikularistiese strekking
uitgewerk, wat almal wat nie met hulle ideologie saamgestem
het nie, gemarginaliseer het. Hulle denke is geboekstaaf in
die tradisies wat met Esra en Nehemia, die Priestergeskrif en
Kronieke vereenselwig word. Hierdie eksklusiewe denke is
veral geopenbaar in die rigiede maatreéls oor huwelike, om te
bepaal wie deel van die gemeenskap mag word, en wie nie. Die
pseudepigrafiese boek Jubileé getuig van die voortsetting van
hierdie eksklusiewe beweging.

Die ervaring van dié wat gedurende die ballingskap in Juda
agtergebly het, en met infiltrerende nie-Judeérs moes leer
saamleef, het tot ‘n uitgesproke inklusiewe benadering gelei. Dit
was ‘n voortsetting van ‘n universele Godsbegrip wat God as
Heer oor alle volke gesien het, en wat by Israel tot 'n omskrewe
dog tegemoetkomende houding teenoor die vreemdeling in sy
midde gelei het. Terwyl die boeke Jona en Deutero-Jesaja die
universele mag van God beklemtoon wat ook ruimte vir die nie-
Israeliet laat, is dit die boeke Rut en Trito-Jesaja wat uitdruklik vir
die opname van nie-Judeérs in die godsdiensgemeenskap ruimte
skep. Inklusiewe tendense kom ook in die na-ballingskapboeke
Numeri en Josua voor.

Van Ruler se teokratiese benadering is van besondere waarde
vir die herbesinning oor die identiteit van die kerk in ‘n na-
moderne wéreld. In hierdie tydsgewrig sal die kerk nie anders
as inklusief en apostolér gerig op die wéreld kan bestaan nie.
In die raamwerk van veral die Ou Testament sal die kerk egter
ook ‘n gekwalifiseerde eksklusiewe karakter moet hé. In diens
van God en sy Ryk, en gerig op die eie tyd en die wéreld, sal
dit ‘n kenmerkende, eiesoortige karakter moet aanneem, wat
veranker is in sy belydenis dat Jesus Christus die Verlosser is
van die wéreld. Aan die hand van Van Ruler se beeld (1978:58)
sal dit ‘een tent op de kermis van de leven” moet wees, waarin
iets ervaar word wat nie elders bestaan nie.

In albei Testamente klink inklusiewe sowel as eksklusiewe
stemme op. Elkeen vanhierdie standpuntesal Bybelwetenskaplik,
literér-histories én tradisie-teologies beoordeel moet word om
die huidige kerk van riglyne te voorsien. Grant-Henderson
(2002:ix) waarsku teen ‘an unreserved inclusivity’. Inklusiwiteit
hou altyd voorregte sowel as bepaalde verantwoordelikhede
in. Elke gemeenskap bepaal sy identiteit aan die hand van
grenslyne en eie inhoud. In die Trito-Jesaja-materiaal word daar
in die bepaalde omstandighede met die Tora-vereiste van Wet
en etniese identiteit weggedoen, maar word daar onmiddellik
weer op die nakoming van God se reg en geregtigheid
aangedring deur die Sabbat te hou en aan die verbond getrou
te bly. In teenstelling met ‘n rigiede eksklusivisme, sal die kerk
hom vir ‘n gekwalifiseerde inklusivisme moet beywer, wat op
‘an ethic based on righteousness, justice and love’ berus (Grant-
Henderson 2002:141).

LITERATUURVERWYSINGS

Ateek, N., 2008, “Who Is My Neighbor?’, Interpretation 62(2),
156-165.

Boccaccini, G., 2002, Roots of Rabbinic Judaism. An intellectual
history, from Ezekeil to Daniel, Eerdmans, Grand Rapids.

Douglas, M., 1993, ‘In the Wilderness: The Doctrine of Defilement
in the Book of Numbers’, [SOT, aanv. reeks 158.

Douglas, M., 1996, ‘Review Colloquium, Introduction’, Religion
1996(26), 69—-89.

Graafland, C., 1995, ‘Bevinding en cultuur bij A.A. van Ruler’,
in G. Klein & D. Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch -
bijdragen tot de waardering van de theologische nalatenschap van
Arnold Albert van Ruler, pp. 42-54, Callenbach, Baarn.

Grant-Henderson, A.L., 2002, Inclusive Voices in Post-Exilic Judah,
The Liturgical Press, Collegeville, Minnesota.

Jongeneel, J.A.B., 1995, ‘De apostolaatstheologie van A.A. van
Ruler, in contrast met die van J.C. Hoekendijk’, in G. Klein &
D. Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch — bijdragen tot de
waardering van de theologische nalatenschap van Arnold Albert
van Ruler, pp. 85-94, Callenbach, Baarn.

Kaminsky, J., 2008, ‘Loving One’s (Israelite) Neighbor: Election
and Commandment in Leviticus 19, Interpretation 62(2),
123-132.

Klein, G. & Steenks, D. (reds.), 1995, De waarheid is theocratisch —
bijdragen tot de waardering van de theologische nalatenschap van
Arnold Albert van Ruler, Callenbach, Baarn.

Lindeque, G.C., 2001, ‘Die boek Josua gelees teen ‘n na-eksiliese
agtergrond’, DD-proefskrif, Universiteit van Pretoria.

Park, E.C., 2003, Either Jew or gentile. Paul’s Unfolding Theology of
Inclusivity, John Knox, Louisville-Londen.

Plaisier, B., 1995, ‘Enige gedachten over de actualiteit van de
apostolaatstheologie van A.A. van Ruler’, in G. Klein & D.
Steenks (reds.), De waarheid is theocratisch — bijdragen tot de
waardering van de theologische nalatenschap van Arnold Albert
van Ruler, pp. 76—-84, Callenbach, Baarn.

Powery, E., 2008, ‘Under the Gaze of the Empire: Who Is My
Neighbor?’, Interpretation 62(2), 134-144.

Raymann, A., 2005, “The polarity between ‘am and goy for an
understanding of “People of God” in the Old Testament’,
Theophilos Revista de Teologia e Filosofia — Ulbra: A Journal of
Theology and Philosophy 5(1/2), Jan./Des. 2005, 3-28.

Strawn, B.A., 1999, ‘The x-factor: Revisioning biblical holiness’,
The Asbury Theological Journal 54(2), Herfs, 73-92.

Van Ruler, A.A., 1953, Theologie van het Apostolaat, GF Callenbach,
Nijkerk.

Van Ruler, A.A., 1969, Theologisch Werk Deel I, Callenbach,
Nijkerk.

Van Ruler, A.A., 1978, ‘De kerk is ook doel van zichzelf’, in A.A.
van Ruler, Verwachting en voltooiing: Een bundel theologische
opstellen en voordrachten, pp. 53-66, Callenbach, Nijkerk.

Venter, PM., 1995, ‘Die aard van die geloofsgemeenskap in
Nehemia 9, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 51(3),
720-731.

Venter, PM., 2003, ‘Intertekstuele aanduidings van die wéreld
van die boek Jubile¢, HTS Teologiese Studies/Theological
Studies 59(3), 957-989.

Venter, PM., 2008, ‘Space, time and group identity in Jubilees
8-9, HTS Teologiese Studies/Theological Studies 64(1), 631-650.

Vol. 65 No. 1

Page 10 of 10

http://www.hts.org.za



