
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #275

TROOS AS UNIEKE UITKOMS IN ‘N PASTORAAL-NARRATIEWE BENADERING 
TOT ROUSMART

ABSTRACT
Consolation as a unique outcome within a pastoral-narrative approach to grief

The pastoral counselling of those who grieve, poses new challenges to pastoral care. Because of the 
shift away from a modernist paradigm, the grief process is now seen as an open-ended process, 
rather than a closed process that focuses on the mastering of the so-called tasks of mourning, and 
the avoidance of grief pathology. Recent grief theory suggests that the grief process cannot reach 
a point of closure. Grief counselling should therefore rather embark on a process of generating 
new meaning to the problem-saturated discourses surrounding death and loss. Narrative therapy 
is suggested as a means of grief counselling, as it makes use of the story analogy, which supports 
the notion of an open end to the grief process. In this study, the narrative is explored within the 
framework of Practical Theology. Both the master story of God and the grief-saturated stories of 
people are combined in a pastoral approach that envisages consolation as the unique outcome of 
the therapeutic process. Consolation is regarded as one of the secondary narratives in the greater 
narrative of God, as well as in the reformed theological vocabulary. It is suggested that a pastoral-
narrative approach to grief will generate the consolation needed by the grief-stricken on their 
lifelong journey of coming to terms with their loss.

Author: 
Alfred R. Brunsdon1

Affi liation:
1Departement 
Praktiese Teologie, 
Noordwes-Universiteit, 
Potchefstroomkampus, 
Suid-Afrika 
 
Correspondence to:
Alfred R. Brunsdon

e-mail:
arbrunsdon@gmail.com

Postal address: 
Posbus 10049, Lichtenburg 
2740, Suid-Afrika

Keywords: 
narratiewe benadering; 
rousmart; troos; unieke 
uitkomste; pastorale 
begeleding

Dates:
Received: 01 Junie 2009
Accepted: 19 Aug. 2009
Published: 30 Oct. 2009

How to cite this article:
Brunsdon, A.R, 2009, 
‘Troos as unieke uitkoms 
in ‘n pastoraal-narratiewe 
benadering tot rousmart’, 
HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1), 
Art. #275, 7 pages. DOI: 
10.4102/hts.v65i1.275

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 7

INLEIDING
Die pastorale begeleiding van persone met rousmart ná ‘n naasbestaande se dood stel tans nuwe 
uitdagings aan die pastor. Dié toedrag van sake is grootliks toe te skryf aan die huidige wegbeweeg 
van die modernistiese denkraamwerke wat sedert Freud se routeorie van die vroeë 1900’s ons denke 
oor rousmart oorheers het.

Benaderings vanuit ‘n  modernistiese raamwerk het die pastor veral in die rol van ‘n, beoordelaar van die 
sogenaamde rouproses geplaas. Die hulpverlener moes toesien dat die rouproses ‘suksesvol’ afgehandel 
word. Dít sou wees wanneer treurende persone weer begin energie belê in nuwe verhoudings en ideale 
(Kübler-Ross 1969; Spiegel 1977), of as naasbestaandes nie meer patologiese rou toon nie. Patologiese rou 
word beskou as byvoorbeeld die volgehoue ontkenning van die verlies, en die uiteindelike verwerping 
van hulp (Smith & Dreyer 2000:279). Indien hierdie uitkomste na die oordeel van die pastor bereik is, 
sou die rouproses as afgehandel beskou kon word.

Tans gaan daar egter stemme op wat meen dat die rouproses ‘n oop einde moet hê, aangesien rousmart 
nooit werklik as afgehandel beskou kan word nie (Kübler-Ross & Kessler 2005:158). ‘n  Nuwe paradigma 
vir die begrip van rou is derhalwe aan die ontwikkel, waarbinne die korrekte hantering van rou gesoek 
word in die rekonstruksie van sin en betekenis in die lewens van mense nadat hulle ‘n  naasbestaande 
verloor het. Hierdie proses van betekenisskepping (Nadeau 1998:14), eerder as die blote kliniese 
nakoming van ‘routake’, neem nou ‘n kernplek in die hantering van rou in. 

DOELSTELLINGS VAN DIE NAVORSING
Indien daar aanvaar word dat ‘n nuwe paradigma vir die begrip van rou ontwikkel het, moet die 
pastoraat ook in sy omgang met treurende persone daarop reageer. Derhalwe wil hierdie navorsing 
die narratiewe benadering tot terapie as modus van pastorale roufasilitering aan die hand doen. 
Aangesien so ‘n benadering met ‘n  sogenaamde storie of teksanalogie werk (White & Epston 1990:9–
10), sluit dit aan by die gedagte dat mense ná die ervaring van verlies sin konstrueer deur die oorvertel 
van ou narratiewe én die vorming van nuwe narratiewe, om só uitkomste te skep wat in moeilike 
omstandighede hoop verleen.

Enkele implikasies hiervan is dat die uitkoms van die pastorale proses elders gesoek moet word as in 
die ‘suksesvolle’ afhandeling van die rouproses, en dat die pastor se rol sal verander van beoordelaar na 
medereisiger op ‘n reis waarvan die einde nie vooraf met ‘n afstandsbordjie aangedui word nie.  

Hierdie navorsing grond die doel van die pastorale proses op troos as die unieke uitkoms wanneer 
pastor en pastorant ná die verlies van ‘n geliefde op weg gaan. Troos verteenwoordig nie die eindpunt 
van die rouproses nie, en is ook nie ‘n poging om die verlies onklaar te maak nie. Dit skep egter ‘n 
ervaring wat pastorante bemagtig om hulle verlies te hanteer.

Daar sal gepoog word om die navorsingsdoelwitte binne die raamwerk van die Praktiese Teologie te 
bereik. Dít beteken dat die navorsing die beklemmende diskoers van rousmart as uitgangspunt neem, 
maar wel soos dit onder die sambreel van die groter narratief van God beskou word soos die Bybel 
dit verwoord. Müller (2005:73) merk in hierdie verband dat Praktiese Teologie plaasvind ‘whenever 
and wherever there is a refl ection on practice, from the perspective of the experience of the presence of 
God’. Dié opmerking sluit aan by Pieterse (1993), wat Praktiese Teologie binne die paradigma van die 
kommunikatiewe handelingsteorie geplaas het ten einde die pastorale optrede se vertolkingsfunksie 
op die voorgrond te bring. Die benadering wat in hierdie navorsing voorgestaan word, probeer egter 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
75

Brunsdon

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 7

nie die menslike ervaring bo die tersaaklikheid van die Woord 
stel nie. Die navorsing oordink eerder ‘n pastorale benadering 
wat ‘n  ineenvloeiing van die storie van God en die mensverhaal 
bewerk, waaruit troos as unieke uitkoms gebore sal word. 

DIE KRISIS VAN DOOD: DOOD IS 
DOOD IS DOOD …

Grondliggend aan die rousmart wat hierdie navorsing in gedagte 
het, is die biologiese/fisieke dood van ‘n  naasbestaande. Hoewel 
daar weinig nuut is wat oor die dood gesê kan word, kan dit ook 
nie fenomenologies oor die hoof gesien word in ‘n artikel van 
dié aard nie.

Die opskrif van hierdie gedeelte poog om uitdrukking te gee aan 
die gevoel van vergeefsheid en algehele hopeloosheid waarmee 
mense gelaat word wanneer die dood ‘n geliefde eis. Dit maak 
derhalwe nie saak hoe ons oor iemand se dood dink, praat of 
handel nie – niks keer die situasie om nie. Juis dít is moontlik 
die pynlikste aspek, maar ook die belangrikste fenomenologiese 
eienskap, van die dood. Freeman (2005:3) se onderskeid tussen 
biologiese, sosiale en fisiologiese dood onderstreep dat fisieke 
dood die laaste sê het. Geliefdes kan weens siektes soos vigs of 
orgaanversaking ‘sosiaal’ of ‘fisiologies’ sterf, maar niks is so 
finaal soos die biologiese afsterwe van ‘n  naasbestaande nie.

Die ervaring van die dood word uiteraard beïnvloed deur faktore 
soos die omstandighede waarin iemand fisiek sterf, en ook wie 
dit is wat sterf. Hier kom sake soos siekte, moord, selfmoord, 
ongelukke en terreuraanvalle ter sprake, asook wie verloor word: 
ouer, kind, eggenoot, en so meer (Wright 2003:268). Die ervaring 
van dood word voorts beïnvloed deur wie dit is wat treur: 
volwassenes of kinders, mans of vroue, ensovoorts, aangesien 
geslag en ouderdom ook ‘n bepaalde rol in die verskynsel van 
rou te speel het (kyk byvoorbeeld Marx (2007) oor die spesifieke 
behoeftes van kinders wat rou). Selfs kulturele agtergrond en die 
ingesteldheid jeens die dood binne bepaalde kultuurverbande 
sal ‘n  faktor wees in die ervaring van dood (Corr, Nabe & Corr 
2003). Die bepaalde implikasies van die sterwensomstandighede, 
die verwantskap met die naasbestaandes, en die geslag en 
ouderdom van diegene wat rousmart beleef, lê egter buite 
die omvang van hierdie navorsing. Wat wél vir hierdie studie 
belangrik is, is die beginsel dat, alles in ag genome, dood steeds 
dood bly. Dit is hierdie allesoorweldigende gewaarwording van 
verlies waarvan die pastoraat moet sin maak.

ROUSMART AS REAKSIE OP DIE DOOD
Rousmart is die term wat breedweg gebruik word om 
naasbestaandes se reaksie op die oorledene se dood te beskryf. 
Een omskrywing van rousmart is moontlik om te sê dat dit die 
sienbare en onsienbare smart is wat op die dood van ‘n geliefde 
volg. Ingevolge so ‘n omskrywing sal die sienbare smart in die 
uiterlike reaksies wat mense op die dood toon, geopenbaar word. 
Hiermee is ons goed bekend: van Jesus se trane by Lasarus se 
dood (Joh 11:33 & 38) tot die droefreaksies wat vandag nog by 
elke sterfbed en begrafnis gesien word. Onsienbare smart word 
geopenbaar in die emosionele en psigiese worsteling waarin die 
dood naasbestaandes dompel. Tog staan hierdie aspekte in ‘n 
noue verband met mekaar, en Hagman (2001:20) wys daarop 
dat ‘[o]utward reactions that accompany grief, have significance 
in the sense that they are representative of a person’s struggle 
to assimilate to a changed personal or interpersonal reality 
resulting from loss’.

Hierdie twee sake maak grootliks die reaksie op dood uit, wat 
rousmart genoem word. Nader omskryf, sê Hagman (2001:24) 
dat rousmart die volgende omvat:

A varied and diverse psychological response to the loss of an 
important other. Mourning involves the transformation of the 
meanings and affects associated with one’s relationship to the lost 
person, the goal of which is to permit one’s survival without the 
other while at the same time ensuring a continuing experience of 
relationship with the deceased. 

(Hagman 2001:24)

Hierdie navorsing konsentreer op die tese dat die proses van 
rousmart tot die transformasie van betekenisse moet lei: die 
betekenis wat die oorledene vir die naasbestaandes gehad het; 
die betekenis van vorige verhoudings; die betekenis van die 
dood, en hoe mense in die lig van hierdie haas onoorkomelike 
struikelblok moet lewe. In die proses van rou moet sorg gedra 
word dat hierdie betekenisse só verstaan en vertolk word dat dit 
mense in staat stel om sinvol sonder ‘n geliefde te lewe.  

DIE NARRATIEWE BENADERING TOT 
TERAPIE

Die term ‘narratiewe terapie’ (hierna ook ‘narratief’) het 
sedert die vroeë negentigs onder die aandag van die 
hulpverleningswetenskappe gekom. Die hoofeksponente van 
hierdie benadering is twee kliniese terapeute, Michael White 
en David Epston. Hulle gesamentlike werk, Narrative means to 
Therapeutic Ends (1990), word reeds langer as ‘n dekade as ‘n 
standaardwerk op die gebied van die narratiewe benadering 
beskou. Volgens hierdie benadering funksioneer die begrip 
‘narratief’ as ‘n  metafoor vir die begrip van die mens se lewe as 
‘n  verhaal (Stassen 2004:41). 

‘n Narratief (verhaal) ontstaan volgens Morgan (2000:5) in 
mense se lewens na aanleiding van gebeure wat mettertyd in 
volgorde volgens ‘n bepaalde plot ontwikkel het. Mense lei 
uiteindelik hulle lewens aan die hand van hierdie verhale en 
laat selfs hulle verwagtings van die lewe hierdeur bepaal. 
Hierbenewens word mense  se  lewensverhale  ook deur hulle 
lewenskonteks en kultuur bepaal: ‘Like clay thrown on a potter’s 
wheel, we are shaped from the moment of our birth, not only 
by our family legacy, but by the culture that creates the way we 
see and talk about ourselves and the world’ (O’Hanlon 1994:23). 
Hierdie sosiale diskoerse is medebepalend ten opsigte van 
lewensgebeure om die verhaal te vorm aan die hand waarvan 
mense hulle lewens verstaan en vertolk. Volgens Ganzevoort 
(2006:3) berus iemand se belewenis van ‘n bepaalde gebeurtenis 
grootliks op die sosiale konstruksies wat mense in ‘n bepaalde 
verband rondom sekere verskynsels in stand hou. Die finaliteit 
van die dood sal dus saam met die sosiale diskoerse wat 
gemeenskappe op die dood nahou, ‘n dominante narratief 
uitmaak, wat die toekomstige narratief van naasbestaandes op 
‘n bepaalde wyse beïnvloed. 

Volgens White en Epston (1990:9–10) onderskei die narratief 
tussen dominante en alternatiewe verhale. Die dominante stories 
is gewoonlik die probleemdeurdrenkte verhale (‘problem-
saturated stories’) wat die alternatiewe (positiewe) verhale 
oorskadu. Alle nuwe gebeure wat op die dominante verhaal/
gebeurtenis volg, word in die lig van laasgenoemde verstaan, 
wat tot ‘n beperkende siening van die hede en toekoms kan 
bydra. Ná die dood van ‘n geliefde kan alles dus in die skadu 
van die verlies gesien word, en kan die dood die res van die 
naasbestaandes se lewens oorskadu. Die transformasie-
element van die narratiewe benadering lê daarin dat dit ook 
die alternatiewe (positiewe) verhale in mense se lewens na vore 
bring en versterk, sodat ‘n nuwe, positiewe verhaal geskep kan 
word wat die ou dominante verhaal vervang (White & Epston 
1990:15).

Die konstruksie van hierdie unieke uitkomste, of nuwe verhale 
van hoop, word deur die gebruik van verskeie strategieë 
aangehelp wat met verloop van tyd onder die noemer van die 
narratief ontwikkel het. Enkele hiervan word vervolgens vlugtig 
omskryf.

Die terapeutiese houding van ‘nie weet nie’
Anderson en Goolishian (1992:29) meen dat die terapeutiese 
houding van ‘not knowing – the client is the expert’ een van 
die grondliggende houdings in die narratiewe benadering 
tot terapie is. Dít beteken dat die hulpverlener se eerste 
verantwoordelikheid dié van onbevange luisteraar is. Op 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #275

Troos as unieke uitkoms in ŉ pastoraal-narratiewe benadering tot rousmart

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 7

hierdie wyse kry persone in beraad ‘n  ‘stem’ en die geleentheid 
om as kundiges van hulle eie narratief daardie narratief sonder 
voorbehoud te deel. Ganzevoort (2006:2) beklemtoon individue 
se eiesoortige ervaring van gebeurtenisse soos volg: ‘The meaning 
of words does not exist outside of the conversations in wich it 
functions.’ In die lig hiervan is dit noodsaaklik dat hulpverleners 
op hermeneutiese wyse luister, sonder om alles dadelik aan die 
hand van hulle eie verwysingsraamwerk te meet. Volgens Parry 
(1991:42) gaan hermeneutiese luister juis oor die aanvaarding 
van die verskillende perspektiewe wat mense op die lewe 
nahou, en van ander se begrip van die werklikheid. Vrae vanuit 
hierdie houding van ‘nie weet nie’ stimuleer veral persone in 
beraad om uiting te gee aan hoe hulle regtig hulle werklikheid 
ervaar. Derhalwe doen Freedman en Combs (1996:113) aan die 
hand dat daar voortdurend uit die posisie van ‘nie weet nie’ vrae 
gestel moet word om ‘n vertelling aan te moedig wat ‘n getroue 
weerspieëling van die pastorant se ervaring is. 

Dit dien ook in gedagte gehou te word dat nie alle persone met 
ewe veel gemak hulle verhale vertel nie. In hierdie verband 
wys Ganzevoort (2001:132) op persone wat in ‘n sogenaamde 
‘prenarratiewe’ toestand verkeer, hetsy omdat hulle as gevolg 
van trauma nie hulle verhaal kan verbaliseer nie, of omdat hulle 
nie vaardig is in die narratiewe kultuur nie. Die houding van 
‘nie weet nie’ stimuleer narratiewe bevoegdheid, en moedig 
die vertel van verhale aan waarsonder die narratiewe proses 
lamgelê sou wees. Slegs wanneer mense hulle eie verhale vertel, 
kan hulle begelei word om weer beheer oor hulle eie narratiewe 
te neem (Parry 1991:42).

Wat rousmart betref, sal dít beteken dat die pastor nie die 
pastorale situasie met ’n stel standaardantwoorde op, of 
pasklaaroplossings vir, die probleem van rousmart kan benader 
nie, maar eerder met ‘n bereidheid om in die leefwêreld en 
belewenis van die treurende persoon in te beweeg. Die houding 
van ‘nie weet nie’ moedig dus pastorante aan om hulle eie 
‘waarheid’ te vertel, en nie beïnvloed te word deur wat hulle 
dink die pastor wil hoor nie. 

Die probleem is die probleem
Die narratief onderskei bepaald ook tussen die mens en die 
probleem wat in terapie ter sprake kom. Morgan (2000:24) meen 
mense se verhouding met ‘n  bepaalde probleem ís juis die 
probleem. O’Hanlon (1994:24) gaan hiermee akkoord deur te sê: 
‘[T]he person is never the problem; the problem is the problem.’ 
Hierdie verhouding met die probleem word geopenbaar in die 
diskoerse wat oor bepaalde verskynsels in stand gehou word. 
Mense se opvattings oor die dood, hoe hulle gaan oorleef sonder 
‘n geliefde, en so meer, vorm ‘n ‘problem-saturated dominant 
story’ (Morgan 2000:14). Hierdie dominante storie oefen beheer 
uit oor mense, en het ‘n bepaalde invloed op hulle denke, 
vermoëns en probleemhanteringsvaardighede. Wanneer hierdie 
verhale met betrekking tot probleme vertel word, begin daar 
egter ‘n proses van probleemoplossing, aangesien gesprek oor 
die probleem tot nuwe insigte daaroor aanleiding gee. Anderson 
en Goolishian (1988:372) gaan so ver as om die terapeutiese 
stelsel as ‘n ‘problem-dissolving system’ te beskryf. 

Die pastor moet dus sensitief wees om die treurende persoon 
in beraad nie as byvoorbeeld ‘melankolies’ of ‘onwillig om 
oor iemand se dood te kom’ te bestempel nie. Pastors moet 
nuuskierig wees oor die verhouding waarin pastorante met 
hulle opvattings oor die dood en verwante sake staan, om te 
begryp welke invloed dit op die treurende persoon het. Op 
hierdie wyse word die narratief ‘n doeltreffende instrument om 
die mag te verbreek wat ‘n bepaalde probleem/opvatting oor 
mense uitoefen en hulle daarvan weerhou om te herstel. 

Dekonstruksie
Dekonstruksie verwys na die weg waarlangs die probleme wat 
mense lamlê, in die narratiewe proses afgebreek word om tot 
nuwe betekenis te kom. Dit is die ‘losmaak en uitmekaarhaal 

van ‘n betekenissisteem om vir alternatiewe verstaan ruimte 
te skep’ (Kotzé & Kotzé 1997:8). Dekonstruksie geskied deur 
middel van vrae en gesprekvoering, waardeur persone gelei 
word om krities te besin oor waarhede, idees en praktyke wat 
as vanselfsprekend beskou word (Morgan 2000:45). Op hierdie 
wyse kyk mense vanuit ‘n  nuwe perspektief na ou waarhede, of 
na dít wat hulle altyd as waar ervaar het. 

‘n Persoon het miskien lewenslank die opvatting gehad dat ‘n 
lewe sonder ‘n naasbestaande nie moontlik sou wees nie, of dat 
hulle nie die dood van iemand na aan hulle sal kan ‘hanteer’ 
nie. Dekonstruksie bevraagteken die geldigheid van hierdie 
aannames, en wil die saadjie van nuwe moontlikhede by mense 
plant.

Eksternalisering
Eksternalisering en dekonstruksie word dikwels as twee kante 
van dieselfde munt in narratiewe literatuur hanteer. Die rede 
hiervoor is dat dekonstruksie grootliks deur eksternalisering 
moontlik gemaak word. Laasgenoemde verwys na die proses 
waarlangs persone en hulle probleme van mekaar losgemaak 
word. Eksternalisering vind plaas waar persone dit regkry om 
‘n  gepaste naam aan ‘n  probleem te koppel (O’Hanlon 1994:24). 
Wanneer die probleem deur ‘n selfstandige naamwoord 
gepersonifieer word, word dit ‘n  entiteit wat ontleed en bespreek 
kan word. Morgan (2000:33) wys daarop dat die geskiedenis 
en invloed van die geëksternaliseerde probleem op ‘n persoon 
dan makliker nagevors kan word ten einde die invloed van 
die probleem aan bande te lê. Ook White en Epston (1990:63) 
meen dat ‘n probleem deur middel van sy invloed op mense 
voortbestaan. Wanneer dié invloed of mag beperk word, word 
die probleem ook bestuur.

Wat die pastoraat aan persone met rousmart betref, sou 
eksternalisering vermoedelik daartoe kan bydra om die invloed 
van ‘die dood’ of ‘die alleenheid’ te verstaan en te hanteer. Dit het 
dus die potensiaal om aan naasbestaandes ‘n  ruimte te bied om 
vrese en beperkende diskoerse oor verlies krities te beoordeel.

Ko-konstruksie
Dit behoort reeds duidelik te wees dat die narratief swaar op 
die ervaring en kundigheid van die persoon in beraad steun, 
en dat hierdie selfnarratiewe in ‘n groot mate moet help om 
nuwe narratiewe tot stand te bring. Hierdie benadering het ook 
implikasies vir die posisie van die hulpverlener.

Die narratief onthef die hulpverlener/terapeut van die rol van 
meganikus wat vanuit  ‘n posisie van ‘weet’ die ‘regte antwoorde’ 
moet verskaf om probleme op te los. Veel eerder word voorkeur 
verleen aan die begrip ‘ko-konstruksie’, wat die pastor in die rol 
van medereisiger op die pastorant se reis plaas (kyk ook Müller 
2000). In hierdie denkraamwerk is die pastor en die pastorant 
medeverantwoordelik vir die skep van nuwe betekenisse. 
Amundson, Stewart en Valentine (1993:120) verduidelik dat die 
narratiewe benadering van die beskouing uitgaan dat persone 
in beraad die beste bevoeg is om hulle eie storie te skryf, ‘and 
the therapeutic encounter simply seeks to place the pen in their 
hand’.

Bogenoemde beteken egter nie dat die teologiese rol van die 
pastor gemarginaliseer word nie. Uiteraard betree die pastor 
die pastorale situasie vanuit die verwysingsraamwerk van die 
Woord, en is dit heel waarskynlik dat pastorante juis pastors as 
medereisigers opsoek om uit laasgenoemde se geloofskennis 
en -ervaring te put. Ko-konstruksie beteken dus nie dat die 
pastor met ‘n skoon lei na ‘n persoon luister asof die Woord 
sy rigtinggewende gesag verloor het nie. Freedman en Combs 
(2002:198) meen ook dat die narratief nie beteken dat geen 
rigtinggewende leiding meer bestaan nie: ‘This does not mean 
that ‘anything goes.’ Tradition, personal history and ‘common 
sense’ constrain us...’. Derhalwe verstaan die pastoraat ko-
konstruksie as ‘n  gesamentlike reis vanuit die rykdom van God 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
75

Brunsdon

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 7

se Woord. Dít bring egter die belangrike beginsel na vore dat die 
pastor nie die pastorale situasie met ‘n  klompie voorafgekose 
Bybeltekste kan benader nie, maar dat pastors hulleself waarlik 
as medereisigers beskou wat éérs luister voordat raad aangebied 
word. 

Alternatiewe verhale en unieke uitkomste
Die vorming van alternatiewe verhale, en die konstruksie 
van unieke uitkomste, kan in ‘n sekere sin as die doel van die 
narratief beskou word. Die omgang met mense se narratiewe is 
daarop gemik om tot die vind van unieke uitkomste vir bepaalde 
probleme by te dra. Morgan (2000:52) merk op dat sodanige 
unieke uitkomste ‘n plan, handeling, gevoel, stelling, eienskap, 
begeerte, droom, gedagte, oortuiging, vermoë of verbintenis kan 
wees. Voorts kan unieke uitkomste in die verlede, hede en/of 
die toekoms lê. As sodanig staan ‘n unieke uitkoms in diens van 
die alternatiewe/oorvertelde verhaal, wat beperkende diskoerse 
nuut bekyk. Volgens O’Hanlon (1994:19–29) is dít waar die 
narratief in wese tot sy reg kom. Hieroor bevind Van Wyk en 
Marais (2005:19) ook die volgende: ‘Wanneer die dinamiese 
interaksie tussen verlede en hede plaasvind, spring daar ‘n  vonk 
oor na die toekoms en word nuwe alternatiewe visioene van die 
toekoms oopgesluit.’ 

Bogenoemde is die rigting waarin ‘n narratiewe omgang met 
treurende persone wil beweeg, naamlik om hulle stories oor die 
dood en oor hulle geliefdes aan te wend om nuwe, vertroostende 
verhale tot stand te bring wat hulle in staat sal stel om met hulle 
verlies saam te lewe.

DIE NARRATIEF VANUIT ‘N PASTORALE 
PERSPEKTIEF 

Uit voorafgaande behoort dit duidelik te wees dat die narratief 
potensiaal inhou vir die begeleiding van persone wat in die 
beperkende diskoers van rousmart vasgevang geraak het. Vir 
die gereformeerde pastoraat is dit egter belangrik om daarop te 
let dat die narratief as benadering teen die agtergrond van die 
wegbeweeg van die modernistiese benadering tot die wetenskap 
ontstaan het. Grondliggend aan die narratief is ‘n postmoderne 
paradigma wat nie sonder meer met alle vorme van hulpverlening 
gepaar kan word nie. Dit is dus verstaanbaar dat pastorale teoloë 
‘n  epistemologiese sensitiwiteit bepleit wanneer die narratief in 
die pastoraat gebruik word (kyk Janse van Rensburg 2000:62; 
Bezuidenhout 2005;  Senekal 2006:134–146). In die gereformeerde 
tradisie word die pastoraat tradisioneel as geloofs- en lewenshulp 
verstaan (Rossouw  1991:121; Louw 1998:58), waarin die Woord 
en gebed ‘n onontbeerlike rol speel. Een van die kritiese vrae 
in ‘n narratiewe pastoraat sou dan wees in watter rigting God 
iemand se storie wil oorskryf (Burger & Simpson 1996:83). Die 
narratief, daarenteen, rus swaar op die filosofiese onderbou 
van die poststrukturalis Focault en die sosiolinguis Halliday 
(Milner & O’ Byrne 2002:10) waarin sogenaamde grand narratives 
(algemene, tydlose waarhede) se rol vervaag. In ‘n konsekwent 
narratiewe (postmoderne) benadering sou die waarheid en 
gesag van die Skrif dus in gedrang kom. 

Die narratief word egter in die raamwerk van hierdie navorsing 
as ’n terapeutiese benadering gekwalifiseer, wat die Skrif (en die 
gesag daarvan) as uitgangspunt neem, maar wat die teksanalogie 
van die narratief ook ernstig opneem – naamlik die verhale van 
mense, naas die Godsverhaal soos die Bybel dit openbaar, oftewel 
‘zorg voor het verhaal van mensen in relatie tot het verhaal van 
God’ (Ganzevoort & Visser 2007:10). Dit sluit aan by onder 
andere Middleton en Walsch (1995) sowel as Lee (2004) wat die 
Bybel as die transformasieagent in die herverbeeldingsproses 
van ‘n bepaalde beperkende narratief beskou. Hierin verskil 
‘n pastoraal-narratiewe benadering van ‘n gewoon narratiewe 
benadering in die eng (postmoderne) sin van die woord: Daar 
word nie hoofsaaklik op die menslike potensiaal staatgemaak 
om probleemdeurdrenkte verhale te transformeer nie, maar 
eerder op die Godsverhaal soos dit in die Woord geopenbaar 

word. Hieroor sê Camery-Hoggat (2006:468):

It is not enough that we employ both the rational and the 
imaginative…Reason and imagination are organs of knowing…
[B]ut in themselves they are empty of content. They are wrong 
whenever they try to account for truth…[W]ithout taking into 
account the ultimate reality of God.

(Camery-Hoggat 2006:468)

SKRIFGEBRUIK IN DIE PASTORAAL-
NARRATIEWE BENADERING

‘n  Pastoraal-narratiewe benadering tot persone met rousmart 
sluit aan by Louw (1998:430) se gedagte van organiese 
Skrifgebruik. Die begrip ‘organies’ word hier gebruik om iets te 
verwoord van die beginsel dat die Skrif in die pastorale situasie 
eerder vertolk moet word as wat dit homileties of ‘prekerig’ 
gebruik word. Dít beteken dat die pastoraat nie ‘n bepaalde 
Skriftema op die situasie afdwing nie. Daar word eers na die 
tersaaklike verhale geluister, waarna die pastor en die pastorant 
saam na die Skrif luister om te hoor wat dit vir die eksistensiële 
situasie te sê het. Louw (1998:431) beklemtoon die belangrike 
beginsel dat hierdie skema nie beteken dat die mensteks die 
inhoud van die Woordteks bepaal nie. Wat metodies gesproke 
‘eerste’ kom, kom nie noodwendig in beginsel en inhoud eerste 
nie. Daarom word die organiese gebruik van die Skrif nie los van 
gebed en die werking van die Heilige Gees beskou nie.

ALTERNATIEWE VERHALE EN UNIEKE 
UITKOMSTE IN ‘N PASTORAAL-

NARRATIEWE BENADERING
In ‘n pastoraal-narratiewe benadering tot die probleem van 
rousmart is die verwagting dat die inhoud van unieke uitkomste 
hoofsaaklik religieus sal wees. Van Knippenberg (2006:175) merk 
in hierdie verband op dat godsdiens ‘n bydrae ten opsigte van 
bemoediging kan lewer, deur te help om die onderbrekings in 
die teks van’n lewensverhaal wéér te lees – dié keer in die lig van 
die oorspronklike teks. Indien die Woordteks (oorspronklike 
teks) langs die mensteks oor die verskynsel van die dood geplaas 
word, is daar ‘n rykdom alternatiewe narratiewe waartoe die 
pastorant gelei kan word. Unieke uitkomste in hierdie navorsing 
behels egter ook meer as net nuwe betekenisinhoude in die lig 
van die Woord. Omdat die narratief in wese ‘n heuristiese of 
ontdekkende benadering is (Brunsdon 2006:201), word die 
proses van luister na, en fisieke én emosionele betrokkenheid by, 
persone in rou as deel van die unieke uitkoms beskou. In hierdie 
navorsing verwys troos na die uitkoms wat só bewerkstellig 
word.

Die troos wat só gestalte kry, verteenwoordig een van die 
belangrike uitkomste van ‘n  pastoraal-narratiewe benadering tot 
rousmart. Vir vertrooste mense kry rou dan ‘n naam en ‘n nuwe 
perspektief, wat hulle in staat stel om die gaping in die verhaal 
wat hulle aan hulleself en ander mense vertel, te oorbrug (Van 
Knippenberg 2006:179).  ‘n Narratiewe benadering tot rousmart 
is daarom nie ‘n poging om rou ‘op te los en af te handel’ nie. Dit 
hoop slegs om troos teweeg te bring wat treurende persone op 
die weg van rou sal kan help om betekenis aan die treurproses 
te gee, en só die rouproses draaglik te maak. Hierdie troos sal 
waarskynlik deur verskillende diskoerse beïnvloed word, wat 
soos volg toegelig kan word. 

TEOLOGIESE BESKOUINGE VAN TROOS
Troos sou as een van die mikronarratiewe in die groter narratief 
van God se omgang met die mens beskryf kon word. Die begrip 
kom oor ‘n wye spektrum van betekenis in sowel die Ou as die 
Nuwe Testament voor. In die Ou Testament is dit egter veral die 
Hebreeuse nâcham wat gebruik word as aanduiding van die troos 
waarna treurende persone ná verlies gesoek het (VanGemeren 
1997:81). In Genesis 24:67 word dit byvoorbeeld gebruik om die 
uitwerking te beskryf wat die huwelik tussen Rebekka en Isak 
op laasgenoemde gehad het in die lig van sy moeder, Sara, se 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #275

Troos as unieke uitkoms in ŉ pastoraal-narratiewe benadering tot rousmart

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 7

dood: ‘So is Isak vertroos ná sy ma se dood.’ (Gen 24:67, NAB; 
eie beklemtoning) In 2 Samuel 13:39 word dit gebruik om aan te 
dui dat Dawid oor Amnon se dood getroos is, en in Jesaja 40:1 
weer as heilsaankondiging vir Israel, wat as volk van die Here ‘n 
identiteitsverlies ervaar het (Hanson 1995:13).

In die Nuwe Testament word onder andere die Griekse paraklesis 
gebruik om uitdrukking aan die begrip ‘troos’ te gee. Paraklesis 
word in regstreekse verband met die verkondiging van die 
evangelie en die werk van Jesus Christus gebring (kyk onder 
andere Rom 15:4; Fil 2:1; Heb 12:5) en dien as sambreelterm 
vir die handeling waardeur mense se hartseer versag word 
(Zodhiates 1993:1106). Die begrip paramuthéomai, soos dit in 
Johannes 11:19 verskyn, dui op ‘n bepaalde toespitsing van 
troos in die aangesig van verlies. Die Jode wat kom om Marta 
en Maria te troos, doen dit weliswaar vanuit die Joodse tradisie 
(Beasley-Murray 1999:190), maar hulle vervul ongetwyfeld ‘n 
funksie wat daarop afgestem is om deur die toon van empatie, 
Marta en Maria se hartseer te verlig (Borchert 1996:355). 

Uit voorafgaande blyk dit dat troos in die Woord met verlies 
verband hou – hetsy die verlies van ‘n naaste of van dít wat sin 
aan iemand se bestaan verleen het. Waar troos ter sprake kom, 
word lyding dus voorveronderstel (Polspoel 2006:182). Die 
ervaring van troos kom in die spel (word geaktiveer) deur die 
onderlinge betrokkenheid van mense sowel as deur die vertel 
van hoopvolle alternatiewe narratiewe. Dit is opvallend dat die 
Griekse paramuthéomai op die handeling van ‘to speak kindly, 
soothingly, to comfort’ dui (Zodhiates 1993:1110). Troos word 
derhalwe nie net deur teenwoordigheid en betrokkenheid 
teweeggebring nie, maar ook deur onderlinge gesprek wat die 
seer verlig.

In die Christelike tradisie is hierdie troosgesprek veral op twee 
sake gerig. Enersyds wil dit die verbondstrou van God aan die 
noodlydende toesê. Die Woord openbaar God se besondere 
gerigtheid op diegene wat voel dat die lewe se aanslae hulle 
oorweldig. In sy belofte aan die mens (verbond) is sowel die 
goed as die kwaad wat met mense gebeur, verreken, en kan 
die mens dus in ‘n routydperk juis aan God se trou bly vashou 
(Janse van Rensburg 1996:154;  König 2002:170) 

Andersyds wil die Christelike tradisie rousmart verlig deur 
klem te lê op die eskatologiese bestemming van die gelowige. 
Persone in rousmart word nie net getroos deur die bystand wat 
hulle van ander ontvang nie, maar veral deur die versekering dat 
hulle geliefde ‘ergens zijn’ (Polspoel 2006:183). In 1 Korintiërs 15 
plaas Paulus die opstanding van Christus en dié wat in Hom glo, 
as middelpunt van die Christelike prediking en geloof (Barret 
1994:347). Hierdie opstanding loop uit op ‘n werklikheid wat 
ewig en anders is as die aardse bestaan (1 Pet 1:3–4), en waarvan 
die heerlikheid in die teenwoordigheid van God self lê (Open 
21:8). In hierdie verband keer die Bybelse diskoers oor die 
opstanding van die dooies, die mens se beperkende diskoers oor 
die dood netjies om. Die sterwe word in Christus ‘n  wins (Fil 
1:21), en dít dien ook as troos vir hulle wat agterbly.  

Hierdie troos word nie net in die Skrif verwoord nie, maar ook in 
die sekondêre narratiewe van die gereformeerde geloofstradisie 
(belydenisskrifte). Dit word veral duidelik uit die Heidelbergse 
Kategismus se eerste vraag en antwoord, waar lewe en sterwe 
albei in die visier kom, sowel as die verskansing daarvan in 
Christus. Venter (1991:51, 53) toon bevredigend aan dat daar 
bepaalde pastorale toepassingsmoontlikhede ten opsigte van 
troos in die belydenisskrifte is wat deur die pastoraat ontgin kan 
word.

Die Christelike narratief is dus na sy aard en wese ‘n  troosnarratief 
wat met vrug in die rousmartgesprek aangewend kan word om 
nuwe betekenisinhoude te gee aan die beperkende diskoerse oor 
verlies en die dood.

TROOS AS HEILSTOESEGGING; PASTORAAT 
AS HEILSBEMIDDELING

In ‘n gereformeerde benadering tot die pastoraat dien die 

beginsel dat die pastorale proses ‘n trialogiese karakter het 
(dit wil sê ‘n drieledige verhouding mét bemiddeling is) as 
uitgangspunt. In die pastorale gesprek is die Heilige Gees die 
beïnvloedingsfaktor (Louw 1998:304) wat die heilstoesegginge 
van God, soos dit in die pastoraat oorgedra word, aan die hart 
van die pastorant waar maak. Hierdie ‘counselling alliance’ 
(Pembroke 2006:62) is in ‘n Christelike benadering tot die 
narratief aan die pneumatologie onderworpe, met ander woorde 
dat Christus deur sy Gees by die pastorale gesprek betrokke is 
om, in hierdie geval, die troos te bemiddel. Pieterse (1993:5) 
verwys na ‘n  sogenaamde ‘teologiese ruimte’ wat in verband 
met die pastorale gesprek voorsiening maak dat God self na sy 
welbehae kan spreek. Indien God se verhaal in die pastoraal-
narratiewe proses langs die verhaal van die mense geplaas word, 
het die proses dus ‘n heilsbemiddelende karakter. Die pastor wil 
deur middel van hermeneutiese luister en die fasilitering van die 
oorvertel van verhale, God se troos aan die pastorant bemiddel. 
Hierin lê die eiesoortigheid van die pastoraat as hulpverlening 
immers opgesluit: dat dit die gebeure van heilskonkretisering 
vanuit die eiesoortige Christelike perspektief van troos toelig 
(én bemiddel) (Louw 1998:8). Dít is wat die pastorant uiteindelik 
bemagtig om getroos te lewe.

PRAKTIESE GESTALTES VAN TROOS: 
ENKELE MERKERS VIR ‘N PASTORAAL-

NARRATIEWE BENADERING TOT PERSONE 
MET ROUSMART

In die lig van voorafgaande kan daar nou gepoog word om 
aan te dui watter gestalte troos in die pastoraal-terapeutiese 
begeleiding van die treurende persoon kan aanneem. 

‘n Goeie verhouding
Bryant-Jefferies (2006:9) maak die gevolgtrekking dat ‘[b]y 
offering someone a non-judgemental, warm and accepting, 
and authentic relationship, that person can grow into a fresh 
sense of self in which their potential as a person can become 
more fulfilled’. ‘n Pastoraal-narratiewe benadering veronderstel 
naamlik dat die pastor bereid sal wees om in ‘n  opregte 
verhouding met die pastorant te tree, wat die ruimte skep vir 
die vertel van verhale. Volgens Veltkamp (1988:111) plaas die 
narratiewe benadering die pastor in die posisie van die hoeder 
(oppasser) van iemand se verhaal. Grondliggend hieraan is ‘n  
egte verhouding. Dít dien as die saad van troos, aangesien die 
pastor iemand is wat tyd maak en moeite doen om iemand se 
verhaal van verlies aan te hoor én daarmee te handel. 

Geestelike nabyheid
Sarot (2006:168) beweer dat troos in die pastorale hooffokus van 
geestelike nabyheid gestalte kry. Hierdie geestelike nabyheid 
word geopenbaar in die simpatie, empatie en deernis waarmee 
pastors hulle in treurende persone se situasie inlaat. Geestelike 
nabyheid kan ten beste gesien word in die wyse waarop Jesus 
by Marta en Maria met die dood van hulle broer Lasarus 
teenwoordig was (Joh 11). Jesus openbaar ‘n deernisvolle 
teenwoordigheid (Lincoln 2005:326), wat duidelik blyk uit die 
feit dat Hy saam met die susters en Jode huil (kyk Joh 11:33, 
35). Sarot (2006:172) wys daarop dat hierdie gebaar van Jesus 
uiteindelik straks belangriker as Lasarus se opwekking uit die 
dood kon wees. 

Woorde oor verlies
Die veilige ruimte van ‘n goeie verhouding en geestelike 
nabyheid baan die weg vir die aanhoor van die treurende 
persoon se narratief. Hoewel die narratiewe benadering in wese 
nie gestruktureerd is nie, meen Müller (2000:72) dat die narratief 
tóg aan die hand van verskillende bewegings kan ontvou. 
Hierdie bewegings is egter nie klinkklaar van mekaar te skei nie, 
en kan oorvleuel. Die gesprek kan selfs heen en weer tussen die 
verskillende bewegings spring. Met betrekking tot die situasie 
van verlies, sou die volgende bewegings onderskei kon word: 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
75

Brunsdon

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 7

•	 Die aanhoor van die noodverhaal 

Waarin is vertellers se nood geleë? Hoekom worstel hulle in 
hulle bepaalde situasie met hierdie verlies? Om te luister na die 
noodverhaal beteken om te probeer hoor hoekom mense staan 
waar hulle op daardie oomblik staan.

•	 Die aanhoor van die verledeverhaal

Hier word geluister na die verledeverhaal waarin die 
noodverhaal veranker is. Watter plek het die oorledene in die 
treurende persone se lewe ingeneem? Hoe verstaan hulle die 
dood, en watter verwagtings koester hulle vir ‘n  toekoms sonder 
die geliefde? Dít is enkele sake wat waardevolle insig kan bied in 
hoekom ‘n  bepaalde narratief bestaan.

•	 Die oorvertel van die verledeverhaal

Met hierdie beweging word die begin van troos as unieke 
uitkoms waarskynlik sigbaar. Die belangrike uitdaging is die 
herformulering van problematiese narratiewe en opvattings. 
Aangesien dít ook die rede is hoekom mense in negatiewe 
diskoerse vasval, moet hierdie verhale wéér vertel word terwyl 
die troosperspektiewe vanuit die Godsverhaal en die Christelike 
tradisie daarby ingeweef word. Hierdie beweging van die 
narratiewe pastoraat is ’n  opwindende onderneming.

•	 Die konstruksie van ‘n  troosvolle toekomsverhaal 

Die uitkoms van die rouproses wat in hierdie artikel voorgestaan 
word, is dié van troos. Dit beweeg weg van die veronderstelling 
dat dit die pastoraat se taak is om toe te sien dat mense ‘suksesvol’ 
rou. Die konstruksie van ‘n  troosvolle toekomsverhaal impliseer 
dat ‘n ervaring van troos gefasiliteer moet word. Voormelde 
narratiewe proses ís juis so ‘n ervaring waardeur mense op die 
pad van rou gehelp kan word, terwyl hulle nuwe betekenis aan 
die verskynsel van verlies begin heg. Die konstruksie van ‘n 
troosvolle toekomsverhaal waarin treurende persone getroos 
kan leef, word as ‘n  langtermyndoelwit in die vooruitsig gestel. 
Dit laat steeds ruimte vir ‘n oop einde aan die rouproses, wat 
erken dat ons geliefdes altyd deel van ons unieke verhale sal 
bly.

GEVOLGTREKKING
In die huidige denkklimaat wat van vaste konstrukte wegbeweeg, 
moet die pastoraat ook nuut dink oor die wyse waarop persone 
in rousmart begelei word. Pastors moet heel moontlik meer 
beskeie oor hulle rol dink, en hulle nie meer in die rol van 
geestelike meganikus sien nie, maar eerder as hoeder van mense 
se rouverhale, en as medereisiger wat bereid is om by mense 
se verhale oor die dood en hoe dit hulle raak, betrek te word. 
Om vertroostend saam te reis, is waarskynlik meer haalbaar as 
om ‘toe te sien’ dat mense ‘suksesvol klaar rou’. Hiervoor is ‘n  
pastoraal-narratiewe benadering ’n  goeie metode om troos, soos 
dit in die groot narratief oor God verwoord word, aan hartseer 
mense te bemiddel.  

LITERATUURVERWYSINGS
Amundson, J., Stewart, K. & Valentine, L., 1993, ‘Temptations of 

power and certainty’, Journal of Marital and Family Therapy 
19(2), 111–123.

Anderson, H.D. & Goolishian, H., 1988, ‘Human systems as 
linguistic systems: Preliminary and evolving ideas about 
the implications for clinical theory’, Family Process 27(4), 
371–393.

Anderson, H.D. & Goolishian, H., 1992, ‘The client is the expert. 
A not knowing approach to therapy’, in S. McNamee & K. 
Gergen, Therapy as Social Construction, pp. 24–37, SAGE, 
Londen.

Barret, C.K., 1994, The first epistle to the Corinthians, 2de uitgawe, 
A & C Black, Londen. 

Beasley-Murray, G.R., 1999, Word Biblical commentary. John, 2de 
uitgawe, Thomas Nelson  Publishers, Nashville, Tennessee.

Bezuidenhout, J.P., 2005, ‘Volwassewording as problematiek 
in pastorale konteks’, DTh-proefskrif, Universiteit van die 
Vrystaat.

Borchert, G.L., 1996, The New American Commentary, Vol 25a: John 
1–11, Broadman & Holman Publishers, Verenigde State van 
Amerika.

Brunsdon, A.R., 2006, ‘Pastoraat aan die afgetrede egpaar 
deur kanker geaffekteer. ‘n Narratiewe benadering’, PhD-
proefskrif, Universiteit van die Vrystaat.

Bryant-Jefferies, R., 2006, Counselling for death and dying. Person-
centred dialogues, Radcliffe Publishing, Oxford.

Burger, C. & Simpson, N., 1996, Poorte vir die genade, Lux Verbi, 
Kaapstad.

Camery-Hoggat, J., 2006, ‘God in the plot. Storytelling and the 
many-sided truth of the Christian faith’, Christian Scholars 
Review xxxv(4), 461–470.

Corr, C.A., Nabe, C.M. & Corr, D.M., 2003, Death and dying. Life 
and living, 4de uitgawe, Thomson Wadsworth, Belmont, 
Kalifornië.

Freeman, S.J., 2005, Grief and loss. Understanding the journey, 
Thomson Brooks/Cole, Belmont, Kalifornië.

Freedman, J. & Combs, G., 1996, Narrative therapy. The social 
construction of preferred realities, Norton, New York.

Freedman, J. & Combs, G.,  2002, Narrative therapy with couples 
… and a whole lot more!, Dulwich Centre Publications, 
Adelaide. 

Ganzevoort, R.R., 2001, Reconstructies: Praktisch-theologisch 
onderzoek naar de verhalen van mannen over seksueel misbruik 
en geloof, Kok, Kampen.

Ganzevoort, R.R., 2006, ‘The social construction of revelation’, 
International Journal of Practical Theology 8(2), 1–14.

Ganzevoort, R.R. & Visser, J., 2007, Zorg voor het verhaal: 
Achtergrond, methode en inhoud van pastorale begeleiding, 
Meinema, Zoetermeer.

Hagman, G., 2001, ‘Beyond decathexis: Towards a new 
psychoanalytic understanding and treatment of 
mourning’, in R.A. Neimeyer (red.), Meaning reconstruction 
& the experience of loss, pp. 13–32, American Psychological 
Association, Washington.

Hanson, P.D., 1995, Interpretation. A Bible commentary for teaching 
and preaching. Isaiah 40-66, John Knox Press, Louisville.

Janse van Rensburg, J., 1996, ‘Verbond en pastoraat. Perspektiewe 
vir die ontwerp van ‘n paradigma’, NGTT XXXVIII, 152–
165.

Janse van Rensburg, J., 2000, The paradigm shift, Van Schaik, 
Pretoria.

König, A., 2002, God, waarom lyk die wêreld só?, Lux Verbi BM, 
Parow.

Kotzé, E. & Kotzé, D.J., 1997, ‘Social construction as a postmodern 
discourse: An epistemology for conversational therapeutic 
practice’, Acta Theologica 17(1), 27–50.

Kübler-Ross, E., 1969, On death and dying, Macmillan Ltd, New 
York.

Kübler-Ross, E. & Kessler, D., 2005, On grief and grieving: finding 
the meaning of grief through the five stages of loss, Simon & 
Schuster, Londen.

Lee, J.A., 2004, ‘Agency and purpose in narrative therapy: 
Questioning the postmodern rejection of metanarrative, 
Journal of Psychology and Theology 32(3), 221–231.

Lincoln, A.T., 2005, The Gospel according to St. John, Hendrickson 
Publishers Inc., New York.

Louw, D.J., 1998, Pastoraat as vertolking en ontmoeting, 3de uitgawe, 
Lux Verbi, Kaapstad. 

Marx, J., 2007, ‘Pastorale berading aan kinders met onverwerkte 
rousmart’, MA-verhandeling, Noordwes-Universiteit.

Middleton, J.R. & Walsch, B.J., 1995, Truth is stranger than it used 
to be: Biblical faith in a postmodern age, Intervarsity Press, 
Illinois.

Milner, J. & O’Byrne, P., 2002, Brief Counselling. Narratives and 
solutions, Palgrave, New York.

Morgan, A., 2000, What is narrative therapy?, Dulwich Centre 
Publications, Adelaide.

Müller, J., 2000, Reisgeselskap, Lux-Verbi. BM, Wellington.
Müller, J., 2005, ‘A postfoundationalist, HIV-positive practical 

theology’, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 20(2), 72–88.



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #275

Troos as unieke uitkoms in ŉ pastoraal-narratiewe benadering tot rousmart

Nadeau, J.W., 1998, Families making sense of death, Sage 
Publications, Thousand Oaks.

O’Hanlon, B., 1994, ‘The third wave. Can a brief therapy open 
doors to transformation?’, The Family Networker Nov/Dec, 
19–29. 

Parry, A., 1991, ‘A universe of stories’, Family Process 30, 37–54.
Pembroke, N., 2006, Renewing pastoral practice. Trinitarian 

perspectives on pastoral care and counselling, Ashgate 
Publishing Limited, Aldershot. 

Pieterse, H., 1993, Praktiese teologie as kommunikatiewe 
handelingsteorie, RGN-Uitgewers, Pretoria.

Polspoel, A., 2006, ‘Troost bij sterven en rouw’, Praktische 
Theologie 33(2), 182–187.

Rossouw, P.J., 1991, ‘Die diakonologie – Teologiese basisvrae’, 
Tydskrif vir Christelike Wetenskap 1/2, 120–133.  

Sarot, M., 2006, ‘En Jezus weende. Kleine filosofie van de troost’, 
Praktische Theologie 33(2), 165–172.

Senekal, D.P., 2006, ‘Die funksionering van Bybelse inhoude in 
’n narratief-pastorale gesprek’, Praktiese Teologie in SA 21(2), 
134–146.

Smith, W. & Dreyer, Y., 2000, ‘Pastoraat in rousmart as bewuste 
kommunikasie van die emosies van rousmart’, HTS 
Teologiese Studies/Theological Studies 56(1), 273–294. 

Spiegel, Y., 1977, The grief process, Abingdon Press, Nashville, 
Tennessee.

Vol. 65    No. 1     Page 7 of 7 7

Stassen, S.L., 2004, ‘Die benutting van die Rutverhaal in die 
pastoraal-terapeutiese begeleiding van onderdrukte en 
getraumatiseerde vroue’, MTh-verhandeling, Universiteit 
van die Vrystaat.

VanGemeren, W.A. (red.), 1997, New international dictionary of 
Old Testament theology and exegesis, vol. 1, Zondervan, Grand 
Rapids.

Van Knippenberg, T., 2006, ‘Troost en religie’, Praktische Theologie 
33(2), 173–182.

Van Wyk, C. & Marais, F., 2005, ‘Ore om God se alternatiewe 
verhaal te hoor’, Kruisgewys 5(3), 17–20.

Veltkamp, H.J., 1988, Pastoraat als gelijkenis: De gelijkenis als model 
voor pastoraal handelen, Kok, Kampen.

Venter, C.J.H., 1991, ‘“Jou enigste troos”: Pastorale perspektiewe 
en motiewe uit die Heidelbergse Kategismus’, In die Skriflig 
25(1), 47–49. 

White, M. & Epston, D., 1990, Narrative means to therapeutic ends, 
W.W.W. Norton & Co., New York.

Wright, H.N., 2003, Crisis and trauma counselling, Regal Books, 
Ventura, Kalifornië.

Zodhiates, S., 1993 (red.), The complete Word study dictionary. New 
Testament, AMG Publishers, Chattanooga, Tennessee. 


