
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #179

DIE ONTWIKKELING VAN DIE MENSLIKE BEWUSSYN: TEORIEË OOR DIE 
ONTWIKKELING VAN MENSLIKE BEWUSSYN – DIE ONTDEKKING VAN DIE 

‘MISTERIE VAN DIE SIEL’

ABSTRACT
The development of the human consciousness: Theories of the development of 

human consciousness – discovering the ‘mystery of the soul’

A number of theories on the development of human consciousness have tried to incorporate all 
views on the subject into one integral theory. However, Ken Wilber is the fi rst philosopher who 
managed to combine the external with the internal fi elds of study. Using Wilber’s integral theory, 
a number of researchers developed their own theories in their fi eld of speciality. Jim Marion used 
Wilber’s development theory to show the evolution of consciousness from a Christian perspective. 
Steve McIntosh, an integral philosopher, takes Wilber’s ideas further, and even criticises him on 
a few points. Another important researcher following Wilber is Andre Marquis, who developed 
an integral questionnaire to help pastors gauge clients’ problems. James Fowler, Clare Graves and 
Bill Plotkin also researched the evolution of human consciousness. This article examines each of 
these researchers, and concludes with a glance at several viewpoints on the soul and the mystical 
union with God.

Author: 
Ignatius (Naas) W. Ferreira1

Affi liation:
1Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
Ignatius (Naas) W. Ferreira

e-mail:
naasf@mweb.co.za

Postal address: 
Posbus 12402, Elspark 1418, 
Suid-Afrika

Keywords: 
‘Teorie van Alles’; Laszlo; 
Spiral Dynamics-teorie; 
ontwikkelingsteorieë; 
Christen-mistici

Dates:
Received: 23 April 2009
Accepted: 4 Aug. 2009
Published: 07 Oct. 2009

How to cite this article:
Ferreira, I.W., 2009, ‘Die 
ontwikkeling van die 
menslike bewussyn: Teorieë 
oor die ontwikkeling 
van menslike bewussyn 
– die ontdekking van die 
‘misterie van die siel’, HTS 
Teologiese Studies/Theological 
Studies 65(1), Art. #179, 6 
pages. DOI: 10.4102/hts.
v65i1.179

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Note:
Hierdie is ‘n verwerking 
van ‘n deel van I.W. Ferreira 
se MTh-verhandeling 
getiteld ‘Die relevansie van 
Ken Wilber se integrale 
ontwikkelingsteorie 
vir die pastoraat’ onder 
artikelleiding van prof  dr 
Yolanda Dreyer, voorgelê 
en aanvaar in Augustus 
2008 deur die Departement 
Praktiese Teologie, Fakulteit 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria.

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 7

INLEIDING
Daar bestaan ‘n hele aantal teorieë oor die ontwikkeling van die menslike bewussyn, maar baie min 
daarvan is werklik oorkoepelend. Een poging tot ‘n sogenaamde ‘Teorie van Alles’ is dié van Ervin 
Laszlo (2004). Laszlo (2004:3) reken dat ‘n Teorie van Alles, wat op energie steun, wél moontlik is: ‘We 
discovered a time-honored concept – the concept of a universe that is made up neither of just vibrating 
strings, nor of separate particles and atoms, but instead constituted in the embrace of continuous fi elds 
and forces that carry information as well as energy.’ Dié eeue oue konsep staan volgens Laszlo (2004:3) 
bekend as ‘the akashic fi eld’. Die teorie konsentreer egter net op die uiterlike of derdepersoonsperspektief. 
Ken Wilber (2006:290), ‘n integrale fi losoof, is krities oor Laszlo se siening: ‘You can’t simply give a 3rd-
person description of your allegedly integral reality without giving the 1st-person injunctions that will 
transform consciousness to the levels from which that reality can be seen.’   

Tog is daar ander eksponente wat van Ken Wilber se integrale ontwikkelingsteorie gebruik maak, of 
waarvan Ken Wilber gebruik gemaak het, wat baie meer omvattend is. Die eerste drie ontwikkelingstelsels 
wat vir hierdie artikel belangrik is, is dié van Jim Marion (2000), Andre Marquis (2008) en Steve McIntosh 
(2007). Marion pas Wilber se kwadrantteorie op die Christen se ontwikkeling toe, terwyl Marquis dit 
gebruik om ‘n vraelys te ontwerp wat ‘n terapeut/pastor kan gebruik om meer inligting oor ‘n kliënt/
lidmaat in te win. McIntosh pas die integrale teorie op die fi losofi e toe, en kritiseer selfs vir Wilber. 
‘n Vorige artikel (Ferreira 2008) het die verskillende ontwikkelingslyne bekendgestel; hierdie artikel 
verwys na twee daarvan. Die eerste is die waardelyn, wat deur Claire Graves ontwikkel en deur Don 
Beck en Christopher Cowen (2006) gepopulariseer is. Die tweede waardelyn is die spirituele, waarop 
James Fowler (1995) nader ingaan. Die laaste teorie waarna dié artikel verwys, is dié van Bill Plotkin 
(2008) wat bepaalde argetipes op elke ontwikkelingsvlak van nader bekyk. Die artikel sluit af met ‘n blik 
op verskeie sienings van die siel en die eenheid met God. Deurentyd word die onderwerp ook vanuit 
die hoek van Christen-mistici beskou. 
   

ROLSPELERS
Andre Marquis is medeprofessor in Berading en Menslike Ontwikkeling aan die Universiteit 
van Rochester, New York, en konsentreer op terapie, dosering en navorsing vanuit ‘n integraal-
konstruktiewe perspektief. Hy het reeds ‘n aantal artikels in samewerking met Ken Wilber gepubliseer, 
en dien tans as mederedakteur van The handbook of integral psychotherapy. Sy groot bydrae vir die doel 
van hierdie artikel is sy boek The integral intake: A guide to comprehensive idiographic assessment in integral 
psychotherapy wat in 2008 verskyn het. Hierin ontwikkel Marquis ‘n integrale vraelys wat kliënte op 
‘n gestruktureerde gesprek help konsentreer, terwyl dit ook die terapeut help vasstel of die kliënt se 
probleem op die subjektiewe, innerlike enkelvouds- of meervoudsvlak lê, of eerder op die objektiewe, 
uiterlike enkelvouds- of meervoudsvlak tuishoort. Dit stel die terapeut/pastor in staat om die lidmaat 
verder te begelei. ‘n Volgende artikel sal die vraelys aanpas om as riglyn vir integrale pastors te dien. 
Marquis (2008:27) verduidelik sy benadering soos volg: ‘[W]hen seeking to understand the phenomenon 
of a client, each of these four perspectives  yields different meanings and information necessary for a complete 
understanding.’ Hierdie beskouing beteken dat nie een van die vier perspektiewe tot ‘n ander perspektief 
gereduseer kanword sonder om die wesenlike waarde van die vorige siening te wysig nie.  

Jim Marion is ‘n ander rolspeler op dié gebied. Hy is ‘n advokaat in Washington DC, maar ná sy 
adolessente mistieke ervaring het hy vir die priesterdom in die Katolieke Kerk gestudeer, waar 
sy mistieke belewenisse verdiep het, maar sy vertroue in die kerk terselfdertyd ‘n geweldige knou 
gekry het. Ken Wilber sê in sy voorwoord tot Marion se boek Putting on the mind of Christ: The inner 
work of Christian spirituality (2000:xi): ‘Jim Marion is one of the pioneers in applying this more integral 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
79

Ferreira

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 7

understanding of the Christian spiritual path.’ Daarom is Marion 
se vertolking van die integrale spiritualiteit uiters belangrik vir 
die Christen-pastor én dus vir hierdie artikel. Die kern van sy 
teologie is die koninkryk van God, maar nie soos dit tradisioneel 
beskou word nie. Die basileia tou theou is vir Marion nie die plek 
waarheen gelowiges ná hulle dood gaan nie, maar die hoogste 
vorm van die ontwikkeling van die mens se bewussyn (Marion 
2000:13–14): ‘The nondual consciousness that is the vision of the 
Kingdom of Heaven is the highest stage in the growth of human 
consciousness from infancy to full spiritual maturity.’  

  
Marion (2000:183) wys dan met verwysing na verskeie 
Christen-mistici, hoe die pad na die koninkryk loop, en wat 
die Christen behoort te doen om daar uit te kom. Marion se 
nege vlakke van ontwikkeling is soos volg: argaïese bewussyn 
by babas, magiese bewussyn by kinders, mitiese bewussyn by 
pre-adolessente, rasionele bewussyn, visie-logiese bewussyn, 
psigiese bewussyn, subtiele bewussyn, oorsaaklike bewussyn 
(Christus-bewussyn) en niedualistiese bewussyn (koninkryk 
van God). Nadat hy die eerste sewe vlakke bespreek het, gaan 
Marion oor tot ‘n uiteensetting van die laaste twee mistieke 
vlakke vanuit ‘n Christelike perspektief: ‘Christ Consciousness 
is the Christian term for causal consciousness. At this level the 
Christian is identified with his or her true Christ Self, which 
is seen as the spiritual union with God the Creator.’ Volgens 
Marion (2000:197) is die volgende vlak die koninkryk van God 
self, wat die doel van alle Christene behoort te wees. Hierdie 
artikel sal later daarby stilstaan. 

Steve McIntosh is eweneens ‘n belangrike rolspeler in dié 
verband. Hy is ‘n integrale filosoof en ‘n prokureur, en besit 
verskeie maatskappye. Hy is ook een van die medestigterslede 
van die Integral Institute. Ter verduideliking van hoe hy die 
ontwikkeling van die bewussyn sien, en hoe dit veral die politiek 
en spiritualiteit raak, wys McIntosh (2007:153–197) daarop dat 
integrale filosofie nie sommer uit die lug geval het nie, maar 
op die skouers van reuse soos Georg W.F. Hegel, Henri-Louis 
Bergson, Alfred North Whitehead, Pierre Teilhard de Chardin, 
Jean Gebser, James Mark Baldwin, Clare W. Graves, Jürgen 
Habermas en Ken Wilber rus.

McIntosh (2007:155, 156) is meer van ‘n filosoof as ‘n geestelike, 
en kritiseer Wilber vir sy godsdienstige affiliasies: ‘Thus another 
problematic aspect of Wilber’s work is that it is often difficult 
to separate his philosophy from his religion…philosophy serves 
humanity best when it retains a certain degree of independence 
from both science and religion, while at the same time being 
informed by both of these disciplines.’ McIntosh glo dat die 
verskil tussen filosofie en godsdiens lê in die manier waarop 
teologie tot gevolgtrekkings kom, want filosowe beroep hulle 
nie op die sogenaamde “hoër  gesag” van ‘n sekere geestelike 
leier of openbaring nie. 

McIntosh (2007:239) wys daarop dat die ontwikkelingslyne 
– die kognitiewe, spirituele en waardestelsels – nie apart van 
mekaar ontwikkel nie, maar in ‘n spiraal. Vir McIntosh is die 
drie belangrikste lyne denke, waardes en lojaliteite: 

Knowledge of the spiral of development may raise the cognitive 
level of our consciousness, but in order to raise our consciousness 
permanently, and overall, in order to move our ‘center of gravity’ 
into integral consciousness, we have to raise not only our thinking, 
but also our values, and our loyalties…(and)…use this new 
perspective to improve the conditions of our world.

(McIntosh 2007:239–240)

Hy reken dus hierdie ontwikkeling geskied buite-om die 
godsdienstige oefening van meditasie, peinsgebed en 
naasteliefde. Dit is ‘n belangrike aspek om in gedagte te hou, 
veral wanneer pastors met postmoderne mense of diegene op die 
pluralistiese vlak werk. McIntosh se vlakke ignoreer die argaïese 
bewussyn by babas, aangesien kultuur eers op die volgende vlak 
begin. Sy indeling is soos volg: stambewussyn, krygerbewussyn, 
tradisionele bewussyn, modernistiese bewussyn, postmoderne 
bewussyn, integrale bewussyn en post-integrale bewussyn.

Clare W. Graves, ‘n professor in Psigologie, het volgens Beck en 
Cowan (2006:28) voorgestel dat die psigologie van ‘n volwasse 
mens beskou kan word as ‘n ‘unfolding, emergent, oscillating 
spiraling process marked by progressive subordination of older, 
lower-order behavior systems to newer, higher-order systems 
as man’s existential problems change’. Beck en Cowan (2006:3) 
beweer dit het 40 jaar geneem om hierdie spirale ontwikkeling na 
te vors en te ontwikkel, en die resultate is bepaald op bestuurders 
wêreldwyd, maar in die algemeen ook op alle wêreldburgers, 
gerig. Graves het ná die Tweede Wêreldoorlog met sy navorsing 
begin, waarna Beck en Cowan, twee van sy studente wat 
intensiewe navorsing in Noord-Amerika en Suid-Afrika gedoen 
het, Graves se werk verder ontwikkel en uitgebrei het. Die 
sleutelterm wat Beck en Cowan (2006:4) vir die vlakke gebruik, 
is ‘waarde meme’ (‘value meme’), en word só geskryf: vMEME. 
Hulle omskryf die term soos volg: ‘Such a vMEME reflects a 
world view, a valuing system, a level of psychological existence, 
a belief system, an organizing principle, a way of thinking or 
a mode of adjustment.’ Die waarde meme verteenwoordig ‘n 
kernintelligensie wat alle lewenskeuses beïnvloed. So ‘n vMEME 
kan in sowel gesonde as ongesonde vorme voorkom, is ‘n 
diskrete denkstruktuur, en kan verhelder of verdof namate die 
lewensomstandighede van die mens verander. 

Beck en Cowan (2006:6) het ses voorwaardes vir permanente 
verandering uitgewys:  

Daar moet potensiaal vir verandering wees.•	
Indien daar enige onopgeloste probleme op die laer vlak is, •	
kan groei na die volgende vlak nie plaasvind nie.
Daar moet ‘n voelbare strydigheid op die huidige vlak of •	
vMEME wees voordat verandering verwelkom kan word.
Daar moet genoegsame insig in die oorsake van die •	
strydigheid wees sowel as ‘n bewustheid van moontlike 
alternatiewe oplossings vir die ongelukkigheid.
Die bepaalde versperrings vir verandering moet korrek •	
bepaal word, en dan uitgeskakel,  oorkom, geneutraliseer of 
herontwerp word.
Wanneer belangrike verandering plaasgevind het, volg ‘n •	
tydperk van verwarring, lang leerprosesse en ongemaklike 
verwerking terwyl konsolidasie plaasvind. Indien daar nie 
‘n ondersteunende kultuur gedurende dié transformasie is 
nie, sal die vMEME selde ontkiem, wat nog te sê blom.

Die Spiral Dynamics-teorie kan gebruik word om leierskap toe 
te lig en te sien hoe verandering makliker kan plaasvind. Spiral 
Dynamics gebruik hoofsaaklik kleure om die vlakke te benoem, 
maar gebruik ook die volgende as subtitels: 

Instinktiewe BEIGE •	 vMEME (‘SurvivalSense’)
Stamgerigte PERS•	  vMEME (‘KinSpirits’)
Egosentriese ROOI •	 vMEME (‘PowerGods’)
Doelgerigte BLOU •	 vMEME (‘TruthForce’)
Strategiese ORANJE •	 vMEME (‘StriveDrive’)
Relativistiese GROEN •	 vMEME (‘HumanBond’)
Sistemiese GEEL •	 vMEME (‘FlexFlow’)
Holistiese TURKOOIS •	 vMEME (‘GlobalView’) 

Wat hierdie ontwikkeling-psigologie betref, word James W. 
Fowler (saam met Lawrence Kohlberg, Carol Gilligan en Daniel 
J. Levinson) as een van die baanbrekers beskou. Hy het sy 
aanvanklike navorsing in die jare sewentig begin, en in Stages 
of faith: The psychology of human development and the quest for 
meaning (Fowler 1995) die resultate daarvan op skrif gestel. Uit 
sy navorsingsgroep se antwoorde op vrae soos ‘Het die lewe 
betekenis of doel vir jou?’ en ‘Watter gebeurtenisse het jou doel 
vir die lewe bevestig?’, het Fowler ses hiërargiese strukture 
bepaal. Sy navorsing gaan nie soseer oor die bewussyn nie, maar 
oor die mens se geloof (‘faith’), wat nuwe probleme na vore 
bring. Daarom sê Fowler (1995:15) die volgende: ‘Faith, rather 
than belief or religion, is the most fundamental category in the 
human quest for relation to transcendence. Faith, it appears, 
is generic, a universal feature of human living, recognizably 
similar everywhere despite the remarkable variety of forms and 
contents of religious practice and belief.’



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #179

Teorieë oor die ontwikkeling van menslike bewussyn – die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 7

Geloof is dus nie ‘n afsonderlike sy van die lewe nie, maar ‘n 
oriëntasie van die persoon in sy geheel, wat die mens se hoop, 
gedagtes en dade rigting en betekenis gee. Fowler se gebruik van 
die fi ktiewe gesprek tussen Lawrence Kohlberg, Erik Erikson 
en Jean Piaget is insiggewend, waar elkeen sy eie invalshoek 
gebruik om aan die ontwikkeling van die menslike bewussyn 
uitdrukking te gee. Fowler toets telkens sy teorie aan die hand 
van die praktyk met uitgebreide verslae, veral van ene Mary 
(1995:218–268). Wys daarop dat bekering, oftewel ‘conversion’, 
met die verandering van die inhoud van geloof te doen het: 

Conversion is a signifi cant recentering of one’s previous conscious 
or unconscious images of value and power, and the unconscious 
adoption of a new set of master stories in the commitment to reshape 
one’s life in a new community of interpretation and action.

Fowler (1995:281–282)

Bekering kan op enige van die ontwikkelingsvlakke óf tussen 
die oorgange plaasvind.   

Hoewel nie alle ‘bekerings’ noodwendig die weg na ‘n volgende 
vlak baan nie, bly dit een van die belangrikste stappe. ‘n 
Probleem ontstaan wanneer die gelowige van die mitiese vlak 
na die rasionele, pluralistiese of holistiese vlakke beweeg, want 
dáár is weinig pastorale ondersteuning van die kerk. Fowler deel 
sy siening van die geloofsontwikkeling soos volg in: intuïtief-
projektief (magies), mities-letterlik, sinkretisties-konvensioneel, 
individuasie-refl eksief, konjunktief en universeelbaar.

Bill Plotkin is ‘n eko-psigoloog wat besorg is oor die gebrek aan 
groei en volwassenheid in die wêreld. In sy eerste boek (Plotkin 
2003:1), Soulcraft: Crossing into the mysteries of nature and psyche, 

spreek hy sy kommer só uit: ‘Contemporary society has lost 
touch with soul and the path to psychological and spiritual 
maturity, or true adulthood. Instead, we are encouraged to 
create lives of predictable security, false normality, material 
comfort, bland entertainment, and the illusion of eternal youth.’ 
Die lewe nooi ‘n mens om op verskillende maniere te groei: 
fi siek, emosioneel, interpersoonlik én geestelik. Vir Plotkin 
(2003:25) vind geestelike groei in twee rigtings plaas: geeswaarts 
en sielwaarts. Plotkin omskryf siel en gees soos volg: 

By soul I mean the vital, mysterious, and wild core of our 
individual selves, an essence unique to each person, qualities found 
in layers of the self much deeper than our personalities. By spirit 
I mean the single, great, and eternal mystery that permeates and 
animates everything in the universe and yet transcends all. 

(Plotkin 2003:25)

Uiteindelik bestaan elke siel as ‘n agent van die gees. Die siel 
omvou en roep die mens na dít wat uniek in elkeen is. Die 
gees omvat en trek die mens na dít wat universeel is en gedeel 
word. Plotkin (2008:45–47) onderskei ook tussen sielsentriese en 
egosentriese gemeenskappe. ‘n Sielsentriese gemeenskap lewe 
vanuit hulle diepste wese, en is ekosentries. ‘n Egosentriese 
gemeenskap, daarenteen, lewe op die oppervlak; net vir die ‘eie 
ek’; en is ver van die natuur verwyderd. Plotkin (2008:47) som 
dit só op: ‘A partnership with soul, spirit, and nature is at the 
heart of any culture and of each of its members. The egocentric 
society cuts out its own heart and attempts to live without it.’ 
Plotkin konsentreer daarop dat die mens eers die siel binne-in 
moet ontdek. Soulcraft is ‘n uiteensetting van die ontdekking 
van die mens se siel, en hoe die mens se betrokkenheid by die 
natuur hom kan help om met die siel kennis te maak. In sy mees 

�

������
��������	�������
����	���������

����������

������
���������	�������
����	�����������

��������

������
��������������	���

�������������
����	���

������
�������������	���
�������������
������������

������
��������������	����
�������������������
��������������

����� 
�������������	����
�����!����"�������
�������������#����

�����$
�������������

����%��������������#�������	���

�����&
������������

�������������"
����#���

'�������

�(����)�

#���!���

*��������

#����������

����
+��������

+�)�����

�����

	����)�

FIGUUR 1
Bill Plotkin se Lewenswiel



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
79

Ferreira

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 7

onlangse werk gaan Plotkin (2008) selfs verder om menslike 
ontwikkeling te verduidelik. Daarin gebruik Plotkin die idee 
van die ‘Groot Wiel van die Lewe’ om die ontwikkeling van die 
mens in agt fases te toon. Elke fase het ‘n taak-, ‘n gawe- en ‘n 
belangekern. 

Plotkin skenk ook aandag aan die oorgangsfases, en bestudeer 
gemeenskapseremonies as ‘n viering van die oorgange. 
Plotkin is egter bekommerd oor die gebrek aan groei, dat die 
gemeenskap by die adolessente fase vassteek, en dat daar nie 
meer wysheid (fase 6–8) in die gemeenskap te vinde is nie. Is die 
mitologiese fase nie maar ook die adolessente fase nie? Is daar 
volwasse Christene, met ander woorde diegene wat verby die 
pluralistiese fase gevorder het, in die kerk om medegelowiges 
van leiding en wysheid te voorsien? Dít is die vrae wat Plotkin 
se werke belangrik maak vir hierdie artikel.        

Om Bill Plotkin se ontwikkelingsmodel te verstaan, moet sy 
ontwikkelingswiel van nader bekyk word. In sy oorsig oor 
die agt ontwikkelingsfases verdeel Plotkin (2008:60) die wiel 
eerstens in die vier seisoene. Daar is agt sielsentriese fases en 
nege oorgangsfases. Die oorgangsfases is binne die sirkel, en die 
sielsentriese fases aan die buitekant. Elke oorgang tussen die 
lewensfases is pynlik; dit sluit verlies in, en bring ‘n krisis vir 
die bewussyn mee. Plotkin (2008:60) beskryf die oorgange soos 
volg: ‘Not only do you usually regret leaving a stage, the leaving 
itself has challenging and unpleasant features. But the next stage 
always brings new and greater opportunities for fulfillment and 
for growing more fully human and soon enough you fall in love 
with that stage, too.’  

Bill Plotkin se lewenswiel1

Volgens Plotkin kan die ontwikkeling van die ego – die 
bewussyn self – in vier dele ingedeel word, wat saam ‘n leeftyd 
van agt fases uitmaak:  

In the first phase, corresponding to the first life stage (the Nest), 
there’s no ego. The second phase comprises the next three life 
stages – from middle childhood through adolescence, the stages of 
the primary ego. The distinguishing qualities of the primary ego 
are two: it is anchored in society, and it understands itself to be an 
agent for itself, including when it is being generous and altruistic. 
The Cocoon foments great change for the primary ego as its self-
centeredness loosens. At Soul Initiation, the ego transforms. 
Entering the collective (North) half of the Wheel, it experiences 
itself as being anchored in, and as an agent for the soul. This 
secondary ego carries us through the next three life stages, from 
early adulthood through early elderhood, the Wellspring through 
the Grove. Early elderhood is, again, a transitional stage. By the 
time of surrender, the ego has relinquished all desire to accomplish. 
The tertiary ego of the Mountain Cave experiences itself no longer 
as an active agent (for anything) but as a space in which certain 
things unfold.

(Plotkin 2008:357)

Plotkin se twee werke is dus belangrik vir hierdie artikel om die 
ontdekking en ontwikkeling van die siel te toon. In sy groeifases 
onderskei Plotkin tussen agt ontwikkelingsfases, naamlik fase 
1 – die onskuldige in die nes (vroeë kinderjare); fase 2 – die 
ontdekker in die tuin (middelkinderjare); fase 3 – die akteur 
by die oase (vroeë adolessensie); fase 4 – die wandelaar in die 
kokon (laat-adolessensie), fase 5 – die sielsvakleerling by die 
fontein (vroeë volwassenheid); fase 6 – die ambagspersoon in 
die wilde boord (laat-volwassenheid), fase 7 – die meester in die 
bos van oues (vroeë wysheid); en fase 8 – die wysgeer op die 
berg (laat-wysheid).

Elkeen van voormelde ontwikkelingsteorieë verwys op een of 
ander manier na die siel van die mens en die mistieke eenheid 
met God. Die gebruik van die woord ‘siel’ het egter bykans uit 
die Westerse psigologie, en veral die teologie, verdwyn, terwyl 
die mistieke eenheid met God in die Protestantse teologie hewig 
onderdruk en verwerp is.  

1.Grafiese voorstelling deur Hansie Hartman.

BEVINDING
Misterie van die siel
Die ‘siel’ is van belang vir hierdie artikel, aangesien dit die 
geheim van die ontwikkeling van menslike bewussyn en 
eenheid met God bevat. Thomas Moore (1992:ix) reken dat dit 
onmoontlik is om die siel te omskryf, aangesien omskrywings 
intellektuele ondernemings is. Die siel, daarenteen, verkies 
beelde. Dan sê Moore (1992:ix): ‘We know intuitively that 
soul has to do with genuineness and depth.’ Tog is daar ‘n 
‘verlies van die siel’ omdat mense dit onderdruk, en wanneer 
dít gebeur, is daar moeilikheid. Moore (1992:ix) waarsku soos 
volg: ‘When soul is neglected, it doesn’t just go away; it appears 
symptomatically in obsessions, addictions, violence, and loss 
of meaning.’ Daarom probeer hy om na die siel om te sien; 
nie om dinge wat pla uit te sny nie, maar eerder om agter te 
kom wat die siel wil. Volgens Moore (1992:5) is die siel nie ‘n 
ding nie, maar ‘a quality or dimension of experiencing life and 
ourselves. It has to do with depth, value, relatedness, heart, and 
personal substance’. Moore beskou nie die siel as ‘n voorwerp 
van godsdienstige geloof, of iets wat met onsterflikheid te doen 
het nie. Hy beweer dat sielesorg begin met waarnemings van 
hoe die siel sigself openbaar en funksioneer. 

Volgens Wayne G. Rollins (2007:25) het die Weste drie begrippe 
vir die siel op verskillende maniere gebruik: ‘[P]syche functions 
in the psychoanalytical and intellectual communities; soul, in 
religious contexts and more recently in the culture at large, 
and self, both in culture at large and more recently among 
professional psychologists.’ Rollins (2007:26) wys daarop dat 
Aristoteles die eerste is wat die woord psyche met betrekking 
tot menswees en alles wat met menswees gepaardgaan, gebruik 
het. In sy studie van historiese antieke filosofie, beweer Giovanni 
Reale (1990:202) op sý beurt dat Sokrates die een is wat alles aan 
die gang gesit het: 

The soul for Socrates was identified with our consciousness when 
it thinks and acts with our reason and with the source of our 
thinking activity and our ethical activity. In short, for Socrates the 
soul is the conscious self, it is intellectual and moral personhood.

       (Reale 1990:202)

Die psige kan objektief as die sleutel van die mens se lewe erken 
word. Vanuit die siel ontspring al die mens se handelinge. 
Volgens Reale (1990:203) beteken dit dat die versorging van die 
self die versorging van die normale persoonlike bewussyn is. 
Sokrates het ook dieper kenmerke in die siel gesien, want die siel 
regeer nie net ons gedagtes en lewens nie, maar ook dít wat ons 
aan die goddelike en spiritualiteit verbind. Plato bou voort op 
Sokrates, en glo dat die psige ewig is, omdat dit ewige waarhede 
moet ken. 

Kragtens Reale (1990:166) verleen Plato ‘n mistieke kleur aan 
Sokrates se siening deur te verduidelik dat die ‘versorging van 
die siel’ eintlik ‘reiniging van die siel’ is: ‘This purification is 
realized when the soul, going beyond the senses, is possessed by 
the pure world of the intelligible and spiritual, and communing 
with it...’ Aristoteles se siening van die siel is ‘n sintese van die 
pre-Sokratiese beskouing – die siel verenig iets intrinsiek met 
die liggaam – en Plato s’n.

Volgens Plotinus (1981:338) verkeer die siel in die driehoek van 
die Een, die Verstand (nous) en die Siel (logos). Die Een is die 
absolute bron van alle openbarings, en die nous is die eerste 
geopenbaarde. Nous is die universele verstand (‘mind’) wat 
die Siel openbaar, wat op sý beurt die universele skeppende 
beginsel onderliggend aan die struktuur van die fisiese wêreld 
is. Individuele siele is individualiserings van die Siel, wat 
aanvanklik onskeibaar was, maar in hulle gedwonge neerdaling 
in liggame die band met hulle hemelse oorsprong verloor het: 
‘So it is with the individual souls; the appetite for the divine 
Intellect urges them to return to their source…In the Intellectual, 
then, they remain with the All-Soul.’  

Volgens A.H. Almaas (2004:488) het hierdie siening twee 
belangrike implikasies: eerstens, dat die siel oorspronklik haar 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #179

Teorieë oor die ontwikkeling van menslike bewussyn – die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 7

bron en haar intelligente, spirituele volkomenheid ken, en 
tweedens, dat die siel oorspronklik een is met die oppersiel, 
oftewel die ‘All-Soul’; onafskeidbaar daarvan in die spirituele 
dimensie. Die innerlike reis terug na die oppersiel is ‘n proses 
van herinneringe wat deur losmaking van die liggaam en die 
wêreld moontlik gemaak word. Almaas sê dat Plotinus iets 
nuuts toevoeg tot die innerlike reis van die siel af na die Een 
toe:

..[w]hich is that even though the process is of knowing through 
detachment, the detachment will need at some point to be from 
knowing itself…We see here that Plotinus finds the salvation of the 
soul in complete mystical union.

(Almaas 2004:489)

Die Christelike tradisie van die siel is deur die Griekse konsepte 
van die siel beïnvloed, maar het tog op ‘n eiesoortige manier 
ontwikkel. Die siel is die niefisieke deel van die persoon; die 
persoon se psigiese self, toegerus met ‘n verstand, hart en 
wil. Almaas (2004:489)2 onderskei tóg baie duidelik tussen 
die Griekse en Christelike sienings van die siel: ‘Because 
Christianity is a revealed religion, believing in a creator God, 
and especially because of the centrality of Christ, the nature of 
the soul, her relation to the spiritual, and her development, all 
have a unique flavor. Questions of love, faith, and grace attain 
an importance not found in Greek thought.’ Hoewel daar nie 
‘n eenvormige Christelike siening van die siel is nie, is daar 
tog gemeenskaplikhede wat dit alles Christelik maak. Die siel 
is deur God geskep, en is nie ewig soos vir Plato nie. Almaas 
(2004:490) voeg by: ‘...and because of the doctrine of creation ex 
nihilo, her relation to her creator becomes an important point of 
controversy, that is finally solved in a way that gives Christianity 
much of its uniqueness.’ Vir Plotinus is die siel oorspronklik 
onskeibaar van die goddelike, en is die innerlike reis ‘n terugkeer 
na die oorsprong, wat dieselfde is as ‘n verdiepte selfkennis. 

Die manier waarop Christene die band tussen die siel en God 
opgelos het, kan as die inkarnasie van God beskou word; God se 
afdaal na die wêreld sodat die mens met Hom gemeenskap kan 
hê. Andrew Louth (1983:xiv) sien egter steeds spanning: ‘And 
yet, man is made in the image of God, and so the movement of 
ascent and descent cross one another and remain – as a fact of 
experience – in unresolved tension.’ Die siel in die Christelike 
tradisie het vele draaie geloop: van Origenes se siening van die 
onsterflikheid en goddelike oorsprong van die siel; Athanasius 
se metafoor van die siel as spieël waarin God gesien kan word; 
tot by Augustinus se innerlike reis wat selfkennis as eerste stap, 
en nie as resultaat nie, voortbring. 

Louth (1983:143) wys daarop dat dít die eerste stap na God is – 
die ontdekking van die self as ‘n spirituele wese wat die materiële 
orde inneem dog ook te bowe gaan: ‘So Augustine says: After 
going into your soul, transcend yourself. This means that in your 
soul there is something which transcends your soul, something 
immutable, namely, the divine ground.’ Vir Augustinus bevat 
die wil die kern van die siel, in plaas daarvan dat die intellek die 
sentrum van die siel is. Volgens Augustinus is alle sonde trots, 
wat begin wanneer die siel wegdraai van God om onafhanklik 
te staan. Die Middeleeue het selfs verder wegbeweeg van die 
intellek wat te bowe gegaan word. Vir Johannes van die Kruis 
(2005:107) is die innerlike reis ‘n reinigingsproses: ‘This dark 
night is an inflowing of God into the soul, which purges it 
from its ignorances and imperfections, habitual and spiritual, 
and which is called by contemplatives infused contemplation, 
or mystical theology.’ Moderne Protestantse mistici glo dat die 
siel met die goddelike gevul is, en in dié verband beweer Sidney 
Spencer (1969:244, 279) soos volg: ‘There is something in the soul 
that is uncreated and uncreatable…There is a divine element in 
us, which is the inmost essence of the soul.’     

2.Die res van die gedeelte oor die Christelike siening van die siel word aan die 
hand van A.H. Almaas se The inner journey home (2004) bespreek, tensy anders 
vermeld.  

Aan die begin van die 20ste eeu het die woord ‘psige’ 
problematies geword, en is daar daarvan afstand gedoen. Rollins 
(2007:27) haal die volgende gesegde aan: ‘Pity poor psychology, 
first it lost its soul, then its mind, then consciousness, and now it 
is having trouble with behavior.’ Pogings om die sin van psige 
terug te wen ten spyt, vra Rollins hoekom die psige/siel so 
moeilik is om te omskryf: 

First, it is itself intangible, despite the tangibility of its effects. 
Second, it is partly unconscious, which by definition means 
a good portion of it is in hiding and difficult to observe. Third, 
the instrument we use to observe the psyche/soul is the psyche/
soul itself, so that it serves both as subject and object, inviting 
unavoidable subjective distortion. As James Hillman observes, 
“The soul can be an object of study only when it is also recognized 
as the subject studying itself by means of the fictions and metaphors 
of objectivity”.

(Rollins 2007:28)

Ten spyte van die probleme wat die ontasbaarheid van die siel 
meebring, bly die psige ‘n werklikheid wat ondersoek moet 
word. Die woord ‘siel’ het ‘n soortgelyke geskiedenis. Die woord 
‘soul’ het deur die vertaling van die Griekse woord psyche, die 
Latynse anima, en Seele in Duitse psigoanalitiese verband, deel 
van die Engelse taal geword. Die woord het ‘n meer komplekse 
en problematiese geskiedenis as psyche, aangesien die 
Engelssprekende wêreld dit volgens Rollins (2007:29) uitsluitlik 
as ‘n verwysing na ‘the disembodied self before or after death’ 
gebruik. Vir die eerste driekwart van die 20ste eeu was die 
woord ‘siel’ ook grootliks afwesig van psigoanaliste en teoloë se 
diskoers. Die siel se terugkeer is volgens Rollins (2007:31) toe te 
skryf aan die postmoderne bewussyn en dié se agterdog jeens die 
positivistiese en wetenskaplike benadering tot behaviorisme. 

Die term ‘self’ het ‘n soortgelyke geskiedenis as psyche en ‘siel’. 
Rollins (2007:33) wys daarop dat die geskiedenis van psigologie 
en filosofie toon dat die drie woorde psyche, ‘siel’ en ‘self’ weer 
as keuseterme gebruik word met verwysing na die ‘total system 
of conscious and unconscious life in the human personality, 
adding credence to the salient biblical question, ‘What does it 
profit a person if he gains the whole world and loses his soul 
(psyche)?’ (Mark 8:36).’ Die Afrikaanse Bybelvertaling van 1990 
blyk steeds bevooroordeeld te wees teenoor die woord ‘siel’; in 
plaas daarvan, praat die vertaling eerder van ‘lewe’. Hierdie 
artikel sou dus ‘n betoog wou lewer vir die terugkeer van 
die gebruik van die woord ‘siel’ as noodsaaklike faktor in die 
ontwikkeling van die menslike bewussyn.      

Mistieke eenheid
Al bogenoemde ontwikkelingsteorieë   se hoogste ontwikkelings-
vlakke is die mistieke, oftewel die integrale en transpersoonlike 
vlakke waar eenheid met God ervaar word. Dit is ook een van 
die mees verwaarloosde vlakke in die Protestantse teologie. 
Alan Watts (1971:xiii), die bekende Zen-mistikus wat eers ‘n 
Anglikaanse teoloog was, voer in dié verband aan: ‘A Christianity 
which is not basically mystical must become either a political 
ideology or a mindless fundamentalism.’  Dorothee Soelle, ‘n 
Duitse teoloog en een van die min moderne Protestantse teoloë 
wat by die mistieke aanklank vind, erken: 

What enticed me to the lifelong attempt to think God was neither 
the church, which I experienced more as a stepmother, nor the 
intellectual adventure of post-Enlightenment theology…It is the 
mystical element that will not let go of me. In a preliminary way, 
I can simply say that what I want to live, understand, and make 
known is the love for God.

(Soelle 2001:1)

Watts ondersteun Soelle in soverre die liefde vir God die 
belangrikste aspek van ‘n mistieke lewe is, maar die mistieke 
godsdiens is nie vir hom ‘n tegniek of resep wat menslik 
toegepas kan word nie. Dit is ‘n handeling van die Heilige Gees: 
‘Mysticism is necessary; you must love God with your entire 
being – but it cannot be achieved by imitation.’ (Watts 1971:16)   



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
79

Ferreira

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 7

Soelle (2001:1) wys daarop dat alle godsdienste ‘n eenheid 
van drie elemente voorstel, naamlik die institusionele, die 
intellektuele en die mistieke: ‘The historical-institutional 
element addresses itself to mind and memory; in Christianity it 
is the ‘Petrine’ dimension. The analytical-speculative element is 
aligned with reason and the apostle Paul. The third element, the 
intuitive-emotional one, directs itself to the will and the action 
of love. It represents the Johannine dimension.’ 

Die verteenwoordigers van ál drie elemente is geneig om 
hulleself as die absolute waarheid te verklaar en die ander tot 
die periferie te rangeer. Sonder ‘n wedersydse verhouding 
tussen die drie elemente, kán godsdiens nie voortbestaan nie. 
Sedert die eerste kerkvaders, het die Katolieke Kerk baie mistici 
opgelewer wat hulle direkte ervarings van God in simboliese 
taal verwoord het, en vir hulle ‘andersheid’ het baie op die 
brandstapel gesterf. Hulle het verby die institusionele kerk en 
klassieke teïsme beweeg op soek na ‘n persoonlike ervaring 
met God. ‘n Bekende mistikus, Johannes van die Kruis, het dié 
geestelike ontwikkeling moeilik dog verhelderend gevind:  

Into this dark night souls begin to enter when God draws them 
forth from the state of beginners – which is the state of those 
that meditate on the spiritual road – and begins to set them in 
the state of progressives – which is that of those who are already 
contemplatives – to the end that, after passing through it, they may 
arrive at the state of the perfect, which is that of the Divine union 
of the soul with God. 

(Kruis 2005:36)

Hierdie verlange na God, of om aan God te dink, of om God lief 
te hê, is die kern van die mistieke. Bernard McGinn (2006:427), ‘n 
emeritusprofessor aan die Divinity School van die Universiteit 
van Chicago, som die ervaring van mistici soos volg op: 
‘Becoming one with God has often been seen as the defining 
characteristic of mysticism, although the ways that mystics have 
described their sense of God’s direct presence have been quite 
varied.’ Wayne Teasdale (1999:3) vertel die anekdote van die 
fisikus Stephan Hawking wat blykbaar gesê het dat mistisisme 
vir diegene is wat nie somme kan maak nie. Teasdale se vriend, 
George Cairns, het teruggekap: ‘Mystics are people who don’t 
need to do the math. They have direct experience.’ Hierdie 
direkte ervaring is nie as gevolg van ‘n lang soektog na God in 
verskeie godsdienste, in die Bybel, of in kloosters in die hoogste 
berge nie, maar die erkenning van God ín ons. Watts (1971:17) 
wys daarop dat God ooglopend en onvermydelik en só naby is, 
dat die mens nie eens bewus is van God se teenwoordigheid nie: 
‘To try to see God is like trying to look at your own eyes, for he is 
nearer to us than we are to ourselves.’ Dít is wat Meester Eckhart 
(McGinn 1986:270) ook gesê het: ‘The eye in which I see God is 
the same eye in which God sees me. My eye and God’s eye are 
one eye, one seeing, one knowing and one loving.’   

Indien eenheid met God die uiteindelike doel van geloof is, of 
soos Jesus gelowiges in Matteus 6:33 opgeroep het: ‘Nee, beywer 
julle eers vir die koninkryk van God en vir die wil van God’, kán 
gelowiges nie anders as om tot op die mistieke vlakke te groei 
nie. Pastors het dus ‘n roeping om gelowiges op hierdie pad te 
begelei. Indien gelowiges nie kerklike ondersteuning op hierdie 
pad kry nie, sal hulle dit op ander plekke gaan soek. Watts  het 
vroeg reeds gewaarsku: 

If Christian groups cannot or will not provide mystical religion, 
the work will be (and is already being) done by Hindus, Buddhists, 
Sufis, unaffiliated gurus, and growth centers. Churchmen can no 
longer afford to laugh these things off as cultish vagaries for goofy 
and esoteric minorities – as if any intensive practice of religion 
had ever, anywhere at any time, been of interest to the majority 
of people.   

(Watts 1971:xxi)

Daarenteen het Oosterse godsdienste soos die Vedanta lank 
voor Jesus reeds die ontwikkeling van die bewussyn en die 
eenwording met God ondersoek. Een van die belangrikste 
Hindoegeskrifte, die Bhagavad Gita, wat die gesprek tussen 

Sri Krishna en die held Arjuna uitbeeld, beskryf die stryd om 
beheer oor die self te verkry, en om sodoende die hoogste vlak 
te bereik. Volgens Eknath Easwaran (2007:21) vind die gesprek 
plaas ‘in the depths of consciousness and that Krishna is not 
some external being, human or superhuman, but the spark 
of divinity that lies at the core of the human personality’. Die 
eienskappe van gelowiges op die pad van die mistieke is anders 
as die eienskappe van die valse self. Teasdale verduidelik die 
probleem van die egogedrewe lewe en die vereenselwiging met 
die valse self soos volg: 

We begin building the false sense of self in early infancy, out of 
fears stemming from our great vulnerability. From the beginning, 
we have innate needs for security, love, and control. Our need for 
security is related to our survival. As infants, if our biological 
needs are not always promptly met, we translate this emotionally 
as ‘nobody cares, so I will have to fend for myself’.  

(Teasdale 1999:107)

Teasdale (1999:109–164) noem nege eienskappe van ware mistici 
wat hulle van die valse self onderskei. Die eerste drie handel 
oor die karakter van die mistikus. Die eerste karaktertrek is ‘n 
volle funksionele morele vermoë. Tweedens toon die mistikus 
solidariteit met alle lewende wesens. Derdens is daar ‘n diepe 
oortuiging van geen geweld teenoor die lewe nie. Die volgende 
drie eienskappe gaan oor die innerlike spirituele praktyk van 
die mistikus. Die eerste spirituele praktyk is nederigheid, wat 
mense eerlik hou. Die volgende is geestelike oefening, wat 
gebed en meditasie insluit. Die derde is ‘n volwasse selfkennis 
en die vermoë om tussen die ware en valse self te onderskei. 
Die laaste drie eienskappe van mistici handel daaroor dat hulle 
nie wêreldvreemd is nie. Daarom is ‘n eenvoudige leefwyse 
eerstens noodsaaklik. Het Gandhi nie gesê ons moet eenvoudig 
leef sodat ander eenvoudig kan bestaan nie? Tweedens is mistici 
se optrede in die wêreld onselfsugtig en vol barmhartige dade. 
Laastens openbaar mistici ook ‘n profetiese stem in die wêreld, 
en kan hulle nie toekyk hoe onreg hoogty vier nie. Daarom is 
hulle profetiese stem nodig.            

Die ontwikkeling van die menslike bewussyn behoort die 
gelowige by die mistieke vlakke uit te bring, maar ongelukkig 
beskik die kerk dikwels nie oor die kennis en gereedskap om 
Christene in die evolusie van hulle bewussyn te ondersteun 
nie. Hierdie artikel poog dus eerstens om die ontwikkeling 
van die bewussyn aan die pastor bekend te stel; tweedens om 
die siel na die diskoerse en praktyk van die pastoraat terug te 
bring; en derdens om die noodsaaklikheid van die mistieke 
ontwikkelingsvlakke vir die pastoraat te onderstreep.          

LITERATUURVERWYSINGS
Almaas, A.H., 2004, The inner journey home: Soul’s realization of 

the unity of reality,  Shambhala, Boston/Londen.
Beck, D.E. & Cowan, C.C., 2006, Spiral dynamics: Mastering 

values, leadership, and change, Blackwell Publishing, Malden, 
Massachusetts.

Easwaran, E., 2007, The Bhagavad Gita, inl. en vertl E. Easwaran, 
Nilgiri Press, Tomales, Kalifornië.

Ferreira, I.W., 2009, ‘Die ontwikkeling van die menslike 
bewussyn: Die postmoderne vraag na God’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 65(1), Art. #178, 6 pages. DOI:

       10.4102/hts.v65i1.178
Fowler, J.W., [1981] 1995, Stages of faith: The psychology of human 

development and the quest for meaning, HarperCollins, New 
York. 

Johannes van die Kruis, [1591] 2005, Dark night of the soul, vertl 
E.A. Peers, Image Books/ Doubleday, New York/Londen. 

Laszlo, E., 2004, Science and the Akashic field: An integral theory of 
everything, Inner Traditions, Rochester, Vermont.

Louth, A., 1983, The origins of the Christian mystical traditions; 
From Plato to Denys, Clarendon Press, Oxford. 

Marion, J., 2000, Putting on the mind of Christ: The inner work of 
Christian spirituality, Hampton Roads Publishing Company 
Inc, Charlottesville, Virginia.  



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #179

Teorieë oor die ontwikkeling van menslike bewussyn – die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

Marquis, A., 2008, The integral intake: A guide to comprehensive 
idiographic assessment in integral psychotherapy, Routledge, 
New York, New York.

McGinn, B. (red. & vertl), 1986, ‘Meister Eckhart: Teacher and 
preacher’, in B. McGinn , The classics of Western spirituality, 
Paulist Press, New York.

McGinn, B., 2006, The essential writings of Christian mysticism, 
Modern Library, Random House, New York.

McIntosh, S., 2007, Integral consciousness and the future of evolution: 
How the integral worldview is transforming politics, culture and 
spirituality, Paragon House, Sint Paul, Minnesota.

Moore, T., 1992, Care of the Soul: How to add depth and meaning 
to your everyday life, Piatkus Books Ltd., Londen, Groot-
Brittanje.

Plotinus, 1981, Enneads, vertl S. MacKenna, Penguin Classics, 
New York.

Plotkin, B., 2003, Soulcraft: Crossing into the mysteries of nature and 
psyche, New World Library, Novato, Kalifornië.

Plotkin, B., 2008, Nature and the human soul: Cultivating wholeness 
and community in a fragmented world, New World Library, 
Novato, Kalifornië.

Reale, G., 1990, A history of ancient philosophy: From Origin to 
Socrates, State University of New York Press, Albany.

Rollins, W.G., 2007, ‘Soul and Psyche: The Bible in psychological 
perspective’, in W.G. Rollins & D.A. Kille (reds.), Psychological 
insight into the Bible, n.p., Wm. B. Eerdmans Publishing Co., 
Grand Rapids, Michigan. 

Soelle, D., [1997] 2001, The silent cry: Mysticism and resistance, 
vertl B. & M. Rumscheidt, Mystik und Wedestand: Du stilles 
Geschrei, Augsburg Fortress, Minneapolis, Minnesota.

Spencer, S., 1969, Mysticism in world religions, Peter Smith 
Publishing, New York. 

Teasdale, W., 1999, The mystic heart: Discovering a universal 
spirituality in the world’s  religions, New World Library, 
Novato, Kalifornië. 

Watts, A., 1971, Behold the Spirit: A study in the necessity of mystical 
religion, Random House, New York.

Wilber, K., 2006, Integral spirituality: A startling new role for 
religion in the modern and postmodern world, Integral Books, 
Boston/Londen.

Vol. 65    No. 1     Page 7 of 7 7


