Original Research H

DIE ONTWIKKELING VAN DIE MENSLIKE BEWUSSYN: TEORIEE OOR DIE
ONTWIKKELING VAN MENSLIKE BEWUSSYN — DIE ONTDEKKING VAN DIE

Author:
Ignatius (Naas) W. Ferreira®

Affiliation:
'Departement Praktiese
Teologie, Universiteit van
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
Ignatius (Naas) W. Ferreira

e-mail:
naasf@mweb.co.za

Postal address:
Posbus 12402, Elspark 1418,
Suid-Afrika

Keywords:

‘Teorie van Alles’; Laszlo;
Spiral Dynamics-teorie;
ontwikkelingsteorieé;
Christen-mistici

Dates:

Received: 23 April 2009
Accepted: 4 Aug. 2009
Published: 07 Oct. 2009

How to cite this article:
Ferreira, LW., 2009, ‘Die
ontwikkeling van die
menslike bewussyn: Teorieé
oor die ontwikkeling

van menslike bewussyn

— die ontdekking van die
‘misterie van die siel’, HTS
Teologiese Studies/Theological
Studies 65(1), Art. #179, 6
pages. DOI: 10.4102/hts.
v65i1.179

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Note:

Hierdie is 'n verwerking
van ‘n deel van LW. Ferreira
se MTh-verhandeling
getiteld ‘Die relevansie van
Ken Wilber se integrale
ontwikkelingsteorie

vir die pastoraat” onder
artikelleiding van prof dr
Yolanda Dreyer, voorgelé
en aanvaar in Augustus
2008 deur die Departement
Praktiese Teologie, Fakulteit
Teologie, Universiteit van
Pretoria.

©2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

‘MISTERIE VAN DIE SIEL’

ABSTRACT
The development of the human consciousness: Theories of the development of
human consciousness — discovering the ‘mystery of the soul”

A number of theories on the development of human consciousness have tried to incorporate all
views on the subject into one integral theory. However, Ken Wilber is the first philosopher who
managed to combine the external with the internal fields of study. Using Wilber’s integral theory,
a number of researchers developed their own theories in their field of speciality. Jim Marion used
Wilber’s development theory to show the evolution of consciousness from a Christian perspective.
Steve MclIntosh, an integral philosopher, takes Wilber’s ideas further, and even criticises him on
a few points. Another important researcher following Wilber is Andre Marquis, who developed
an integral questionnaire to help pastors gauge clients” problems. James Fowler, Clare Graves and
Bill Plotkin also researched the evolution of human consciousness. This article examines each of
these researchers, and concludes with a glance at several viewpoints on the soul and the mystical
union with God.

INLEIDING

Daar bestaan ‘n hele aantal teorieé oor die ontwikkeling van die menslike bewussyn, maar baie min
daarvan is werklik oorkoepelend. Een poging tot 'n sogenaamde ‘Teorie van Alles’ is dié van Ervin
Laszlo (2004). Laszlo (2004:3) reken dat 'n Teorie van Alles, wat op energie steun, wél moontlik is: ‘We
discovered a time-honored concept — the concept of a universe that is made up neither of just vibrating
strings, nor of separate particles and atoms, but instead constituted in the embrace of continuous fields
and forces that carry information as well as energy.” Dié eeue oue konsep staan volgens Laszlo (2004:3)
bekend as ‘the akashic field’. Die teorie konsentreer egter net op die uiterlike of derdepersoonsperspektief.
Ken Wilber (2006:290), ‘n integrale filosoof, is krities oor Laszlo se siening: “You can’t simply give a 3"-
person description of your allegedly integral reality without giving the 1*-person injunctions that will
transform consciousness to the levels from which that reality can be seen.’

Tog is daar ander eksponente wat van Ken Wilber se integrale ontwikkelingsteorie gebruik maak, of
waarvan Ken Wilber gebruik gemaak het, watbaie meer omvattend is. Die eerste drie ontwikkelingstelsels
wat vir hierdie artikel belangrik is, is dié van Jim Marion (2000), Andre Marquis (2008) en Steve McIntosh
(2007). Marion pas Wilber se kwadrantteorie op die Christen se ontwikkeling toe, terwyl Marquis dit
gebruik om ‘n vraelys te ontwerp wat ‘n terapeut/pastor kan gebruik om meer inligting oor ‘n kliént/
lidmaat in te win. McIntosh pas die integrale teorie op die filosofie toe, en kritiseer selfs vir Wilber.
‘n Vorige artikel (Ferreira 2008) het die verskillende ontwikkelingslyne bekendgestel; hierdie artikel
verwys na twee daarvan. Die eerste is die waardelyn, wat deur Claire Graves ontwikkel en deur Don
Beck en Christopher Cowen (2006) gepopulariseer is. Die tweede waardelyn is die spirituele, waarop
James Fowler (1995) nader ingaan. Die laaste teorie waarna dié artikel verwys, is dié van Bill Plotkin
(2008) wat bepaalde argetipes op elke ontwikkelingsvlak van nader bekyk. Die artikel sluit af met ‘n blik
op verskeie sienings van die siel en die eenheid met God. Deurentyd word die onderwerp ook vanuit
die hoek van Christen-mistici beskou.

ROLSPELERS

Andre Marquis is medeprofessor in Berading en Menslike Ontwikkeling aan die Universiteit
van Rochester, New York, en konsentreer op terapie, dosering en navorsing vanuit ‘n integraal-
konstruktiewe perspektief. Hy het reeds ‘n aantal artikels in samewerking met Ken Wilber gepubliseer,
en dien tans as mederedakteur van The handbook of integral psychotherapy. Sy groot bydrae vir die doel
van hierdie artikel is sy boek The integral intake: A guide to comprehensive idiographic assessment in integral
psychotherapy wat in 2008 verskyn het. Hierin ontwikkel Marquis ‘n integrale vraelys wat kliénte op
‘n gestruktureerde gesprek help konsentreer, terwyl dit ook die terapeut help vasstel of die kliént se
probleem op die subjektiewe, innerlike enkelvouds- of meervoudsvlak 1é, of eerder op die objektiewe,
uiterlike enkelvouds- of meervoudsvlak tuishoort. Dit stel die terapeut/pastor in staat om die lidmaat
verder te begelei. ‘n Volgende artikel sal die vraelys aanpas om as riglyn vir integrale pastors te dien.
Marquis (2008:27) verduidelik sy benadering soos volg: ‘[W]hen seeking to understand the phenomenon
of a client, each of these four perspectives yields different meanings and information necessary for a complete
understanding.” Hierdie beskouing beteken dat nie een van die vier perspektiewe tot ‘n ander perspektief
gereduseer kanword sonder om die wesenlike waarde van die vorige siening te wysig nie.

Jim Marion is ‘n ander rolspeler op dié gebied. Hy is ‘n advokaat in Washington DC, maar nd sy
adolessente mistieke ervaring het hy vir die priesterdom in die Katolieke Kerk gestudeer, waar
sy mistieke belewenisse verdiep het, maar sy vertroue in die kerk terselfdertyd 'n geweldige knou
gekry het. Ken Wilber sé in sy voorwoord tot Marion se boek Putting on the mind of Christ: The inner
work of Christian spirituality (2000:xi): ‘Jim Marion is one of the pioneers in applying this more integral

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page1of7

6.L# 3PNV

HTS n



u Original Research

Article #179
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Ferreira

understanding of the Christian spiritual path.” Daarom is Marion
se vertolking van die integrale spiritualiteit uiters belangrik vir
die Christen-pastor én dus vir hierdie artikel. Die kern van sy
teologie is die koninkryk van God, maar nie soos dit tradisioneel
beskou word nie. Die basileia tou theou is vir Marion nie die plek
waarheen gelowiges nd hulle dood gaan nie, maar die hoogste
vorm van die ontwikkeling van die mens se bewussyn (Marion
2000:13-14): ‘“The nondual consciousness that is the vision of the
Kingdom of Heaven is the highest stage in the growth of human
consciousness from infancy to full spiritual maturity.’

Marion (2000:183) wys dan met verwysing na verskeie
Christen-mistici, hoe die pad na die koninkryk loop, en wat
die Christen behoort te doen om daar uit te kom. Marion se
nege vlakke van ontwikkeling is soos volg: argaiese bewussyn
by babas, magiese bewussyn by kinders, mitiese bewussyn by
pre-adolessente, rasionele bewussyn, visie-logiese bewussyn,
psigiese bewussyn, subtiele bewussyn, oorsaaklike bewussyn
(Christus-bewussyn) en niedualistiese bewussyn (koninkryk
van God). Nadat hy die eerste sewe vlakke bespreek het, gaan
Marion oor tot 'n uiteensetting van die laaste twee mistieke
vlakke vanuit ‘n Christelike perspektief: ‘Christ Consciousness
is the Christian term for causal consciousness. At this level the
Christian is identified with his or her true Christ Self, which
is seen as the spiritual union with God the Creator.” Volgens
Marion (2000:197) is die volgende vlak die koninkryk van God
self, wat die doel van alle Christene behoort te wees. Hierdie
artikel sal later daarby stilstaan.

Steve McIntosh is eweneens ‘n belangrike rolspeler in dié
verband. Hy is ‘n integrale filosoof en 'n prokureur, en besit
verskeie maatskappye. Hy is ook een van die medestigterslede
van die Integral Institute. Ter verduideliking van hoe hy die
ontwikkeling van die bewussyn sien, en hoe dit veral die politiek
en spiritualiteit raak, wys McIntosh (2007:153-197) daarop dat
integrale filosofie nie sommer uit die lug geval het nie, maar
op die skouers van reuse soos Georg W.F. Hegel, Henri-Louis
Bergson, Alfred North Whitehead, Pierre Teilhard de Chardin,
Jean Gebser, James Mark Baldwin, Clare W. Graves, Jiirgen
Habermas en Ken Wilber rus.

MclIntosh (2007:155, 156) is meer van 'n filosoof as ‘n geestelike,
en kritiseer Wilber vir sy godsdienstige affiliasies: “Thus another
problematic aspect of Wilber’s work is that it is often difficult
to separate his philosophy from his religion...philosophy serves
humanity best when it retains a certain degree of independence
from both science and religion, while at the same time being
informed by both of these disciplines.” McIntosh glo dat die
verskil tussen filosofie en godsdiens 1é in die manier waarop
teologie tot gevolgtrekkings kom, want filosowe beroep hulle
nie op die sogenaamde “hoér gesag” van ‘n sekere geestelike
leier of openbaring nie.

McIntosh (2007:239) wys daarop dat die ontwikkelingslyne
— die kognitiewe, spirituele en waardestelsels — nie apart van
mekaar ontwikkel nie, maar in ‘n spiraal. Vir McIntosh is die
drie belangrikste lyne denke, waardes en lojaliteite:

Knowledge of the spiral of development may raise the cognitive
level of our consciousness, but in order to raise our consciousness
permanently, and overall, in order to move our ‘center of gravity’
into integral consciousness, we have to raise not only our thinking,
but also our values, and our loyalties...(and)...use this new
perspective to improve the conditions of our world.

(MclIntosh 2007:239-240)

Hy reken dus hierdie ontwikkeling geskied buite-om die
godsdienstige oefening van meditasie, peinsgebed en
naasteliefde. Dit is ‘n belangrike aspek om in gedagte te hou,
veral wanneer pastors met postmoderne mense of diegene op die
pluralistiese vlak werk. McIntosh se vlakke ignoreer die argaiese
bewussyn by babas, aangesien kultuur eers op die volgende vlak
begin. Sy indeling is soos volg: stambewussyn, krygerbewussyn,
tradisionele bewussyn, modernistiese bewussyn, postmoderne
bewussyn, integrale bewussyn en post-integrale bewussyn.

Clare W. Graves, ‘n professor in Psigologie, het volgens Beck en
Cowan (2006:28) voorgestel dat die psigologie van ‘n volwasse
mens beskou kan word as ‘'n ‘unfolding, emergent, oscillating
spiraling process marked by progressive subordination of older,
lower-order behavior systems to newer, higher-order systems
as man’s existential problems change’. Beck en Cowan (2006:3)
beweer dit het 40 jaar geneem om hierdie spirale ontwikkeling na
te vors en te ontwikkel, en die resultate is bepaald op bestuurders
wéreldwyd, maar in die algemeen ook op alle wéreldburgers,
gerig. Graves het na die Tweede Wéreldoorlog met sy navorsing
begin, waarna Beck en Cowan, twee van sy studente wat
intensiewe navorsing in Noord-Amerika en Suid-Afrika gedoen
het, Graves se werk verder ontwikkel en uitgebrei het. Die
sleutelterm wat Beck en Cowan (2006:4) vir die vlakke gebruik,
is ‘waarde meme’ (‘value meme’), en word s6 geskryf: "MEME.
Hulle omskryf die term soos volg: ‘Such a "MEME reflects a
world view, a valuing system, a level of psychological existence,
a belief system, an organizing principle, a way of thinking or
a mode of adjustment.” Die waarde meme verteenwoordig n
kernintelligensie wat alle lewenskeuses beinvloed. So ‘'n "MEME
kan in sowel gesonde as ongesonde vorme voorkom, is ‘n
diskrete denkstruktuur, en kan verhelder of verdof namate die
lewensomstandighede van die mens verander.

Beck en Cowan (2006:6) het ses voorwaardes vir permanente
verandering uitgewys:

e Daar moet potensiaal vir verandering wees.

e Indien daar enige onopgeloste probleme op die laer vlak is,
kan groei na die volgende vlak nie plaasvind nie.

e Daar moet ‘n voelbare strydigheid op die huidige vlak of
"MEME wees voordat verandering verwelkom kan word.

e Daar moet genoegsame insig in die oorsake van die
strydigheid wees sowel as ‘n bewustheid van moontlike
alternatiewe oplossings vir die ongelukkigheid.

e Die bepaalde versperrings vir verandering moet korrek
bepaal word, en dan uitgeskakel, oorkom, geneutraliseer of
herontwerp word.

e Wanneer belangrike verandering plaasgevind het, volg ‘n
tydperk van verwarring, lang leerprosesse en ongemaklike
verwerking terwyl konsolidasie plaasvind. Indien daar nie
‘n ondersteunende kultuur gedurende dié transformasie is
nie, sal die "MEME selde ontkiem, wat nog te sé blom.

Die Spiral Dynamics-teorie kan gebruik word om leierskap toe
te lig en te sien hoe verandering makliker kan plaasvind. Spiral
Dynamics gebruik hoofsaaklik kleure om die vlakke te benoem,
maar gebruik ook die volgende as subtitels:

Instinktiewe BEIGE "MEME (‘SurvivalSense”)
Stamgerigte PERSYMEME ('KinSpirits’)
Egosentriese ROOI "MEME (‘PowerGods’)
Doelgerigte BLOU "MEME (‘TruthForce”)
Strategiese ORANJE "MEME (‘StriveDrive’)
Relativistiese GROEN "MEEME (‘HumanBond")
Sistemiese GEEL YMEME (‘FlexFlow’)
Holistiese TURKOOIS "MEME (‘GlobalView’)

Wat hierdie ontwikkeling-psigologie betref, word James W.
Fowler (saam met Lawrence Kohlberg, Carol Gilligan en Daniel
J. Levinson) as een van die baanbrekers beskou. Hy het sy
aanvanklike navorsing in die jare sewentig begin, en in Stages
of faith: The psychology of human development and the quest for
meaning (Fowler 1995) die resultate daarvan op skrif gestel. Uit
sy navorsingsgroep se antwoorde op vrae soos ‘Het die lewe
betekenis of doel vir jou?” en ‘Watter gebeurtenisse het jou doel
vir die lewe bevestig?’, het Fowler ses hiérargiese strukture
bepaal. Sy navorsing gaan nie soseer oor die bewussyn nie, maar
oor die mens se geloof (‘faith’), wat nuwe probleme na vore
bring. Daarom sé Fowler (1995:15) die volgende: ‘Faith, rather
than belief or religion, is the most fundamental category in the
human quest for relation to transcendence. Faith, it appears,
is generic, a universal feature of human living, recognizably
similar everywhere despite the remarkable variety of forms and
contents of religious practice and belief.”

Vol. 65 No. 1

Page 2 of 7

http://www.hts.org.za



Teorieé oor die ontwikkeling van menslike bewussyn — die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

Fase 6

Laat volwassenheid
Die Ambagspersoon
in die Wilde Boord

Fase 5
Vroeé volwassenheid
Die Sielvakleerling

Inwydin
by die Fontein wyaing

Siel -
Inisiasie
Fase 4 /
Laat adolessensie
Die Wandelaar Bevestiging
in die Kokon
Fase 3

Vroeé adolessensie
Die Akteur by
die Oase

Kruin

Puberteit

Fase 7
Vroeé Wysheid
Die Meester in die Bos van Oues

Fase 8
Laat Wysheid
Oorgawe Die Wysgeer op
die Berg
Afsterwe
Geboorte
\ Fase 1
Vroeé kinderjare
Benaming Die Onskuldige

in die Nes

Fase 2

Middel kinderjare

Die Ontdekker in
die Tuin

FIGUUR 1

Bill Plotkin se Lewenswiel

Geloof is dus nie ‘n afsonderlike sy van die lewe nie, maar ‘n
oriéntasie van die persoon in sy geheel, wat die mens se hoop,
gedagtes en dade rigting en betekenis gee. Fowler se gebruik van
die fiktiewe gesprek tussen Lawrence Kohlberg, Erik Erikson
en Jean Piaget is insiggewend, waar elkeen sy eie invalshoek
gebruik om aan die ontwikkeling van die menslike bewussyn
uitdrukking te gee. Fowler toets telkens sy teorie aan die hand
van die praktyk met uitgebreide verslae, veral van ene Mary
(1995:218-268). Wys daarop dat bekering, oftewel ‘conversion’,
met die verandering van die inhoud van geloof te doen het:

Conversion is a significant recentering of one’s previous conscious
or unconscious images of value and power, and the unconscious
adoption of a new set of master stories in the commitment to reshape
one’s life in a new community of interpretation and action.
Fowler (1995:281-282)

Bekering kan op enige van die ontwikkelingsvlakke 6f tussen
die oorgange plaasvind.

Hoewel nie alle ‘bekerings” noodwendig die weg na ‘n volgende
vlak baan nie, bly dit een van die belangrikste stappe. n
Probleem ontstaan wanneer die gelowige van die mitiese vlak
na die rasionele, pluralistiese of holistiese vlakke beweeg, want
daar is weinig pastorale ondersteuning van die kerk. Fowler deel
sy siening van die geloofsontwikkeling soos volg in: intuitief-
projektief (magies), mities-letterlik, sinkretisties-konvensioneel,
individuasie-refleksief, konjunktief en universeelbaar.

Bill Plotkin is ‘n eko-psigoloog wat besorg is oor die gebrek aan
groei en volwassenheid in die wéreld. In sy eerste boek (Plotkin
2003:1), Soulcraft: Crossing into the mysteries of nature and psyche,

spreek hy sy kommer sé uit: ‘Contemporary society has lost
touch with soul and the path to psychological and spiritual
maturity, or true adulthood. Instead, we are encouraged to
create lives of predictable security, false normality, material
comfort, bland entertainment, and the illusion of eternal youth.”
Die lewe nooi 'n mens om op verskillende maniere te groei:
fisiek, emosioneel, interpersoonlik én geestelik. Vir Plotkin
(2003:25) vind geestelike groei in twee rigtings plaas: geeswaarts
en sielwaarts. Plotkin omskryf siel en gees soos volg:

By soul I mean the vital, mysterious, and wild core of our
individual selves, an essence unique to each person, qualities found
in layers of the self much deeper than our personalities. By spirit
I mean the single, great, and eternal mystery that permeates and
animates everything in the universe and yet transcends all.
(Plotkin 2003:25)

Uiteindelik bestaan elke siel as ‘n agent van die gees. Die siel
omvou en roep die mens na dit wat uniek in elkeen is. Die
gees omvat en trek die mens na dit wat universeel is en gedeel
word. Plotkin (2008:45-47) onderskei ook tussen sielsentriese en
egosentriese gemeenskappe. ‘n Sielsentriese gemeenskap lewe
vanuit hulle diepste wese, en is ekosentries. ‘n Egosentriese
gemeenskap, daarenteen, lewe op die oppervlak; net vir die ‘eie
ek’; en is ver van die natuur verwyderd. Plotkin (2008:47) som
dit s6 op: ‘A partnership with soul, spirit, and nature is at the
heart of any culture and of each of its members. The egocentric
society cuts out its own heart and attempts to live without it.”
Plotkin konsentreer daarop dat die mens eers die siel binne-in
moet ontdek. Soulcraft is 'n uiteensetting van die ontdekking
van die mens se siel, en hoe die mens se betrokkenheid by die
natuur hom kan help om met die siel kennis te maak. In sy mees

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 3 of 7

Original Research u

6.L# 3PNV

HTS



u Original Research

Article #179
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Ferreira

onlangse werk gaan Plotkin (2008) selfs verder om menslike
ontwikkeling te verduidelik. Daarin gebruik Plotkin die idee
van die ‘Groot Wiel van die Lewe’ om die ontwikkeling van die
mens in agt fases te toon. Elke fase het ‘n taak-, ‘n gawe- en ‘n
belangekern.

Plotkin skenk ook aandag aan die oorgangsfases, en bestudeer
gemeenskapseremonies as ‘n viering van die oorgange.
Plotkin is egter bekommerd oor die gebrek aan groei, dat die
gemeenskap by die adolessente fase vassteek, en dat daar nie
meer wysheid (fase 6-8) in die gemeenskap te vinde is nie. Is die
mitologiese fase nie maar ook die adolessente fase nie? Is daar
volwasse Christene, met ander woorde diegene wat verby die
pluralistiese fase gevorder het, in die kerk om medegelowiges
van leiding en wysheid te voorsien? Dit is die vrae wat Plotkin
se werke belangrik maak vir hierdie artikel.

Om Bill Plotkin se ontwikkelingsmodel te verstaan, moet sy
ontwikkelingswiel van nader bekyk word. In sy oorsig oor
die agt ontwikkelingsfases verdeel Plotkin (2008:60) die wiel
eerstens in die vier seisoene. Daar is agt sielsentriese fases en
nege oorgangsfases. Die oorgangsfases is binne die sirkel, en die
sielsentriese fases aan die buitekant. Elke oorgang tussen die
lewensfases is pynlik; dit sluit verlies in, en bring ‘n krisis vir
die bewussyn mee. Plotkin (2008:60) beskryf die oorgange soos
volg: ‘Not only do you usually regret leaving a stage, the leaving
itself has challenging and unpleasant features. But the next stage
always brings new and greater opportunities for fulfillment and
for growing more fully human and soon enough you fall in love
with that stage, too.”

Bill Plotkin se lewenswiel

Volgens Plotkin kan die ontwikkeling van die ego — die
bewussyn self - in vier dele ingedeel word, wat saam ‘n leeftyd
van agt fases uitmaak:

In the first phase, corresponding to the first life stage (the Nest),
there’s no ego. The second phase comprises the next three life
stages — from middle childhood through adolescence, the stages of
the primary ego. The distinguishing qualities of the primary ego
are two: it is anchored in society, and it understands itself to be an
agent for itself, including when it is being generous and altruistic.
The Cocoon foments great change for the primary ego as its self-
centeredness loosens. At Soul Initiation, the ego transforms.
Entering the collective (North) half of the Wheel, it experiences
itself as being anchored in, and as an agent for the soul. This
secondary ego carries us through the next three life stages, from
early adulthood through early elderhood, the Wellspring through
the Grove. Early elderhood is, again, a transitional stage. By the
time of surrender, the ego has relinquished all desire to accomplish.
The tertiary ego of the Mountain Cave experiences itself no longer
as an active agent (for anything) but as a space in which certain
things unfold.

(Plotkin 2008:357)

Plotkin se twee werke is dus belangrik vir hierdie artikel om die
ontdekking en ontwikkeling van die siel te toon. In sy groeifases
onderskei Plotkin tussen agt ontwikkelingsfases, naamlik fase
1 — die onskuldige in die nes (vroeé kinderjare); fase 2 — die
ontdekker in die tuin (middelkinderjare); fase 3 — die akteur
by die oase (vroeé adolessensie); fase 4 — die wandelaar in die
kokon (laat-adolessensie), fase 5 — die sielsvakleerling by die
fontein (vroeé volwassenheid); fase 6 — die ambagspersoon in
die wilde boord (laat-volwassenheid), fase 7 — die meester in die
bos van oues (vroeé wysheid); en fase 8 — die wysgeer op die
berg (laat-wysheid).

Elkeen van voormelde ontwikkelingsteorieé verwys op een of
ander manier na die siel van die mens en die mistieke eenheid
met God. Die gebruik van die woord ‘siel” het egter bykans uit
die Westerse psigologie, en veral die teologie, verdwyn, terwyl
die mistieke eenheid met God in die Protestantse teologie hewig
onderdruk en verwerp is.

1.Grafiese voorstelling deur Hansie Hartman.

BEVINDING
Misterie van die siel

Die ‘siel’ is van belang vir hierdie artikel, aangesien dit die
geheim van die ontwikkeling van menslike bewussyn en
eenheid met God bevat. Thomas Moore (1992:ix) reken dat dit
onmoontlik is om die siel te omskryf, aangesien omskrywings
intellektuele ondernemings is. Die siel, daarenteen, verkies
beelde. Dan sé Moore (1992:ix): ‘We know intuitively that
soul has to do with genuineness and depth.” Tog is daar ‘n
‘verlies van die siel’ omdat mense dit onderdruk, en wanneer
dit gebeur, is daar moeilikheid. Moore (1992:ix) waarsku soos
volg: “When soul is neglected, it doesn’t just go away; it appears
symptomatically in obsessions, addictions, violence, and loss
of meaning.” Daarom probeer hy om na die siel om te sien;
nie om dinge wat pla uit te sny nie, maar eerder om agter te
kom wat die siel wil. Volgens Moore (1992:5) is die siel nie ‘n
ding nie, maar ‘a quality or dimension of experiencing life and
ourselves. It has to do with depth, value, relatedness, heart, and
personal substance’. Moore beskou nie die siel as 'n voorwerp
van godsdienstige geloof, of iets wat met onsterflikheid te doen
het nie. Hy beweer dat sielesorg begin met waarnemings van
hoe die siel sigself openbaar en funksioneer.

Volgens Wayne G. Rollins (2007:25) het die Weste drie begrippe
vir die siel op verskillende maniere gebruik: ‘[P]syche functions
in the psychoanalytical and intellectual communities; soul, in
religious contexts and more recently in the culture at large,
and self, both in culture at large and more recently among
professional psychologists.” Rollins (2007:26) wys daarop dat
Aristoteles die eerste is wat die woord psyche met betrekking
tot menswees en alles wat met menswees gepaardgaan, gebruik
het. In sy studie van historiese antieke filosofie, beweer Giovanni
Reale (1990:202) op sy beurt dat Sokrates die een is wat alles aan
die gang gesit het:

The soul for Socrates was identified with our consciousness when
it thinks and acts with our reason and with the source of our
thinking activity and our ethical activity. In short, for Socrates the
soul is the conscious self, it is intellectual and moral personhood.
(Reale 1990:202)

Die psige kan objektief as die sleutel van die mens se lewe erken
word. Vanuit die siel ontspring al die mens se handelinge.
Volgens Reale (1990:203) beteken dit dat die versorging van die
self die versorging van die normale persoonlike bewussyn is.
Sokrates het ook dieper kenmerke in die siel gesien, want die siel
regeer nie net ons gedagtes en lewens nie, maar ook dit wat ons
aan die goddelike en spiritualiteit verbind. Plato bou voort op
Sokrates, en glo dat die psige ewig is, omdat dit ewige waarhede
moet ken.

Kragtens Reale (1990:166) verleen Plato ‘n mistieke kleur aan
Sokrates se siening deur te verduidelik dat die ‘versorging van
die siel’ eintlik ‘reiniging van die siel’ is: ‘This purification is
realized when the soul, going beyond the senses, is possessed by
the pure world of the intelligible and spiritual, and communing
with it...” Aristoteles se siening van die siel is ‘n sintese van die
pre-Sokratiese beskouing — die siel verenig iets intrinsiek met
die liggaam — en Plato s'n.

Volgens Plotinus (1981:338) verkeer die siel in die driehoek van
die Een, die Verstand (n0us) en die Siel (logos). Die Een is die
absolute bron van alle openbarings, en die nous is die eerste
geopenbaarde. Nous is die universele verstand (‘mind’) wat
die Siel openbaar, wat op sy beurt die universele skeppende
beginsel onderliggend aan die struktuur van die fisiese wéreld
is. Individuele siele is individualiserings van die Siel, wat
aanvanklik onskeibaar was, maar in hulle gedwonge neerdaling
in liggame die band met hulle hemelse oorsprong verloor het:
‘So it is with the individual souls; the appetite for the divine
Intellect urges them to return to their source...In the Intellectual,
then, they remain with the All-Soul.”

Volgens A.H. Almaas (2004:488) het hierdie siening twee
belangrike implikasies: eerstens, dat die siel oorspronklik haar

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 7

http://www.hts.org.za



Teorieé oor die ontwikkeling van menslike bewussyn — die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

bron en haar intelligente, spirituele volkomenheid ken, en
tweedens, dat die siel oorspronklik een is met die oppersiel,
oftewel die ‘All-Soul’; onafskeidbaar daarvan in die spirituele
dimensie. Die innerlike reis terug na die oppersiel is ‘n proses
van herinneringe wat deur losmaking van die liggaam en die
wéreld moontlik gemaak word. Almaas sé dat Plotinus iets
nuuts toevoeg tot die innerlike reis van die siel af na die Een
toe:
.[wlhich is that even though the process is of knowing through
detachment, the detachment will need at some point to be from
knowing itself...We see here that Plotinus finds the salvation of the
soul in complete mystical union.
(Almaas 2004:489)

Die Christelike tradisie van die siel is deur die Griekse konsepte
van die siel beinvloed, maar het tog op ‘n eiesoortige manier
ontwikkel. Die siel is die niefisieke deel van die persoon; die
persoon se psigiese self, toegerus met ‘n verstand, hart en
wil. Almaas (2004:489)> onderskei tég baie duidelik tussen
die Griekse en Christelike sienings van die siel: ‘Because
Christianity is a revealed religion, believing in a creator God,
and especially because of the centrality of Christ, the nature of
the soul, her relation to the spiritual, and her development, all
have a unique flavor. Questions of love, faith, and grace attain
an importance not found in Greek thought.” Hoewel daar nie
‘'n eenvormige Christelike siening van die siel is nie, is daar
tog gemeenskaplikhede wat dit alles Christelik maak. Die siel
is deur God geskep, en is nie ewig soos vir Plato nie. Almaas
(2004:490) voeg by: "...and because of the doctrine of creation ex
nihilo, her relation to her creator becomes an important point of
controversy, thatis finally solved in a way that gives Christianity
much of its uniqueness.” Vir Plotinus is die siel oorspronklik
onskeibaar van die goddelike, en is die innerlike reis 'n terugkeer
na die oorsprong, wat dieselfde is as ‘'n verdiepte selfkennis.

Die manier waarop Christene die band tussen die siel en God
opgelos het, kan as die inkarnasie van God beskou word; God se
afdaal na die wéreld sodat die mens met Hom gemeenskap kan
hé. Andrew Louth (1983:xiv) sien egter steeds spanning: ‘And
yet, man is made in the image of God, and so the movement of
ascent and descent cross one another and remain - as a fact of
experience — in unresolved tension.” Die siel in die Christelike
tradisie het vele draaie geloop: van Origenes se siening van die
onsterflikheid en goddelike oorsprong van die siel; Athanasius
se metafoor van die siel as spieél waarin God gesien kan word;
tot by Augustinus se innerlike reis wat selfkennis as eerste stap,
en nie as resultaat nie, voortbring.

Louth (1983:143) wys daarop dat dit die eerste stap na God is —
die ontdekking van die self as ‘'n spirituele wese wat die materiéle
orde inneem dog ook te bowe gaan: ‘So Augustine says: After
going into your soul, transcend yourself. This means that in your
soul there is something which transcends your soul, something
immutable, namely, the divine ground.” Vir Augustinus bevat
die wil die kern van die siel, in plaas daarvan dat die intellek die
sentrum van die siel is. Volgens Augustinus is alle sonde trots,
wat begin wanneer die siel wegdraai van God om onafhanklik
te staan. Die Middeleeue het selfs verder wegbeweeg van die
intellek wat te bowe gegaan word. Vir Johannes van die Kruis
(2005:107) is die innerlike reis ‘n reinigingsproses: ‘This dark
night is an inflowing of God into the soul, which purges it
from its ignorances and imperfections, habitual and spiritual,
and which is called by contemplatives infused contemplation,
or mystical theology.” Moderne Protestantse mistici glo dat die
siel met die goddelike gevul is, en in dié verband beweer Sidney
Spencer (1969:244, 279) soos volg: ‘“There is something in the soul
that is uncreated and uncreatable...There is a divine element in
us, which is the inmost essence of the soul.”

2.Die res van die gedeelte oor die Christelike siening van die siel word aan die
hand van A.H. Almaas se The inner journey home (2004) bespreek, tensy anders
vermeld.

Aan die begin van die 20ste eeu het die woord ‘psige’
problematies geword, en is daar daarvan afstand gedoen. Rollins
(2007:27) haal die volgende gesegde aan: ‘Pity poor psychology,
first it lost its soul, then its mind, then consciousness, and now it
is having trouble with behavior.” Pogings om die sin van psige
terug te wen ten spyt, vra Rollins hoekom die psige/siel so
moeilik is om te omskryf:

First, it is itself intangible, despite the tangibility of its effects.
Second, it is partly unconscious, which by definition means
a good portion of it is in hiding and difficult to observe. Third,
the instrument we use to observe the psyche/soul is the psyche/
soul itself, so that it serves both as subject and object, inviting
unavoidable subjective distortion. As James Hillman observes,
“The soul can be an object of study only when it is also recognized
as the subject studying itself by means of the fictions and metaphors
of objectivity”.
(Rollins 2007:28)
Ten spyte van die probleme wat die ontasbaarheid van die siel
meebring, bly die psige n werklikheid wat ondersoek moet
word. Die woord ‘siel’ het 'n soortgelyke geskiedenis. Die woord
‘soul” het deur die vertaling van die Griekse woord psyche, die
Latynse anima, en Seele in Duitse psigoanalitiese verband, deel
van die Engelse taal geword. Die woord het ‘n meer komplekse
en problematiese geskiedenis as psyche, aangesien die
Engelssprekende wéreld dit volgens Rollins (2007:29) uitsluitlik
as ‘'n verwysing na ‘the disembodied self before or after death’
gebruik. Vir die eerste driekwart van die 20ste eeu was die
woord ‘siel” ook grootliks afwesig van psigoanaliste en teoloé se
diskoers. Die siel se terugkeer is volgens Rollins (2007:31) toe te
skryf aan die postmoderne bewussyn en dié se agterdogjeens die
positivistiese en wetenskaplike benadering tot behaviorisme.

Die term ‘self’ het ‘'n soortgelyke geskiedenis as psyche en ‘siel’.
Rollins (2007:33) wys daarop dat die geskiedenis van psigologie
en filosofie toon dat die drie woorde psyche, ‘siel” en ‘self” weer
as keuseterme gebruik word met verwysing na die ‘total system
of conscious and unconscious life in the human personality,
adding credence to the salient biblical question, ‘What does it
profit a person if he gains the whole world and loses his soul
(psyche)?” (Mark 8:36).” Die Afrikaanse Bybelvertaling van 1990
blyk steeds bevooroordeeld te wees teenoor die woord ‘siel’; in
plaas daarvan, praat die vertaling eerder van ‘lewe’. Hierdie
artikel sou dus ‘n betoog wou lewer vir die terugkeer van
die gebruik van die woord ‘siel” as noodsaaklike faktor in die
ontwikkeling van die menslike bewussyn.

Mistieke eenheid

Al bogenoemde ontwikkelingsteorieé se hoogste ontwikkelings-
vlakke is die mistieke, oftewel die integrale en transpersoonlike
vlakke waar eenheid met God ervaar word. Dit is ook een van
die mees verwaarloosde vlakke in die Protestantse teologie.
Alan Watts (1971:xiii), die bekende Zen-mistikus wat eers ‘n
Anglikaanse teoloog was, voer in dié verband aan: “A Christianity
which is not basically mystical must become either a political
ideology or a mindless fundamentalism.” Dorothee Soelle, ‘n
Duitse teoloog en een van die min moderne Protestantse teoloé
wat by die mistieke aanklank vind, erken:

What enticed me to the lifelong attempt to think God was neither
the church, which I experienced more as a stepmother, nor the
intellectual adventure of post-Enlightenment theology...It is the
mystical element that will not let go of me. In a preliminary way,
I can simply say that what 1 want to live, understand, and make
known is the love for God.

(Soelle 2001:1)

Watts ondersteun Soelle in soverre die liefde vir God die
belangrikste aspek van ‘'n mistieke lewe is, maar die mistieke
godsdiens is nie vir hom ‘n tegniek of resep wat menslik
toegepas kan word nie. Dit is 'n handeling van die Heilige Gees:
‘Mysticism is necessary; you must love God with your entire
being — but it cannot be achieved by imitation.” (Watts 1971:16)

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 5 of 7

Original Research n

6.L# 3PNV

HTS H



u Original Research

Article #179
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Ferreira

Soelle (2001:1) wys daarop dat alle godsdienste n eenheid
van drie elemente voorstel, naamlik die institusionele, die
intellektuele en die mistieke: “The historical-institutional
element addresses itself to mind and memory; in Christianity it
is the ‘Petrine” dimension. The analytical-speculative element is
aligned with reason and the apostle Paul. The third element, the
intuitive-emotional one, directs itself to the will and the action
of love. It represents the Johannine dimension.’

Die verteenwoordigers van al drie elemente is geneig om
hulleself as die absolute waarheid te verklaar en die ander tot
die periferie te rangeer. Sonder ‘n wedersydse verhouding
tussen die drie elemente, kan godsdiens nie voortbestaan nie.
Sedert die eerste kerkvaders, het die Katolieke Kerk baie mistici
opgelewer wat hulle direkte ervarings van God in simboliese
taal verwoord het, en vir hulle ‘andersheid’ het baie op die
brandstapel gesterf. Hulle het verby die institusionele kerk en
klassieke teisme beweeg op soek na ‘n persoonlike ervaring
met God. ‘n Bekende mistikus, Johannes van die Kruis, het dié
geestelike ontwikkeling moeilik dog verhelderend gevind:

Into this dark night souls begin to enter when God draws them
forth from the state of beginners — which is the state of those
that meditate on the spiritual road — and begins to set them in
the state of progressives — which is that of those who are already
contemplatives — to the end that, after passing through it, they may
arrive at the state of the perfect, which is that of the Divine union
of the soul with God.

(Kruis 2005:36)

Hierdie verlange na God, of om aan God te dink, of om God lief
te hé, is die kern van die mistieke. Bernard McGinn (2006:427), ‘n
emeritusprofessor aan die Divinity School van die Universiteit
van Chicago, som die ervaring van mistici soos volg op:
‘Becoming one with God has often been seen as the defining
characteristic of mysticism, although the ways that mystics have
described their sense of God’s direct presence have been quite
varied.” Wayne Teasdale (1999:3) vertel die anekdote van die
fisikus Stephan Hawking wat blykbaar gesé het dat mistisisme
vir diegene is wat nie somme kan maak nie. Teasdale se vriend,
George Cairns, het teruggekap: ‘Mystics are people who don’t
need to do the math. They have direct experience.” Hierdie
direkte ervaring is nie as gevolg van ‘n lang soektog na God in
verskeie godsdienste, in die Bybel, of in kloosters in die hoogste
berge nie, maar die erkenning van God in ons. Watts (1971:17)
wys daarop dat God ooglopend en onvermydelik en sé naby is,
dat die mens nie eens bewus is van God se teenwoordigheid nie:
“To try to see God is like trying to look at your own eyes, for he is
nearer to us than we are to ourselves.” Dit is wat Meester Eckhart
(McGinn 1986:270) ook gesé het: ‘The eye in which I see God is
the same eye in which God sees me. My eye and God’s eye are
one eye, one seeing, one knowing and one loving.’

Indien eenheid met God die uiteindelike doel van geloof is, of
s00s Jesus gelowiges in Matteus 6:33 opgeroep het: ‘Nee, beywer
julle eers vir die koninkryk van God en vir die wil van God’, kan
gelowiges nie anders as om tot op die mistieke vlakke te groei
nie. Pastors het dus ‘n roeping om gelowiges op hierdie pad te
begelei. Indien gelowiges nie kerklike ondersteuning op hierdie
pad kry nie, sal hulle dit op ander plekke gaan soek. Watts het
vroeg reeds gewaarsku:

If Christian groups cannot or will not provide mystical religion,
the work will be (and is already being) done by Hindus, Buddhists,
Sufis, unaffiliated gurus, and growth centers. Churchmen can no
longer afford to laugh these things off as cultish vagaries for goofy
and esoteric minorities — as if any intensive practice of religion
had ever, anywhere at any time, been of interest to the majority

of people.
(Watts 1971:xxi)
Daarenteen het Oosterse godsdienste soos die Vedanta lank
voor Jesus reeds die ontwikkeling van die bewussyn en die
eenwording met God ondersoek. Een van die belangrikste
Hindoegeskrifte, die Bhagavad Gita, wat die gesprek tussen

Sri Krishna en die held Arjuna uitbeeld, beskryf die stryd om
beheer oor die self te verkry, en om sodoende die hoogste vlak
te bereik. Volgens Eknath Easwaran (2007:21) vind die gesprek
plaas ‘in the depths of consciousness and that Krishna is not
some external being, human or superhuman, but the spark
of divinity that lies at the core of the human personality’. Die
eienskappe van gelowiges op die pad van die mistieke is anders
as die eienskappe van die valse self. Teasdale verduidelik die
probleem van die egogedrewe lewe en die vereenselwiging met
die valse self soos volg:

We begin building the false sense of self in early infancy, out of
fears stemming from our great vulnerability. From the beginning,
we have innate needs for security, love, and control. Our need for
security is related to our survival. As infants, if our biological
needs are not always promptly met, we translate this emotionally
as ‘nobody cares, so I will have to fend for myself.

(Teasdale 1999:107)

Teasdale (1999:109-164) noem nege eienskappe van ware mistici
wat hulle van die valse self onderskei. Die eerste drie handel
oor die karakter van die mistikus. Die eerste karaktertrek is ‘n
volle funksionele morele vermoé. Tweedens toon die mistikus
solidariteit met alle lewende wesens. Derdens is daar ‘n diepe
oortuiging van geen geweld teenoor die lewe nie. Die volgende
drie eienskappe gaan oor die innerlike spirituele praktyk van
die mistikus. Die eerste spirituele praktyk is nederigheid, wat
mense eerlik hou. Die volgende is geestelike oefening, wat
gebed en meditasie insluit. Die derde is 'n volwasse selfkennis
en die vermoé om tussen die ware en valse self te onderskei.
Die laaste drie eienskappe van mistici handel daaroor dat hulle
nie wéreldvreemd is nie. Daarom is ‘n eenvoudige leefwyse
eerstens noodsaaklik. Het Gandhi nie gesé ons moet eenvoudig
leef sodat ander eenvoudig kan bestaan nie? Tweedens is mistici
se optrede in die wéreld onselfsugtig en vol barmhartige dade.
Laastens openbaar mistici ook ‘n profetiese stem in die wéreld,
en kan hulle nie toekyk hoe onreg hoogty vier nie. Daarom is
hulle profetiese stem nodig.

Die ontwikkeling van die menslike bewussyn behoort die
gelowige by die mistieke vlakke uit te bring, maar ongelukkig
beskik die kerk dikwels nie oor die kennis en gereedskap om
Christene in die evolusie van hulle bewussyn te ondersteun
nie. Hierdie artikel poog dus eerstens om die ontwikkeling
van die bewussyn aan die pastor bekend te stel; tweedens om
die siel na die diskoerse en praktyk van die pastoraat terug te
bring; en derdens om die noodsaaklikheid van die mistieke
ontwikkelingsvlakke vir die pastoraat te onderstreep.

LITERATUURVERWYSINGS

Almaas, A.H., 2004, The inner journey home: Soul’s realization of
the unity of reality, Shambhala, Boston/Londen.

Beck, DEE. & Cowan, C.C., 2006, Spiral dynamics: Mastering
values, leadership, and change, Blackwell Publishing, Malden,
Massachusetts.

Easwaran, E., 2007, The Bhagavad Gita, inl. en vertl E. Easwaran,
Nilgiri Press, Tomales, Kalifornié.

Ferreira, IW., 2009, ‘Die ontwikkeling van die menslike
bewussyn: Die postmoderne vraag na God’, HTS Teologiese
Studies/Theological Studies 65(1), Art. #178, 6 pages. DOI:
10.4102/hts.v65i1.178

Fowler, JW., [1981] 1995, Stages of faith: The psychology of human
development and the quest for meaning, HarperCollins, New
York.

Johannes van die Kruis, [1591] 2005, Dark night of the soul, vertl
E.A. Peers, Image Books/ Doubleday, New York/Londen.

Laszlo, E., 2004, Science and the Akashic field: An integral theory of
everything, Inner Traditions, Rochester, Vermont.

Louth, A., 1983, The origins of the Christian mystical traditions;
From Plato to Denys, Clarendon Press, Oxford.

Marion, J., 2000, Putting on the mind of Christ: The inner work of
Christian spirituality, Hampton Roads Publishing Company
Inc, Charlottesville, Virginia.

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 7

http://www.hts.org.za



Teorieé oor die ontwikkeling van menslike bewussyn — die ontdekking van die ‘misterie van die siel’

Marquis, A., 2008, The integral intake: A guide to comprehensive
idiographic assessment in integral psychotherapy, Routledge,
New York, New York.

McGinn, B. (red. & vertl), 1986, ‘Meister Eckhart: Teacher and
preacher’, in B. McGinn , The classics of Western spirituality,
Paulist Press, New York.

McGinn, B, 2006, The essential writings of Christian mysticism,
Modern Library, Random House, New York.

MclIntosh, S., 2007, Integral consciousness and the future of evolution:
How the integral worldview is transforming politics, culture and
spirituality, Paragon House, Sint Paul, Minnesota.

Moore, T., 1992, Care of the Soul: How to add depth and meaning
to your everyday life, Piatkus Books Ltd., Londen, Groot-
Brittanje.

Plotinus, 1981, Enneads, vertl S. MacKenna, Penguin Classics,
New York.

Plotkin, B., 2003, Soulcraft: Crossing into the mysteries of nature and
psyche, New World Library, Novato, Kalifornié.

Reale, G., 1990, A history of ancient philosophy: From Origin to
Socrates, State University of New York Press, Albany.

Rollins, W.G., 2007, ‘Soul and Psyche: The Bible in psychological
perspective’,in W.G. Rollins & D.A. Kille (reds.), Psychological
insight into the Bible, n.p., Wm. B. Eerdmans Publishing Co.,
Grand Rapids, Michigan.

Soelle, D., [1997] 2001, The silent cry: Mysticism and resistance,
vertl B. & M. Rumscheidt, Mystik und Wedestand: Du stilles
Geschrei, Augsburg Fortress, Minneapolis, Minnesota.

Spencer, S., 1969, Mysticism in world religions, Peter Smith
Publishing, New York.

Teasdale, W., 1999, The mystic heart: Discovering a universal
spirituality in the world’s religions, New World Library,
Novato, Kalifornié.

Watts, A., 1971, Behold the Spirit: A study in the necessity of mystical
religion, Random House, New York.

Wilber, K., 2006, Integral spirituality: A startling new role for
religion in the modern and postmodern world, Integral Books,

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

Plotkin, B., 2008, Nature and the human soul: Cultivating wholeness Boston/Londen.
and community in a fragmented world, New World Library,
Novato, Kalifornié.
http://www.hts.org.za Vol.65 No.1 Page7of7 HTS

7

Original Research u

6.L# sy



