
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #178

DIE ONTWIKKELING VAN DIE MENSLIKE BEWUSSYN: DIE POSTMODERNE 
VRAAG NA GOD

ABSTRACT
The development of the human consciousness: The postmodern quest for God

This article critically refl ects upon ‘emerging Christians’ – those who have departed from a premodern 
(theistic) and modernist (secular) view of reality, and have rather embraced postmodernity in 
response to the cognitive dissonance they experience due to a clash of epistemological paradigms. 
The article discusses psychological theories on the development of human consciousness, and 
describes seven levels or stages of such development, namely the archaic, magical, mythological, 
rational, pluralistic, holistic and transpersonal levels. The article focuses on Ken Wilber’s integral 
psychological theory, better known as AQAL (All Quadrants, All Levels and All Lines), which also 
covers the internal and external dimensions of human consciousness, including an integral view 
on the so-called ‘states of human consciousness’. In doing so, the article aims to contribute to that 
aspect of pastoral care that focuses on psychological theory.

Author: 
I.W. (Naas) Ferreira1

Affi liation:
1Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
I.W. (Naas) Ferreira

e-mail:
naasf@mweb.co.za

Postal address: 
Posbus 12402, Elspark 
1418, Suid-Afrika

Keywords: 
godsdienstige naturalisme;  
teïsme; panenteïsme; 
sekulêre paradigma; geloof 
en etiek

Dates:
Received: 23 Apr. 2009
Accepted: 25 May 2009
Published: 30 Sept. 2009

How to cite this article:
Ferreira, I.W., 2009, ‘Die 
ontwikkeling van die 
menslike bewussyn: 
Die postmoderne vraag 
na God’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 
65(1), Art. #178, 6 pages. 
DOI: 10.4102/hts.v65i1.178

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Note:
Hierdie artikel is ‘n 
verwerking van ‘n deel 
van I.W. Ferreira se MTh-
verhandeling getiteld 
‘Die relevansie van 
Ken Wilber se integrale 
ontwikkelingsteorie 
vir die pastoraat’ onder 
studieleiding van prof 
dr Yolanda Dreyer, 
voorgelê en aanvaar in 
Augustus 2008 deur die 
Departement Praktiese 
Teologie, Fakulteit 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria.

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 6

INLEIDING:
WAT IS DIE VRAAG?

Die kerklike pastoraat is in ‘n dilemma – dit word van sowel binne as buite bedreig: Terwyl die kerklike 
teologie op ‘n Bybelse teïsme konsentreer, is daar Christene wat nie meer met die tradisionele begrip 
van die Bybel, of die kerklike praktyk van Sondag-aanbidding van ’n transendentale God gemaklik voel 
nie (kyk Avis 2003:50–81; Riggs 2003:9). Terselfdertyd voel tradisionele Christene ontuis in ’n sekulêre 
samelewing waarin hulle geloof en etiek misken word (Norman 2003:ix; Weiland 1972:17–42). Hoewel 
die tradisionele kerklike teïsme standvastig lyk, kom dit tog voor of daar wél Christene is wat die 
tradisionele teologie van sowel binne as buite bevraagteken. Tradisionele Christene voel dat die wêreld 
die kerk deur ateïsme en die wetenskap bedreig. Catherine Keller, ‘n prosesteoloog, vat dié dilemma 
soos volg saam: 

Nothing more surely characterizes our era, which we might as well call postmodern, than awareness of 
multiplicity…[T]his plurality sends some running back to the security of some absolute: nulla salvus extra 
ecclesiam – “No salvation outside of the church.” And it dissipates others in a global marketplace of options. 

(Keller 2008:21)

In The God problem: Alternatives to fundamentalism, met verwysing na Robert W. Funk, vra Nigel Leaves 
(2006:5) die vraag ‘What does “God” mean in the twenty-fi rst century?’, en bespreek dan die moontlike 
antwoorde hierop aan die hand van ‘n aantal beskouinge oor God. Leaves wys vier belangrike sienings 
van God uit. Die eerste is panenteïsme, soos verwoord deur biskop John Shelby Spong. Panenteïsme 
verwerp die tradisionele bonatuurlike teïsme, en beskou God eerder as ’n allesomvattende Gees wat nie 
van die wêreld verwyderd is nie, maar tog bo die wêreld uitstyg. Die Gees is in alles, en alles is in die 
Gees, maar die Gees is groter as alles. Die tweede siening van God is die nie-realisme van Don Cupitt en 
Lloyd Geering wat albei, hoewel in verskillende wêrelddele, tot die volgende gevolgtrekking kom: 

…the word “God” should be stripped of its supernatural content…[P]eople should get over the realist idea 
of an actual personal being who created and still sustains the Universe…Cupitt and Geering do not nullify 
Christian doctrines,…but translate them into rules of life. 

(Leaves 2006:6, 7, 8)

Die derde Godsbeskouing staan as voetsoolvlakspiritualiteit (‘grassroots spirituality’) bekend, en spruit 
uit gewone mense se soeke na alternatiewe. Die vierde moontlikheid is godsdienstige naturalisme wat 
mense aanmoedig om die aarde as heilig te beskou. Al vier dié sienings oor die betekenis van God in 
die 21e eeu maak deel uit van Keller se ‘global marketplace of options’. Die probleem is dat dit voorkom of 
gelowiges slegs tussen die tradisionele teïsme en die pluralisme van postmoderniteit, waarvan Leaves 
se vier alternatiewe deel uitmaak, kan kies. Hierdie artikel sal toon dat teïsme en pluralisme nie keuses 
is nie, maar wel deel van die ontwikkeling van die menslike bewussyn;1 dat daar veelvoudige vlakke 
van ontwikkeling is, en dat veelvoudige beskouings oor God dus moontlik is.    

Die keuse tussen teïsme en pluralisme kom in ‘n onlangse PhD-studie, ‘Pastors as gewonde genesers: 
Emosionele intelligensie en pastoraat’, aan die orde waar Philip Nolte (2007:5), ‘n predikant van die 
Nederduitse Hervormde Kerk, daarop wys dat pastors ‘n kognitiewe dissonansie beleef as gevolg van 
‘n verskuiwing of ontwikkeling van ‘n moderne na ‘n postmoderne begrip van die werklikheid. In 
sy ondersoek na die spanning tussen dié twee paradigmas, sê Nolte (2007:9): ‘Baie lidmate van die 
Christelike geloofstradisie bevind hulle binne die vroeë, tradisionele paradigma, terwyl baie ander 
hulleself binne die nuwe opkomende paradigma bevind.’ Nolte noem dat diegene wat hulle in die 
opkomende paradigma bevind net frustrasie in die kerklike tradisie ervaar. Nolte (2007:10–12), benoem 
die eienskappe van die tradisionele paradigma soos volg:

1.Wanneer daar in dié studie na die begrip ‘menslike bewussyn’ (“human consciousness”) verwys word, dra dit nie dieselfde betekenis 
as die onveranderlike, ewige Bewussyn (“Consciousness”) nie. Sommige skrywers, onder andere Peter F. Dziuban (2006), gebruik 
‘Bewussyn’ as ŉ metafoor vir wat Christene as God sou beskryf. ‘Menslike bewussyn’ verwys na die mens se begrip van die werklik-
heid, maar is terselfdertyd meer as bloot ŉ kognitiewe funksie. Dit is wanneer die menslike bewussyn welbewus een met die Bewus-
syn word dat die mens die hoogste ideaal bereik.  



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
78

Ferreira

2 Vol. 65    No. 1     Page  2 of 6

Die Bybel neem ‘n sentrale plek in en word as ‘God se •	
woord’ beskou.
Die belydenisse en belydenisgeskrifte speel ‘n belangrike •	
rol, en word as ‘n samevatting van die ‘waarhede’ van die 
Bybel geag.
Geloof word in ‘n groot mate as instemming met leerstellings •	
oor God en die Bybel beskou. 
Ten spyte daarvan dat hierdie paradigma God se ‘gratis’•	  
liefde en genade vir mense beklemtoon, is daar tóg ‘n 
onderliggende patroon van prestasie en beloning in die 
logika daarvan te bespeur.

Hierteenoor som Nolte (2007:12, 11, 12, 13, 14) die opkomende 
paradigma soos volg op:

Die Bybel word as die produk van ‘n lang historiese •	
proses beskou, en besin onder andere oor antieke mense se 
oortuigings oor God, hulle godsdiens- en wêreldbeskouing, 
die wyse waarop die gemeenskap ingerig en georden word, 
sowel as verhoudings tussen mense, dinge en plekke.
Aanhangers van dié paradigma beskou die Bybel metafories, •	
en erken dat die Bybelse verhale wáár kan wees sonder om 
histories korrek te wees. Die waarde van die Bybel lê dus in 
die betekenis wat die Bybelse verhale vir mense het.
Die Bybel word as heilige geskrifte beskou wat die funksie en •	
status daarvan, maar nie die ontstaan daarvan nie, betref.
Christene beskou hulle lewens as ‘n proses van verhoudings •	
en transformasie, en nie as die nakoming van sekere 
voorskrifte nie. 
Die paradigma erken religieuse pluraliteit, en neem dit •	
ernstig op.

Nolte (2007:18, 22) beskou die kerklike tradisie as ‘n struikelblok 
en die tradisionele Skrifgesag as ‘n probleem vir die postmoderne 
Christen, en bied emosionele intelligensie aan as oplossing vir 
diegene wat hy ‘gewonde pastors’ noem. Hierdie verwonding 
is die gevolg van die verskuiwing van ‘n  moderne na ‘n 
postmoderne paradigma, omdat postmodernisme baie van die 
sekerhede van die moderne era gerelativeer het. Nolte omskryf 
dié verwonding soos volg: 

Die verlamming wat pastors as gevolg van die verskuiwing van die 
moderne na die postmoderne paradigma beleef, kan as kognitiewe 
dissonansie omskryf word. Dit is’n aangeleentheid wat met 
‘kennis’ verband hou wat nie in pas is met die realiteite in die lewe 
waarmee mense daagliks moet rekening hou nie.

(Nolte 2007:7)

Buiten bogenoemde aspekte, opper Nolte nóg twee sake wat vir 
hierdie artikel van belang is, naamlik ‘...’n nuwe paradigma is nie 
‘n kombinasie uit vorige en nuwe paradigmas nie, maar ‘n  breuk 
met interpreterende raamwerke van vroeër’ (Nolte 2007:15), en 
‘Emosionele intelligensie kan kernagtig beskryf word as mense 
se vermoë om van hulle eie emosies, asook die emosies van 
ander persone, bewus te raak en dit sinvol en verantwoordelik 
te integreer en bestudeer’ (Nolte 2007:17).

Paul Avis (2003:vii), die sekretaris-generaal van die Anglikaanse 
Kerk se Raad vir Christelike Eenheid, beskou die drieledigheid 
van die missio Dei van die kerk as die onderliggende aspek 
van die bediening aan Christene buite die kerk. Hierdie 
drieledige sending, wat in Matteus 28:16–20 voorkom, is om 
dissipels van mense te maak, om mense te doop, en om hulle 
te leer. Volgens hom is algemene godsdiens (‘common religion’) 
die manier om mense terug in die kerk te kry. Slegs weens 
pastorale betrokkenheid en die bou van vertroue tussen die 
kerk en die individu sal mense na die kerk terugkeer; nie weens 
hoogdrawende prediking nie. Avis stel dit soos volg: 

But the real work of building trust and establishing rapport – the 
sine qua non of effective mission and ministry – can only be done 
piecemeal, “on the ground”, in thousands of particular situations, 
when commitment is sustained over time.

(Avis 2003:ix)
Hy beskryf algemene godsdiens as ‘n brug om mense na die 
gemeenskap van gelowiges terug te lok. Avis (2003:136) erken 
voorts dat die ontwikkeling van gelowiges deur verskeie stadia 
gaan, en noem dat dit ‘n sakramentele karakter het teenoor die 

sekulêre wêreld se beheptheid met ekonomiese vooruitgang. Hy 
beskryf dit soos volg: 

Instead of the soul making its Christian journey from baptism 
and confirmation, through matrimony, to final passing over 
the threshold of death accompanied by Christian burial rites 
that sanctify our mortality, we have the secular self following a 
stereotyped life-course dedicated by society-wide economic and 
political institutions.

(Avis 2003:37)

Tog beweer Avis (2003:137) dat die sekulêre paradigma die 
individu respekteer, maar nie die nodige Christelike deernis en 
ondersteuning bied nie. Volgens hom kan die doop, huwelik en 
die laaste sakrament weer die skakels word om diegene buite 
die kerk aan die pastoraat, en dus die evangelie, bloot te stel. 
Robert Price (2003:3–8), ‘n dosent in Filosofie en 
Godsdienswetenskap aan die Johnston Community College in 
Smithfield, Noord-Carolina, merk in sy artikel 

The future of religion’ soos volg op: ‘...the world is moving 
rapidly towards a state in which virtually everyone will have no 
choice but to think for himself or herself in religious matters.

Price (2003:3)

verder verwys Price (2003:3) na Peter Berger wat ontwikkeling 
in kultuur en godsdiens as ‘n noodwendigheid beskou 
namate volke met mekaar in aanraking kom. Afgesonderde 
gemeenskappe is geneig om hulle godsdiens en kultuur as die 
enigste waarheid te beskou. Die blootstelling aan ander groepe, 
en dus die verbreding van kennis en insig, vind egter nie sonder 
probleme plaas nie. Die Jodedom het byna voor die Griekse 
Dionysus-kultus geswig. Price (2003:4) wys met behulp van 
die filosoof Francois Lyotard se werk, The postmodern condition, 
op die ‘hoofnarratief’ waarvolgens elke volk leef. Israel se 
hoofnarratief is die verhale van Abraham, die uittog uit Egipte, 
die monargie, die ballingskap en die herstel. Dit is wanneer dié 
hoofnarratief bedreig en afgebreek word dat mense ‘n sins- en 
betekeniskrisis beleef. Price erken dus dat godsdiens besig is om 
te ontwikkel, en reken dat ‘n mens nie pluralisme, sekularisasie 
en sinkretisme kan omkeer om weer by ‘n premoderne Bybelse 
wêreldbeeld uit te kom nie. Hoewel hy nie ‘n sinkretistiese New 
Age-wêreldgodsdiens voorsien nie, maar tóg intergodsdienstige 
wisselwerking aanvaar, meen hy dat predikante se rol 
na dié van terapeute, beraders, maatskaplike werkers en 
motiveringsprekers sal verander. Price (2003:7) roep predikante 
op om die veranderde omstandighede wat die postmoderne 
wêreld meegebring het meer entoesiasties te aanvaar. Hy stel dit 
soos volg: 

‘They will be shepherds of their flocks, as they ought to be, and 
it will be left to scholars, theologians and historians of religions 
to serve as consultants, providers of insight, and lessons from 
history.’ 

Don Cupitt (2000:3) van  die Emmanuel College in Cambridge, 
en die stigter van die Sea of Faith-netwerk, beskryf drie duidelike 
tekens van die snelle agteruitgang van godsdiens deur die 
wêreld heen, maar veral in die Weste:   

Die eerste teken is dat kommentators beweer dat die •	
toekoms van die mensdom van tegnologie en die logika van 
kapitalisme afhang. Teologie, filosofie, etiek en politiek het 
reeds gesterf, en sal dus randfigure bly. 
‘n Tweede teken is dat die hoofstroom- Christelike •	
kerkgroepe ’n 20%-verlies aan lidmate per dekade toon.
Derdens het ‘n opname onder 18-jariges getoon dat 77% van •	
die tieners geen godsdienstige belange of bande het nie.

Cupitt (2000:4) voer as rede vir dié verval aan dat die kerk ’n 
flater begaan het: 

In effect, the church made an idol of itself, and is now dying 
because it stuck with claims on its own behalf that it should never 
have made in the first place.’

Volgens hom het godsdiens nou ‘n ander rol te speel: 

At a time when political thought is very unadventurous, and when 
the world is becoming overwhelmingly dominated by technology, 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #178

Die postmoderne vraag na God

   3Vol. 65    No. 1     Page  3 of 6

we need religion as much as ever. We need it as a human, value 
creating activity.

 (Cupitt 2000:9)

Volgens Marcus Borg (2006:vii), ‘n dosent in Godsdiens en 
Kultuur aan die Oregon-staatsuniversiteit, is daar Christene wat 
nie meer soos hulle voorouers glo nie. Hy noem dié groep die 
ontluikende (‘emerging’) Christene wat van binne én buite die 
kerk ander beskouings as die tradisionele teologie ontwikkel 
het. Hulle skakel die intellektuele struikelblokke van die Bybel 
as onfeilbare goddelike produk uit. Vir hulle is die Bybel ‘n 
bewys van voorouers se geloof en hulle ervarings van God. Borg 
(2006:viii) skryf soos volg in die voorwoord van Tim Scorer se 
boek, Living the Heart of Christianity: A guide to putting your faith 
into action: 

And rather than emphasizing what we must do or believe in 
order to have a blessed afterlife, the emerging Christian vision 
emphasizes a relationship with God in the present that transforms 
our lives in this life.

(Borg & Scorer 2006)

Borg beweeg derhalwe ook op die postmoderne vlak, en het ‘n 
panenteïstiese begrip van God. Die Suid-Afrikaanse praktiese 
teoloog Yolanda Dreyer (2006:1311–1335) van die Universiteit 
van Pretoria ondersoek postmoderne kerkwees in die lig van 
die publieke teologie, eenheid en verskeidenheid. Dreyer 
(2006:1317–1324) verlaat haar op Burkhard om die vyf kenmerke 
van postmoderniteit te bespreek, maar brei dan ook aansienlik 
daarop uit:

Postmoderniteit verwerp ‘n dualistiese wêreldbeeld. •	
Moderniteit het tussen die natuurwetenskap en die 
subjektiewe sfeer van gevoelens, verbeelding, waardes 
en geloof onderskei, en die subjektiewe onderdruk. 
Postmoderniteit kritiseer dié skeiding.
Postmoderniteit verwerp fondamentalisme: Burkhard •	
(2004:132, in Dreyer 2006) beskryf fondamentalisme soos 
volg: ‘Foundationalism refers to absolutely irreducible principles 
of knowledge and action whose truth imposes itself with irrefutable 
evidentiary power.’   
Postmoderniteit verwerp totalisering: Moderniteit wou •	
een algemene denkstelsel ontwikkel wat vir almal geld, 
en die hoofnarratief van onbeperkte menslike vooruitgang 
het vooropgestaan. Postmoderniteit verwerp so ‘n 
allesoorheersende teorie. 
Die bedreiging van nihilisme bestaan wél: As niks in ‘n •	
postmoderne wêreld geld nie, ontstaan die vrees dat alles 
relatief is, wat op sy beurt nihilisme tot gevolg het. Tog is dít 
nie wat postmoderniteit met pluraliteit in gedagte het nie. 
Dreyer (2006:1320) reken dat dit juis die geleentheid vir die 
Christelike verhaal en die verhale van nihilisme is om met 
mekaar in gesprek te tree. 
Postmoderniteit soek na verwantskappe: Postmoderniteit •	
plaas die klem op die mens in verhouding tot alles, in plaas 
daarvan dat die mens as subjek sentraal staan. ‘Kennis word 
verkry deur mense wat saamwerk, eerder as die individuele 
kenner’ (Dreyer 2006:1320). 

Dreyer (2006:1331) verwelkom postmoderniteit omdat die 
Christen se stem tussen al die ander stemme gehoor kan word, 
maar wel op die volgende voorwaarde: ‘Pluraliteit in die kerk 
kan positief gewaardeer word, maar behoort ook teologies 
duidelik begrens te word.’ In die publieke teologie kan die 
kerk nou aan ander waardestelsels gelyk wees – nie deur 
konfrontasie nie, maar deur dialoog. Dreyer verwoord dié 
verhoudingsgedagte soos volg (2006:1321): ‘Mens-wees met 
ander en in teenwoordigheid van God kan mense van hierdie 
era bevry van die leegheid waarmee moderne denke hulle gelaat 
het.’

Die Jesus Seminaar-teoloë wou, in die lig van hulle navorsing 
oor die historiese Jesus, en die kerk se reaksie daarop, die 
huidige stand van die Christelike tradisie in oënskou neem. In 
The future of the Christian tradition: The Jesus Seminar (Miller 2007) 
ondersoek die teoloë die egtheid van huidige geloof, wysheid 
vir die globale era, godsdiens, wetenskap, en die toekoms van 

die lewe op aarde, sowel as die morele noodsaak. Hulle erken 
ook die ontwikkeling van geloof, en in sy artikel ‘Beyond theism 
but not beyond God’ erken John Shelby Spong (2007:35) dat hy 
‘n Christen van die 21e eeu is, en daarom ‘...[i]f my Christianity 
cannot live inside the thought forms of the twenty first century, 
then I do not believe it can live at all.’ Hiermee probeer hy nie te 
kenne gee dat die 21e eeu die toppunt van wysheid en waarheid 
verteenwoordig nie, maar dat dit ook iets vir sy geloof moet 
beteken. Spong (2007:40) worstel met die Godsbegrip, en sê: 

When I seek the God beyond theism, I seek to name a human 
experience of wonder, awe and transcendence…. 

Spong (2007:40)

Later voer hy ook soos volg aan (2007:44): 

Christianity is entering the transcendent depth of life, love and 
being in a human experience with a man named Jesus of Nazareth 
and calling that experience God. 

God is nie ‘n teïstiese wese of ‘n menslike konstruksie nie, maar 
wel ‘n volledige begrip van die diepste wese van die mens. 
Spong verwoord dit soos volg: 

It is about a humanity that has been opened to divinity. It is about 
stepping into eternity while still walking in time…If God is the 
ground of all being then the only way I can worship God is to have 
the courage to be all that I can be.   

(Spong 2007:44, 45)

Op sy beurt praat Gerrit Immink (2003) In God geloven: Een 
praktisch-theologische reconstructie van geloofskommunikasie – 
dat sowel God as mense wil praat en luister – en stel Immink 
voor dat dít die kern van godsdiensbeoefening word. God bly die 
‘Gans Andere’ waarmee die mens nooit een kan word nie. Nóg ‘n 
gewilde alternatief is om alle vorme van premoderne godsdiens 
as ‘n moontlike model vir ‘n postmoderne wêreld te verwerp. 
So verwerp Sam Harris (2004/6) The end of faith: Religion, terror, 
an the future of reason byvoorbeeld die mitologiese godsdiens, en 
kritiseer dit as ‘gif en vernietiger’ van die samelewing. Harris 
beskou egter die mistieke as die enigste rasionele opsie vir die 
transformasie van die bewussyn: 

Mysticism is a rational enterprise. Religion is not. The mystic has 
recognized something about the nature of consciousness prior to 
thought, and this recognition is susceptible to rational discussion. 
The mystic has reason for what he believes, and these reasons are 
empirical.

(Harris 2004:221)

 In sy kritiek op Harris se voormelde werk verwerp Joe Bessler-
Northcutt (2005:21) Harris se argumente oor godsdiens omdat 
hy glo dié omstrede outeur

...simplistically evacuates any sense of integrity to a moderate or 
liberal religious stance. He does this in order to create an urgent 
sense of either/or, to force a choice between faith and reason.

Al wat Bessler-Northcutt ter verdediging kan aanbied, is die 
Jesus Seminaar as ‘n rasionele oefening deur Bybelse teoloë. Hy 
sien nie eens Harris se mistieke betoog raak nie. 
  
Aan die ander kant skerm die tradisionele Christene hulleself
teen sekularisasie af en probeer dit beveg. Die woord 
‘sekularisasie’ is aanvanklik vir die vervreemding van kerklike 
eiendomme gebruik (Weiland 1972:21), maar begin later na ‘n 
samelewing verwys wat ál minder die invloed van kerklike gesag 
en voorskrifte aanvaar (kyk O’Collins & Farrugia 2000:239). 
Sperna Weiland het reeds in 1966 die wortels van sekularisasie 
in die Vulgaatvertaling van sekere kern Bybeltekste gaan soek 
(Weiland 1972). Hy ondersoek ook hoe sosioloë, filosowe en teoloë 
dit omskryf. Een omskrywing lui soos volg: ‘De secularisatie is 
dus de afscheid van een wereld, waarin de kerk op alle terreinen 
van het laaste woord heeft’ (Weiland 1972:22). Die kerk het dus 
nie meer die rigtinggewende invloed in ‘n gesekulariseerde 
samelewing nie, en volgens Weiland (1972:17, 18) het Friederich 
Gogarten en Dietrich Bonhoeffer dit onderskeidelik as ‘n goeie 
ding beskou: Gogarten meen sekularisasie dui onder andere op 
die selfstandigwording van die mens, wat ‘n regstreekse gevolg 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
78

Ferreira

4 Vol. 65    No. 1     Page  4 of 6

is van die evangelieverkondiging en veral die herontdekking 
van die evangelie deur die Reformatore. Dietrich Bonhoeffer 
praat van die mondigwording van die mens om sinvol in die 
wêreld te kan bestaan. Die sienings dat sekularisasie beveg 
of verwelkom moet word, spruit uit die institusionele kerk se 
ontwikkelingsvlak, en sal verskillende invloede op die pastoraat 
hê. 

Die vinnige ontwikkelingspas van tegnologie, ekonomie en 
politiek laat baie Christene en die institusionele kerk met 
‘n ontoereikende epistemologiese selfbeeld. Die huidige 
postmoderne gesekulariseerde kultuur verskil radikaal van 
die tradisionele godsdienstige kaart waarmee baie Afrikaanse 
Christene deur hierdie vreemde landskap moet reis. Christene 
voel vervreemd in die gesekulariseerde samelewing, en tog 
voer Edward Norman (2003:44) aan dat die meeste Christene 
onbewus is van hoe gesekulariseerd hulle alledaagse lewens 
werklik is. Norman beskuldig die Anglikaanse kerkleiers in 
Engeland daarvan dat hulle verantwoordelik is vir die indra van 
sekulêre humanisme as die kernboodskap van die kerk.

It is not the general secularization as such which has felled it, but 
the adoption by the Church of secular thought – death by one’s 
own hand.

(Norman 2003:x)

Of sekularisasie die tradisionele Afrikaanse kerke al só diep 
binnegedring het, is onuitgemaak. Tog is daar sommige Christen 
teoloë en -leke wat die Jesus Seminaar se siening van die 
historiese Jesus as aanslag teen die heiligheid van die kerklike 
tradisie beskou. Gedurende 2007 het ‘n DVD-dokumentêr 
getiteld ‘Nuwe strominge in die teologie: Word die hart van 
die evangelie uitgeruk?’ deur WTL Multimedia Produksies, 
wat aan predikante van die Nederduitse Gereformeerde Kerk 
en die Nederduitse Hervormde Kerk gestuur is, geweldige 
reaksie ontlok. Onder andere het dr Chris Saayman die volgende 
uitspraak gemaak: 

Die inhoud van hierdie dokumentêr is – om dit sag te stel – 
skrikwekkend omdat dit openlik lasterlik is. Hier het ons nie meer 
net te make met sekere afwykings van die gereformeerde belydenis 
nie, maar met blatante kettery. Prontuit word ontken dat die Bybel 
God se Woord is. Daar word gesê dat Jesus se versoeningsdood 
aanstootlik is, dat sy maagdelike geboorte fiksie is, dat Sy 
opstanding “metafories” is ensovoorts. Die gnostiese kettery van 
die eerste eeue word openlik as die outentieke Christelike geloof 
aangeprys – in direkte stryd met Johannes se eerste sendbrief wat 
die gnostisisme as die “gees van die antichris” beskryf. Wat oorbly 
is niks anders nie as ‘n stuk heidendom waarin daar geen spoor van 
die Christelike Geloof meer te vinde is nie. Ja, sekere Bybelse terme 
word gebruik, maar met ‘n onbybelse inhoud gevul.  

(Saayman 2007)

Hoewel hierdie betoog nie wetenskaplik is nie, blyk dit dat daar 
wel Christene is wat dié soort bedreiging van binne ervaar. Tog 
is dit nie só eenvoudig nie. Kerklike teïsme en postmoderne 
teologie is slegs twee fases of vlakke in die ontwikkeling van die 
menslike bewussyn of geloof. James W. Fowler, ‘n toegewyde 
Christen sosioloog, het reeds in die sewentigerjare navorsing 
oor die ontwikkeling van geloof gedoen, en het ses geloofsfases 
uitgewys (wat die babafase uitsluit). In Stages of faith: The 
psychology of human development and the quest for meaning bied 
Fowler (1995:xiii) ‘n teorie oor geloofsgroei aan: ‘At the heart 
of the book you will find an account of a theory of seven stagelike, 
developmentally related styles of faith that we have identified.’ Hy 
noem die fases van geloof ‘intuitive-projective (magical), mythic-
literal, syncretistic-conventional, individuative-reflective, conjunctive 
en universalising faith’. Op die gebied van Ontwikkelingpsigologie 
en Integrale Psigologie is navorsing oor die ontwikkeling van 
menslike bewussyn ook reeds lank aan die gang. 

Brant Cortright, ‘n professor in Psigologie en direkteur van die 
Integral Counseling Psychology-program van die California 
Institute of Integral Studies, wys daarop dat die lewe ‘n geestelike 
avontuur is: 

The goal is to wake up to our deeper identity so we can align with 
this larger, Divine movement of love and delight. Life is a spiritual 
adventure in the evolution of consciousness. Spiritual embodiment 
is the goal, not a disembodied transcendence. For this we need to 
discover our soul, our psychic centre, which is the evolutionary 
principle in us.

(Cortright 2007:4)

Cortright (2007:1) laat skakel dus Westerse en Oosterse 
psigologie by mekaar in om die uiterlike navorsing van die 
Weste en die innerlike studie van die Ooste te kombineer, en 
sodoende ‘n geïntegreerde psigologie daar te stel. Integrerende 
Psigologie beskou die lewe as die goddelike ontvouing van, en 
die grondslag vir, die goddelike bewussyn. Bewussyn is nie uit 
die staanspoor volgroeid nie, maar ontwikkel mettertyd. 

STATE VAN MENSLIKE BEWUSSYN
Die uiteindelike doel van die ontwikkeling van menslike 
bewussyn is om op die hoogste vlak van die eenheid van die mens 
se siel met God bewus te word. Ken Wilber, wat deur Westerse 
én Oosterse denkers beïnvloed is, se ontwikkelingsteorie is die 
mees geïntegreerde teorie wat tans bestaan. Volgens Wilber kom 
die volledigste bewuswording van die eenheid van die siel met 
God op die mistieke ontwikkelingsvlakke voor. Kortliks bestaan 
Wilber se ontwikkelingsteorie, oftewel AQAL (‘All Quadrants, 
All Levels and All Lines’), uit sowel die innerlike as die uiterlike; 
uit sowel enkelvoud- as meervoudsperspektiewe; en ook al die 
ontwikkelingsvlakke en state van menslike bewussyn. 

Die vraag hoe Christene pastoraal begelei kan word om sinvol en 
gelowig in ‘n sekulêre wêreld te leef, kan aan die hand van Ken 
Wilber se AQAL-teorie beantwoord word. Wilber se integrale 
ontwikkelingsteorie kan vir die kerklike pastoraat van nut wees 
om die ontwikkelingsfase op ‘n geïntegreerde manier van sowel 
binne as buite te verwerk. Soos reeds aangedui, staan AQAL 
in Wilber (2006:26) se eie woorde vir ‘all quadrants, all levels, all 
lines, all states, all types’. Die kern van Wilber se integrale teorie 
is dat menslike bewussyn en perspektiewe ontwikkel van die 
argaïese na die magiese vlak, wat albei egosentries is; daarna 
na die mitologiese vlak, wat op sy beurt etnosentries is; en dan 
na die rasionele en pluralistiese vlakke, wat wêreldsentries is. 
Die tweede ontwikkelingslaag, of mistieke ontwikkeling, wat 
van die integrale tot die transpersoonlike vlak en verder strek, is 
kosmosentries, en sluit dus alles in. (Wanneer Wilber die woord 
‘Kosmos’ gebruik, sluit hy ook siel en Gees daarby in.) 

Alle mense begin by die argaïese, en vorder so ver hulle wil of 
kan. In A sociable God: Towards a new understanding of religion noem 
Wilber (2005:98–102) nege gebruike van die woord ‘godsdiens’, 
waarvan die laaste twee (2005:101,102) ‘legitieme’ en ‘outentieke’ 
godsdiens is. Legitieme godsdiens verkondig mites, en help 
mense om taboes te vermy. Outentieke godsdiens begelei mense 
om te transformeer, en vergesel hulle op die ontwikkelingspad. 
In Sex, ecology, spirituality verdeel Wilber (2000:197–198) die 
begrip van die werklikheid in kwadrante met ‘n innerlike en ‘n 
uiterlike, ‘n enkelvoud en ‘n meervoud, wat die skone, die goeie 
en die waarheid; kuns, moraliteit en wetenskap; oftewel, die ek, 
die ons en die dit/ditte verteenwoordig. Van uiterste belang is 
die verskillende state van menslike bewussyn: Wakker, droom 
en diep slaap is die drie bekendes. Volgens Wilber is daar ook 
ander state/vorme van bewussyn:

Meditative states (induced by yoga, contemplative prayer, 
meditation and so on), altered states (such as drug-induced) and 
a variety of peak experiences, many of which can be triggered 
by intense experiences like making love, walking in nature, or 
listening to exquisite music.

(Wilber 2006:4)

Hierdie state van menslike bewussyn kan op enige van die 
ontwikkelingsvlakke ervaar word en kan help om vinniger van 
een vlak na die volgende te ontwikkel. Wilber (2006:10,11) wys 
egter op die volgende: ‘…you cannot have a peak experience of a 
higher stage (like being a concert-level pianist), because stages unfold 
sequentially and take considerable time to develop.’ Volgens Reynolds 
(2004:206) het Wilber ook verskillende ontwikkelingslyne, -golwe 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #178

Die postmoderne vraag na God

5Vol. 65    No. 1     Page  5 of 6

of -strome uitgewys, naamlik ‘n kognitiewe, selfidentiteit-, 
waarde-, morele, estetiese, spirituele, behoefte-, psigoseksuele, 
emosionele en interpersoonlike lyn. Andre Marquis (2008) 
brei soos volg daarop uit en koppel boonop aan elke lyn ‘n 
lewensvraag, met tussen hakies die name van die ondersoekers 
wat oor die betrokke lyn navorsing gedoen het (Marquis 
2008:105; vgl Wilber 2006:60):

Kognitief•	  – Waarvan is ek bewus? (Piaget, Kegan, 
Vygotsky)
Self•	  – Met watter van die dinge waarvan ek bewus is, 
vereenselwig ek my? (Loevinger, Cook-Greuter) 
Waardes•	  – Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is vir 
my die waardevolste? (Graves, Beck en Cowan) 
Moraliteit •	 – Watter van die dinge waarvan ek bewus is, 
behoort ek te doen? (Kohlberg, Gilligan) 
Estetika•	  – Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is vir 
my die mooiste? (Housen) 
Spiritueel•	  – Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is 
die grondslag van my lewe? (Fowler, Tillich) 
Behoeftes•	  – Watter van die dinge waarvan ek bewus is, het 
ek nodig? (Maslow) 
Kinesteties•	  – Hoe behoort ek dit fisies te doen? (Gardner) 
Emosioneel•	  – Hoe voel ek oor die dinge waarvan ek bewus 
is? (Salovey, Meyer, Solomon, Goleman)
Interpersoonlik•	  – Hoe behoort ek op grond van die dinge 
waarvan ek bewus is sosiaal teenoor ander op te tree? 
(Selman, Perry)  

Hierdie lyne funksioneer en ontwikkel betreklik onafhanklik, 
maar dit die Absolute Self wat die ontwikkelingslyne bymekaar 
hou. Soos reeds aangetoon, konsentreer Nolte (2007:17) 
uitsluitlik op die emosionele-intelligensielyn sonder om die 
ander ontwikkelingslyne te vermeld. Wilber (2006:192–200) 
wys daarop dat godsdiens by uitstek die vervoerband vir die 
mensdom en sy verskillende groeistadia is, en voer die volgende 
twee belangrike redes vir sy stelling aan:

The first is that the world’s religions are the repository of the great 
myths. The early stages of development are archaic and magic and 
mythic in flavor. And these great myths, laid down 3000 years 
ago, could never be created today, not because humanity has 
no imagination, but because everybody has a video camera. Just let 
Moses try to claim he parted the Red Sea and see how far he gets…
The mythic-stages of the religious systems speak deeply to these 
stages of development, and, to repeat, THOSE STAGES ARE 
NOT GOING AWAY. Everybody is born at square one.

Precisely because they got their start with the (archaic, magic and 
mythic) stages of humanity itself, they control the legitimacy 
conferred on those beliefs. Because of that, they are the only sources 
of authority that can sanction the (rational and higher) stages of 
spiritual intelligence in their own traditions. They are the only 
systems in the world today that can act as a great conveyer belt, 
helping people move from the lower to the higher stages, because 
they alone can pronounce all of those stages kosher, legitimate, 
sacred, acceptable – and give them imprimatur within their own 
lineages. 

(Wilber 2006:192, 193)

Die belangrikste rol wat godsdiens in die moderne en 
postmoderne wêreld kan speel, is moontlik om as ‘n heilige 
vervoerband vir die mensdom op te tree. Wilber (2006:196) stel 
dit baie duidelik dat hoe gouer godsdienste begin om hoër vlakke 
en hoër state te bied, hoe gouer sal godsdienste dié nuwe rol in 
die moderne en postmoderne wêreld kan vervul. Volgens Wilber 
is daar egter nóg ‘n rede waarom godsdienste as vervoerband 
vir die mensdom meditasie, oorpeinsing en ongewone state van 
bewussyn by hulle kurrikula moet insluit: 

…that is not just to stop forcing kids into raves and grown adults 
into tent revivals, but for the profoundly beneficial effect that states 
have on stages…[T]he more you experience various states, the 
more quickly you develop through the stages.

(Wilber 2006:196)

‘N OUTOBIOGRAFIESE REIS
My spirituele reis het reeds vroeg tuis begin. My pa was ‘n 

denker wat dinge bevraagteken het en verby die kerklike dogma 
gekyk het om ‘n lewende verhouding met God te hê. Hy het 
ons as gesin aan teologiese beredenerings en andersdenkendes 
blootgestel. My eerste piekervaring (‘peak experience’) was in 
matriek toe ek en ‘n vriend Durban toe geryloop het. Op die 
strand, ons vakansieslaapplek, het ons met interessante karakters 
kennis gemaak, en daar het ek ‘n  helder oomblik gehad. Ek wou 
iets doen om betekenis aan my lewe te gee. Ná die ervaring het 
ek geweet dat ek Teologie moes studeer om die evangelie aan 
ambagspersone oor te dra. Hierdie piekervaring was geheel en 
al op die fundamentalisties-mitologiese ontwikkelingsvlak. In 
die eerste drie maande aan die Universiteit van Johannesburg 
(destyds die Randse Afrikaanse Universiteit) het die wetenskap 
my fundamentalistiese agtergrond blootgelê. Dit was ‘n 
ongemaklike ervaring. Nadat my oë vir die rasionele sy van 
geloof oopgegaan het, het dinge duideliker begin geword. 
Hierna het ek my teologiese studie aan die Universiteit van 
Pretoria begin. Dit het my voor ‘n geloofskrisis te staan gebring. 
Ek moes die kerklike (mitiese), dogmatiese windmeulens met die 
rasionele lans stormloop. My BD-skripsie getiteld ‘n Voorlopige 
ondersoek na ‘n Christelike waardering van die Afrikaanse 
letterkunde sedert die Sestigs’ was op ‘n Christelike begrip van 
Afrikaanse letterkunde sedert die sestigerjare gerig. Ek het deel 
van my ‘roeping’ voltooi.  

Die gemeentebediening was frustrerend omdat ek verder wou 
beweeg, maar die lidmate nie vir die ontwikkeling gereed was 
nie – Nolte se ‘kognitiewe dissonansie’ My predikantsloopbaan 
is opgevolg deur 13 jaar as regisseur van godsdienstige 
televisieprogramme aan die destydse Suid-Afrikaanse 
Uitsaaikorporasie. Dit het my aan ‘n verskeidenheid sienings en 
godsdienste blootgestel. Daar het ek meer direk met kunstenaars 
saamgewerk. Ek noem dit my ‘pluralistiese fase’. Ek het baie in 
die ontwikkeling van die mens belang gestel, maar was nog 
nie heeltemal gereed vir die mistieke nie. Gedurende my sewe 
werklose jare het ek Sallie McFague (1982; 1987; 1993; 1997; 2001) 
se oeuvre verslind wat my gehelp het om die pluralistiese fase te 
bemeester. Haar metaforiese teologie het my laat besef dat alle 
godsdienste verskeie metafore van God aanbid, en dat elkeen op 
sy unieke manier die pad na God vind. Wanneer hierdie artikel 
dus metafore of terme vir God, soos Brahmaan, gebruik, is dit 
net ‘n ander term vir God, en nie ‘n ander God nie, want daar 
is net een Grondwese van alle bestaan. Hoekom kon ek dit nie 
eerder in die Teologie of die kerk besef nie? Dis ook in dié tyd 
dat ek Ken Wilber se werk ontdek het, en vir die eerste keer ‘n 
geheelbeeld gekry het. 

Gedurende dié tyd het ek ‘n reeks artikels oor spoorsny vir 
die tydskrif Country Life geskryf, en dit was juis op een van 
hierdie spoorsnytogte dat ek my volgende piekervaring gehad 
het. Ek en die veldwagter/spoorsnyer, Colin Patrick, het na 
njalaspore gesoek toe ons op luiperdspore afkom. Colin het voor 
gestap en gesê dat wanneer ‘n  mens spoorsny jy een met die 
dier moet word wie se spoor jy volg. Toe ons die luiperdspore 
sien, was ek nie een met die luiperd nie, maar een met die njala, 
volkome waaksaam, gereed om op die vlug te slaan. Ek het die 
geringste geluid en beweging waargeneem, en was gereed vir 
enige gebeurlikheid. Die ervaring het nie lank geduur nie, net 
lank genoeg om te weet wat dit beteken om een met die natuur 
te wees. Hierdie natuurervaring was nog nie heeltemal ‘n 
mistieke ervaring nie, maar wel eenwording met die natuur op 
rasionele vlak. Tog het dit die deur na die mistieke op ‘n skrefie 
oopgemaak. Omdat ek egter in daardie stadium nog nie genoeg 
van die mistieke geweet het nie, was dit ‘n vlietende oomblik, 
en aangesien ek nie daaroor gemediteer het en niemand gehad 
het om my te begelei nie, bly die oomblik net ‘n vae dog goeie 
herinnering.
        
Kognitief begryp ek die tweede ontwikkelingslaag, oftewel die 
mistieke vlakke, beter as destyds, maar spiritueel het ek nog nie 
een met dié vlakke geword nie. Streng geestelike dissipline is 
nodig om van die eerste laag na die mistieke te vorder, en ek 
mediteer nog maar net die afgelope vyf jaar. Die groeiproses is 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
78

Ferreira

6 Vol. 65    No. 1     Page  6 of 6

nie maklik nie, veral as jy nie weet wat aan die gebeur is nie. 
In sy beroemde gedig noem sint Johannes van die Kruis dit 
‘die donker nag van die siel’. Hoewel my ontwikkeling nog nie 
voltooi is nie, het ek die innerlike drang om ander mense die pyn 
te spaar, en hulle op die pad van geloofsontwikkeling te probeer 
begelei. Die kerk is die ideale weg om alle gelowiges op hierdie 
pad te ondersteun. 

BEVINDING
Uit dié artikel blyk dit dus dat daar Christene is wat aan die 
een kant sekularisasie uit die tradisionele kerklike perspektief 
wantrou, terwyl sommige aan die ander kant reeds verby 
die tradisionele na die postmoderne perspektief beweeg het. 
Albei hierdie standpunte is paradigmas of ‘n begrip van die 
werklikheid uit ‘n bepaalde hoek. Hierdie studie stem saam met 
die integrale filosoof Steve McIntosh wat die onderskeid tussen 
opvattings en perspektiewe soos volg verwoord: 

Although every perception is always already a perspective, 
although humans can never perceive things as they really are, a 
given perspective can be relatively more or less powerful depending 
on the degree of reality that it apprehends. And the one test of the 
relative degree of a given perception’s grasp of reality is its ability 
to improve the human condition.

(McIntosh 2007:211)

Die uitdaging vir sowel tradisionele as postmoderne teoloë is 
om uiteindelik die ontwikkeling van die menslike bewussyn 
te bewerkstellig – dit te midde van (en ondanks) opvattings 
en persoektiewe, wat op hulle beurt hopelik voortdurend 
verander en verbeter. Wat dus nodig is, is ‘n studie wat die 
ontwikkelingsvlakke en -kwadrante uit verskeie hoeke ontleed, 
en elkeen se begrip van die psige/siel/self bestudeer, om 
die pastoraat as heilige vervoerband by te staan om tot die 
volledige of integrale ontwikkeling van gelowiges by te dra. In 
‘n opvolgartikel sal daar op invloedryke psigologiese teorieë oor 
die menslike bewussyn gekonsentreer word.

Literatuurverwysings
Avis, P., 2003, A church drawing near: Spirituality and mission in a 

post-Christian culture, T & T Clark, Londen. 
Berger, P.L., 2004, Questions of faith: A skeptical affirmation of 

Christianity, Blackwell, Cornwall. 
Bessler-Northcutt, J., 2005, ‘Religion: Mend it, don’t end it’, The 

Fourth R 18(6), 21.
Borg, M., 2006, Jesus: Uncovering the life, teachings and relevance of 

a religious revolutionary, HarperCollins, New York.
Borg, M. & Scorer, T., 2006, Living the Heart of Christianity: A 

Guide to Putting Your Faith into Action, HarperCollins, New 
York.

Cortright, B., 2007, Integral psychology: Yoga, growth, and opening 
the heart, State University of New York Press, Albany.  

Cupitt, D., 2000, ‘Christianity after the church’, The Fourth R 
13(6), 3–9.

Dreyer, Y., 2006, ‘Postmoderne kerkwees in die lig van publieke 
teologie – eenheid en verskeidenheid’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 62(4), 1311–1335.

Dziuban, P.F., 2006, Consciousness is all: Now life is completely new, 
Blue Dolphin Publishing, Nevada City.

Fowler, J.W., [1981] 1995, Stages of faith: The psychology of human 
development and the quest for meaning, HarperCollins, New 
York.

Harris, S., 2006, The end of faith: Religion, terror, and the future of 
reason, Simon & Schuster, Londen. 

Immink, F.G., 2003, In God geloven: Een praktisch-theologische 
reconstructie, Meinema, Zoetermeer.

Keller, C., 2008, On the mystery: Discerning God in process, Fortress 
Press, Minneapolis, Minnesota.

Leaves, N., 2006, The God problem: Alternatives to fundamentalism, 
Polebridge, Santa Rosa, Kalifornië. 

Marquis, A., 2008, The integral intake: A guide to comprehensive 
idiographic assessment in integral psychotherapy, Routledge, 
New York.

McFague, S., 1982, Metaphorical theology: Models of God in religious 
language, Fortress Press, Philadelphia.

McFague, S., 1987, Models of God; Theology for an ecological, nuclear 
age, Fortress Press, Philadelphia.

McFague, S., 1993, The body of God: An ecological theology, Fortress 
Press Minneapolis, Minnesota.

McFague, S., 1997, Super, natural Christians: How we should love 
nature, Fortress Press, Minneapolis, Minnesota.

McFague, S., 2001, Life abundant: Rethinking theology and economy 
for a planet in peril, Fortress Press, Minneapolis, Minnesota.

McIntosh, S., 2007, Integral consciousness and the future of evolution: 
How the integralworldview is transforming politics, culture and 
spirituality, Paragon House St Paul, Minnesota.

Miller, R.J. (red.), 2007, The future of the Christian tradition: The 
Jesus Seminar, Polebridge, Santa Rosa, Kalifornië.

Nolte, S.P., 2007, ‘Pastors as gewonde genesers: Emosionele 
intelligensie en pastoraat’, PhD-proefskrif, Universiteit van 
Pretoria, Pretoria. 

Norman, E., 2003, Secularization: Sacred values in a godless world, 
Continuum, Londen.	

O’Collins, G. & Farrugia, E.G., 2000, A concise dictionary of 
theology, T & T Clark,  Edinburgh.

Price, R., 2003, ‘The future of religion’, The Fourth R 16(1), 3–8.
Reynolds, R., 2004, Embracing reality: The integral vision of Ken 

Wilber, Penguin, New York.
Riggs, J.W., 2003, Postmodern Christianity: Doing theology in the 

contemporary world, Trinity Press International Harrisburg, 
Pennsilvanië.

Saayman, C., 2007, ‘Word die Hart van die Evangelie uitgeruk?’, 
in Bibleforums.org., besigtig 24 July 2007, van http://www.
bibleforums.org/forums/forumdisplay.php.

Spong, S., 2007, ‘The future of the Christian tradition: The 
Jesus Seminar’, in R.J. Miller (red.), Polebridge, Santa Rosa, 
Kalifornië.

Weiland, J.D., 1972, Orientatie: Nieuwe wegen in de theologie, Het 
Wereldvenster, Baarn. 

Wilber, K., 2000, ‘Sex, ecology, spirituality’, in The collected works 
of Ken Wilber, vol. 6, Shambhala, Boston, Massachusetts.

Wilber, K., 2005, A sociable God: Towards a new understanding of 
religion, Shambhala, Boston, Massachusetts.

Wilber, K., 2006, Integral spirituality: A startling new role for 
religion in the modern and postmodern world, Integral Books, 
Boston/Londen.

Wilber, K., Patten, T., Leonard, A. & Morelli, M., 2008, Integral life 
practice: The 21st century blueprint for physical health, emotional 
balance, mental clarity, and spiritual awakening, Integral Books, 
Boston, Massachusetts.


