Original Research H

DIE ONTWIKKELING VAN DIE MENSLIKE BEWUSSYN: DIE POSTMODERNE

Author:
IW. (Naas) Ferreira'

Affiliation:
'Departement Praktiese
Teologie, Universiteit van
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
IW. (Naas) Ferreira

e-mail:
naasf@mweb.co.za

Postal address:
Posbus 12402, Elspark
1418, Suid-Afrika

Keywords:

godsdienstige naturalisme;
teisme; panenteisme;
sekulére paradigma; geloof
en etiek

Dates:

Received: 23 Apr. 2009
Accepted: 25 May 2009
Published: 30 Sept. 2009

How to cite this article:
Ferreira, LW., 2009, ‘Die
ontwikkeling van die
menslike bewussyn:

Die postmoderne vraag
na God’, HTS Teologiese
Studies/Theological Studies
65(1), Art. #178, 6 pages.
DOI: 10.4102/hts.v65i1.178

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Note:

Hierdie artikel is ‘n
verwerking van n deel
van LW. Ferreira se MTh-
verhandeling getiteld
‘Die relevansie van

Ken Wilber se integrale
ontwikkelingsteorie

vir die pastoraat” onder
studieleiding van prof

dr Yolanda Dreyer,
voorgelé en aanvaar in
Augustus 2008 deur die
Departement Praktiese
Teologie, Fakulteit
Teologie, Universiteit van
Pretoria.

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

VRAAG NA GoD

ABSTRACT

The development of the human consciousness: The postmodern quest for God
Thisarticlecritically reflectsupon ‘emerging Christians’—those whohave departed fromapremodern
(theistic) and modernist (secular) view of reality, and have rather embraced postmodernity in
response to the cognitive dissonance they experience due to a clash of epistemological paradigms.
The article discusses psychological theories on the development of human consciousness, and
describes seven levels or stages of such development, namely the archaic, magical, mythological,
rational, pluralistic, holistic and transpersonal levels. The article focuses on Ken Wilber’s integral
psychological theory, better known as AQAL (All Quadrants, All Levels and All Lines), which also
covers the internal and external dimensions of human consciousness, including an integral view
on the so-called ‘states of human consciousness’. In doing so, the article aims to contribute to that
aspect of pastoral care that focuses on psychological theory.

INLEIDING:
WAT IS DIE VRAAG?

Die kerklike pastoraat is in 'n dilemma — dit word van sowel binne as buite bedreig: Terwyl die kerklike
teologie op ‘n Bybelse teisme konsentreer, is daar Christene wat nie meer met die tradisionele begrip
van die Bybel, of die kerklike praktyk van Sondag-aanbidding van 'n transendentale God gemaklik voel
nie (kyk Avis 2003:50-81; Riggs 2003:9). Terselfdertyd voel tradisionele Christene ontuis in 'n sekulére
samelewing waarin hulle geloof en etiek misken word (Norman 2003:ix; Weiland 1972:17-42). Hoewel
die tradisionele kerklike teisme standvastig lyk, kom dit tog voor of daar wél Christene is wat die
tradisionele teologie van sowel binne as buite bevraagteken. Tradisionele Christene voel dat die wéreld
die kerk deur ateisme en die wetenskap bedreig. Catherine Keller, ‘'n prosesteoloog, vat dié dilemma
s00s volg saam:

Nothing more surely characterizes our era, which we might as well call postmodern, than awareness of

multiplicity...[Tlhis plurality sends some running back to the security of some absolute: nulla salvus extra

ecclesiam — “No salvation outside of the church.” And it dissipates others in a global marketplace of options.
(Keller 2008:21)

In The God problem: Alternatives to fundamentalism, met verwysing na Robert W. Funk, vra Nigel Leaves
(2006:5) die vraag ‘What does “God” mean in the twenty-first century?’, en bespreek dan die moontlike
antwoorde hierop aan die hand van ‘n aantal beskouinge oor God. Leaves wys vier belangrike sienings
van God uit. Die eerste is panenteisme, soos verwoord deur biskop John Shelby Spong. Panenteisme
verwerp die tradisionele bonatuurlike teisme, en beskou God eerder as 'n allesomvattende Gees wat nie
van die wéreld verwyderd is nie, maar tog bo die wéreld uitstyg. Die Gees is in alles, en alles is in die
Gees, maar die Gees is groter as alles. Die tweede siening van God is die nie-realisme van Don Cupitt en
Lloyd Geering wat albei, hoewel in verskillende wérelddele, tot die volgende gevolgtrekking kom:

...the word “God” should be stripped of its supernatural content...[Pleople should get over the realist idea
of an actual personal being who created and still sustains the Universe...Cupitt and Geering do not nullify
Christian doctrines,...but translate them into rules of life.

(Leaves 2006:6, 7, 8)

Die derde Godsbeskouing staan as voetsoolvlakspiritualiteit (‘grassroots spirituality’) bekend, en spruit
uit gewone mense se soeke na alternatiewe. Die vierde moontlikheid is godsdienstige naturalisme wat
mense aanmoedig om die aarde as heilig te beskou. Al vier dié sienings oor die betekenis van God in
die 21°¢ eeu maak deel uit van Keller se ‘global marketplace of options’. Die probleem is dat dit voorkom of
gelowiges slegs tussen die tradisionele teisme en die pluralisme van postmoderniteit, waarvan Leaves
se vier alternatiewe deel uitmaak, kan kies. Hierdie artikel sal toon dat teisme en pluralisme nie keuses
is nie, maar wel deel van die ontwikkeling van die menslike bewussyn;' dat daar veelvoudige vlakke
van ontwikkeling is, en dat veelvoudige beskouings oor God dus moontlik is.

Die keuse tussen teisme en pluralisme kom in ‘n onlangse PhD-studie, ‘Pastors as gewonde genesers:
Emosionele intelligensie en pastoraat’, aan die orde waar Philip Nolte (2007:5), ‘n predikant van die
Nederduitse Hervormde Kerk, daarop wys dat pastors 'n kognitiewe dissonansie beleef as gevolg van
‘n verskuiwing of ontwikkeling van ‘n moderne na 'n postmoderne begrip van die werklikheid. In
sy ondersoek na die spanning tussen dié twee paradigmas, sé Nolte (2007:9): ‘Baie lidmate van die
Christelike geloofstradisie bevind hulle binne die vroeé, tradisionele paradigma, terwyl baie ander
hulleself binne die nuwe opkomende paradigma bevind.” Nolte noem dat diegene wat hulle in die
opkomende paradigma bevind net frustrasie in die kerklike tradisie ervaar. Nolte (2007:10-12), benoem
die eienskappe van die tradisionele paradigma soos volg:

1.Wanneer daar in dié studie na die begrip ‘menslike bewussyn’ (‘human consciousness”) verwys word, dra dit nie dieselfde betekenis
as die onveranderlike, ewige Bewussyn (“Consciousness”) nie. Sommige skrywers, onder andere Peter F. Dziuban (2006), gebruik
‘Bewussyn’ as 'n metafoor vir wat Christene as God sou beskryf. ‘Menslike bewussyn’ verwys na die mens se begrip van die werklik-
heid, maar is terselfdertyd meer as bloot 'n kognitiewe funksie. Dit is wanneer die menslike bewussyn welbewus een met die Bewus-
syn word dat die mens die hoogste ideaal bereik.

saIpms [edibojosy/salpms 8ss81folos) S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1l Pagelof6

1

8.T# 301V



u Original Research

Article #178

Ferreira

HTS Teologiese Studies/Theological Studies

e Die Bybel neem ‘n sentrale plek in en word as ‘God se
woord’ beskou.

e Die belydenisse en belydenisgeskrifte speel 'n belangrike
rol, en word as ‘n samevatting van die ‘waarhede” van die
Bybel geag.

e Geloof word in ‘n groot mate as instemming met leerstellings
oor God en die Bybel beskou.

e Ten spyte daarvan dat hierdie paradigma God se ‘gratis’
liefde en genade vir mense beklemtoon, is daar tég n
onderliggende patroon van prestasie en beloning in die
logika daarvan te bespeur.

Hierteenoor som Nolte (2007:12, 11, 12, 13, 14) die opkomende
paradigma soos volg op:

e Die Bybel word as die produk van ‘n lang historiese
proses beskou, en besin onder andere oor antieke mense se
oortuigings oor God, hulle godsdiens- en wéreldbeskouing,
die wyse waarop die gemeenskap ingerig en georden word,
sowel as verhoudings tussen mense, dinge en plekke.

e Aanhangers van dié paradigma beskou die Bybel metafories,
en erken dat die Bybelse verhale waar kan wees sonder om
histories korrek te wees. Die waarde van die Bybel 1é dus in
die betekenis wat die Bybelse verhale vir mense het.

e Die Bybel word as heilige geskrifte beskou wat die funksie en
status daarvan, maar nie die ontstaan daarvan nie, betref.

o  Christene beskou hulle lewens as 'n proses van verhoudings
en transformasie, en nie as die nakoming van sekere
voorskrifte nie.

e Die paradigma erken religieuse pluraliteit, en neem dit
ernstig op.

Nolte (2007:18, 22) beskou die kerklike tradisie as ‘n struikelblok
en die tradisionele Skrifgesag as ‘n probleem vir die postmoderne
Christen, en bied emosionele intelligensie aan as oplossing vir
diegene wat hy ‘gewonde pastors’ noem. Hierdie verwonding
is die gevolg van die verskuiwing van ‘n moderne na n
postmoderne paradigma, omdat postmodernisme baie van die
sekerhede van die moderne era gerelativeer het. Nolte omskryf
dié verwonding soos volg:

Die verlamming wat pastors as gevolg van die verskuiwing van die
moderne na die postmoderne paradigma beleef, kan as kognitiewe
dissonansie omskryf word. Dit is'n aangeleentheid wat met
‘kennis” verband hou wat nie in pas is met die realiteite in die lewe
waarmee mense daagliks moet rekening hou nie.

(Nolte 2007:7)

Buiten bogenoemde aspekte, opper Nolte nég twee sake wat vir
hierdie artikel van belang is, naamlik ‘...'nnuwe paradigma is nie
‘n kombinasie uit vorige en nuwe paradigmas nie, maar ‘n breuk
met interpreterende raamwerke van vroeér’ (Nolte 2007:15), en
‘Emosionele intelligensie kan kernagtig beskryf word as mense
se vermoé om van hulle eie emosies, asook die emosies van
ander persone, bewus te raak en dit sinvol en verantwoordelik
te integreer en bestudeer” (Nolte 2007:17).

Paul Avis (2003:vii), die sekretaris-generaal van die Anglikaanse
Kerk se Raad vir Christelike Eenheid, beskou die drieledigheid
van die missio Dei van die kerk as die onderliggende aspek
van die bediening aan Christene buite die kerk. Hierdie
drieledige sending, wat in Matteus 28:16-20 voorkom, is om
dissipels van mense te maak, om mense te doop, en om hulle
te leer. Volgens hom is algemene godsdiens (‘common religion’)
die manier om mense terug in die kerk te kry. Slegs weens
pastorale betrokkenheid en die bou van vertroue tussen die
kerk en die individu sal mense na die kerk terugkeer; nie weens
hoogdrawende prediking nie. Avis stel dit soos volg:

But the real work of building trust and establishing rapport — the
sine qua non of effective mission and ministry — can only be done
piecemeal, “on the ground”, in thousands of particular situations,
when commitment is sustained over time.
(Avis 2003:ix)
Hy beskryf algemene godsdiens as 'n brug om mense na die
gemeenskap van gelowiges terug te lok. Avis (2003:136) erken
voorts dat die ontwikkeling van gelowiges deur verskeie stadia
gaan, en noem dat dit ‘n sakramentele karakter het teenoor die

sekulére wéreld se beheptheid met ekonomiese vooruitgang. Hy
beskryf dit soos volg:

Instead of the soul making its Christian journey from baptism
and confirmation, through matrimony, to final passing over
the threshold of death accompanied by Christian burial rites
that sanctify our mortality, we have the secular self following a
stereotyped life-course dedicated by society-wide economic and
political institutions.

(Avis 2003:37)

Tog beweer Avis (2003:137) dat die sekulére paradigma die
individu respekteer, maar nie die nodige Christelike deernis en
ondersteuning bied nie. Volgens hom kan die doop, huwelik en
die laaste sakrament weer die skakels word om diegene buite
die kerk aan die pastoraat, en dus die evangelie, bloot te stel.
Robert Price (2003:3-8), 'n  dosent in Filosofie en
Godsdienswetenskap aan die Johnston Community College in
Smithfield, Noord-Carolina, merk in sy artikel

The future of religion’ soos volg op: ‘...the world is moving

rapidly towards a state in which virtually everyone will have no

choice but to think for himself or herself in religious matters.
Price (2003:3)

Verder verwys Price (2003:3) na Peter Berger wat ontwikkeling
in kultuur en godsdiens as ‘n noodwendigheid beskou
namate volke met mekaar in aanraking kom. Afgesonderde
gemeenskappe is geneig om hulle godsdiens en kultuur as die
enigste waarheid te beskou. Die blootstelling aan ander groepe,
en dus die verbreding van kennis en insig, vind egter nie sonder
probleme plaas nie. Die Jodedom het byna voor die Griekse
Dionysus-kultus geswig. Price (2003:4) wys met behulp van
die filosoof Francois Lyotard se werk, The postmodern condition,
op die ‘hoofnarratief’ waarvolgens elke volk leef. Israel se
hoofnarratief is die verhale van Abraham, die uittog uit Egipte,
die monargie, die ballingskap en die herstel. Dit is wanneer dié
hoofnarratief bedreig en afgebreek word dat mense n sins- en
betekeniskrisis beleef. Price erken dus dat godsdiens besig is om
te ontwikkel, en reken dat ‘n mens nie pluralisme, sekularisasie
en sinkretisme kan omkeer om weer by ‘n premoderne Bybelse
weéreldbeeld uit te kom nie. Hoewel hy nie ‘n sinkretistiese New
Age-wéreldgodsdiens voorsien nie, maar tég intergodsdienstige
wisselwerking aanvaar, meen hy dat predikante se rol
na dié van terapeute, beraders, maatskaplike werkers en
motiveringsprekers sal verander. Price (2003:7) roep predikante
op om die veranderde omstandighede wat die postmoderne
weéreld meegebring het meer entoesiasties te aanvaar. Hy stel dit
500s volg:

"They will be shepherds of their flocks, as they ought to be, and
it will be left to scholars, theologians and historians of religions
to serve as consultants, providers of insight, and lessons from
history.”

Don Cupitt (2000:3) van die Emmanuel College in Cambridge,
en die stigter van die Sea of Faith-netwerk, beskryf drie duidelike
tekens van die snelle agteruitgang van godsdiens deur die
weéreld heen, maar veral in die Weste:

e Die eerste teken is dat kommentators beweer dat die
toekoms van die mensdom van tegnologie en die logika van
kapitalisme afhang. Teologie, filosofie, etiek en politiek het
reeds gesterf, en sal dus randfigure bly.

e ‘n Tweede teken is dat die hoofstroom- Christelike
kerkgroepe 'n 20%-verlies aan lidmate per dekade toon.

e Derdens het 'n opname onder 18-jariges getoon dat 77% van
die tieners geen godsdienstige belange of bande het nie.

Cupitt (2000:4) voer as rede vir dié verval aan dat die kerk 'n
flater begaan het:

In effect, the church made an idol of itself, and is now dying
because it stuck with claims on its own behalf that it should never
have made in the first place.”

Volgens hom het godsdiens nou ‘n ander rol te speel:

At a time when political thought is very unadventurous, and when
the world is becoming overwhelmingly dominated by technology,

Vol. 65 No.1

Page 2 of 6

http://www.hts.org.za



Die postmoderne vraag na God

Original Research u

we need religion as much as ever. We need it as a human, value
creating activity.
(Cupitt 2000:9)

Volgens Marcus Borg (2006:vii), ‘n dosent in Godsdiens en
Kultuur aan die Oregon-staatsuniversiteit, is daar Christene wat
nie meer soos hulle voorouers glo nie. Hy noem dié groep die
ontluikende (‘emerging’) Christene wat van binne én buite die
kerk ander beskouings as die tradisionele teologie ontwikkel
het. Hulle skakel die intellektuele struikelblokke van die Bybel
as onfeilbare goddelike produk uit. Vir hulle is die Bybel n
bewys van voorouers se geloof en hulle ervarings van God. Borg
(2006:viii) skryf soos volg in die voorwoord van Tim Scorer se
boek, Living the Heart of Christianity: A guide to putting your faith
into action:

And rather than emphasizing what we must do or believe in
order to have a blessed afterlife, the emerging Christian vision
emphasizes a relationship with God in the present that transforms
our lives in this life.

(Borg & Scorer 2006)

Borg beweeg derhalwe ook op die postmoderne vlak, en het 'n
panenteistiese begrip van God. Die Suid-Afrikaanse praktiese
teoloog Yolanda Dreyer (2006:1311-1335) van die Universiteit
van Pretoria ondersoek postmoderne kerkwees in die lig van
die publieke teologie, eenheid en verskeidenheid. Dreyer
(2006:1317-1324) verlaat haar op Burkhard om die vyf kenmerke
van postmoderniteit te bespreek, maar brei dan ook aansienlik
daarop uit:

e DPostmoderniteit verwerp ‘n dualistiese wéreldbeeld.
Moderniteit het tussen die natuurwetenskap en die
subjektiewe sfeer van gevoelens, verbeelding, waardes
en geloof onderskei, en die subjektiewe onderdruk.
Postmoderniteit kritiseer dié skeiding.

e DPostmoderniteit verwerp fondamentalisme: Burkhard
(2004:132, in Dreyer 2006) beskryf fondamentalisme soos
volg: ‘Foundationalism refers to absolutely irreducible principles
of knowledge and action whose truth imposes itself with irrefutable
evidentiary power.’

e Postmoderniteit verwerp totalisering: Moderniteit wou
een algemene denkstelsel ontwikkel wat vir almal geld,
en die hoofnarratief van onbeperkte menslike vooruitgang
het vooropgestaan. Postmoderniteit verwerp so ‘n
allesoorheersende teorie.

e Die bedreiging van nihilisme bestaan wél: As niks in n
postmoderne wéreld geld nie, ontstaan die vrees dat alles
relatief is, wat op sy beurt nihilisme tot gevolg het. Tog is dit
nie wat postmoderniteit met pluraliteit in gedagte het nie.
Dreyer (2006:1320) reken dat dit juis die geleentheid vir die
Christelike verhaal en die verhale van nihilisme is om met
mekaar in gesprek te tree.

e Postmoderniteit soek na verwantskappe: Postmoderniteit
plaas die klem op die mens in verhouding tot alles, in plaas
daarvan dat die mens as subjek sentraal staan. ‘Kennis word
verkry deur mense wat saamwerk, eerder as die individuele
kenner’ (Dreyer 2006:1320).

Dreyer (2006:1331) verwelkom postmoderniteit omdat die
Christen se stem tussen al die ander stemme gehoor kan word,
maar wel op die volgende voorwaarde: ‘Pluraliteit in die kerk
kan positief gewaardeer word, maar behoort ook teologies
duidelik begrens te word.” In die publieke teologie kan die
kerk nou aan ander waardestelsels gelyk wees — nie deur
konfrontasie nie, maar deur dialoog. Dreyer verwoord dié
verhoudingsgedagte soos volg (2006:1321): ‘Mens-wees met
ander en in teenwoordigheid van God kan mense van hierdie
era bevry van die leegheid waarmee moderne denke hulle gelaat
het.’

Die Jesus Seminaar-teoloé wou, in die lig van hulle navorsing
oor die historiese Jesus, en die kerk se reaksie daarop, die
huidige stand van die Christelike tradisie in oénskou neem. In
The future of the Christian tradition: The Jesus Seminar (Miller 2007)
ondersoek die teoloé die egtheid van huidige geloof, wysheid
vir die globale era, godsdiens, wetenskap, en die toekoms van

die lewe op aarde, sowel as die morele noodsaak. Hulle erken
ook die ontwikkeling van geloof, en in sy artikel ‘Beyond theism
but not beyond God’ erken John Shelby Spong (2007:35) dat hy
‘n Christen van die 21¢ eeu is, en daarom "...[i]f my Christianity
cannot live inside the thought forms of the twenty first century,
then I do not believe it can live at all.” Hiermee probeer hy nie te
kenne gee dat die 21° eeu die toppunt van wysheid en waarheid
verteenwoordig nie, maar dat dit ook iets vir sy geloof moet
beteken. Spong (2007:40) worstel met die Godsbegrip, en sé:

When I seek the God beyond theism, I seek to name a human
experience of wonder, awe and transcendence. ...
Spong (2007:40)

Later voer hy ook soos volg aan (2007:44):

Christianity is entering the transcendent depth of life, love and
being in a human experience with a man named Jesus of Nazareth
and calling that experience God.

God is nie ‘n teistiese wese of ‘n menslike konstruksie nie, maar
wel ‘n volledige begrip van die diepste wese van die mens.
Spong verwoord dit soos volg:

It is about a humanity that has been opened to divinity. It is about
stepping into eternity while still walking in time...If God is the
ground of all being then the only way I can worship God is to have
the courage to be all that I can be.

(Spong 2007:44, 45)

Op sy beurt praat Gerrit Immink (2003) In God geloven: Een
praktisch-theologische reconstructie van geloofskommunikasie —
dat sowel God as mense wil praat en luister — en stel Immink
voor dat dit die kern van godsdiensbeoefening word. God bly die
‘Gans Andere’ waarmee die mens nooit een kan word nie. N6g 'n
gewilde alternatief is om alle vorme van premoderne godsdiens
as ‘n moontlike model vir 'n postmoderne wéreld te verwerp.
So verwerp Sam Harris (2004/6) The end of faith: Religion, terror,
an the future of reason byvoorbeeld die mitologiese godsdiens, en
kritiseer dit as ‘gif en vernietiger’ van die samelewing. Harris
beskou egter die mistieke as die enigste rasionele opsie vir die
transformasie van die bewussyn:

Mysticism is a rational enterprise. Religion is not. The mystic has
recognized something about the nature of consciousness prior to
thought, and this recognition is susceptible to rational discussion.
The mystic has reason for what he believes, and these reasons are
empirical.

(Harris 2004:221)

In sy kritiek op Harris se voormelde werk verwerp Joe Bessler-
Northcutt (2005:21) Harris se argumente oor godsdiens omdat
hy glo dié omstrede outeur

...simplistically evacuates any sense of integrity to a moderate or
liberal religious stance. He does this in order to create an urgent
sense of either/or, to force a choice between faith and reason.

Al wat Bessler-Northcutt ter verdediging kan aanbied, is die
Jesus Seminaar as ‘n rasionele oefening deur Bybelse teoloé. Hy
sien nie eens Harris se mistieke betoog raak nie.

Aan die ander kant skerm die tradisionele Christene hulleself
teen sekularisasie af en probeer dit beveg. Die woord
‘sekularisasie’ is aanvanklik vir die vervreemding van kerklike
eiendomme gebruik (Weiland 1972:21), maar begin later na ‘n
samelewing verwys wat dl minder die invloed van kerklike gesag
en voorskrifte aanvaar (kyk O’Collins & Farrugia 2000:239).
Sperna Weiland het reeds in 1966 die wortels van sekularisasie
in die Vulgaatvertaling van sekere kern Bybeltekste gaan soek
(Weiland 1972). Hy ondersoek ook hoe sosioloég, filosowe en teoloé
dit omskryf. Een omskrywing lui soos volg: ‘De secularisatie is
dus de afscheid van een wereld, waarin de kerk op alle terreinen
van het laaste woord heeft’” (Weiland 1972:22). Die kerk het dus
nie meer die rigtinggewende invloed in ‘n gesekulariseerde
samelewing nie, en volgens Weiland (1972:17, 18) het Friederich
Gogarten en Dietrich Bonhoeffer dit onderskeidelik as ‘n goeie
ding beskou: Gogarten meen sekularisasie dui onder andere op
die selfstandigwording van die mens, wat 'n regstreekse gevolg

saIpms [edibojosy L /saipms 8ss81folos) S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 3 0of 6

8.T# 301V



u Original Research

Article #178

Ferreira

HTS Teologiese Studies/Theological Studies

is van die evangelieverkondiging en veral die herontdekking
van die evangelie deur die Reformatore. Dietrich Bonhoeffer
praat van die mondigwording van die mens om sinvol in die
wéreld te kan bestaan. Die sienings dat sekularisasie beveg
of verwelkom moet word, spruit uit die institusionele kerk se
ontwikkelingsvlak, en sal verskillende invloede op die pastoraat
hé.

Die vinnige ontwikkelingspas van tegnologie, ekonomie en
politiek laat baie Christene en die institusionele kerk met
‘n ontoereikende epistemologiese selfbeeld. Die huidige
postmoderne gesekulariseerde kultuur verskil radikaal van
die tradisionele godsdienstige kaart waarmee baie Afrikaanse
Christene deur hierdie vreemde landskap moet reis. Christene
voel vervreemd in die gesekulariseerde samelewing, en tog
voer Edward Norman (2003:44) aan dat die meeste Christene
onbewus is van hoe gesekulariseerd hulle alledaagse lewens
werklik is. Norman beskuldig die Anglikaanse kerkleiers in
Engeland daarvan dat hulle verantwoordelik is vir die indra van
sekulére humanisme as die kernboodskap van die kerk.

It is not the general secularization as such which has felled it, but
the adoption by the Church of secular thought — death by one’s
own hand.

(Norman 2003:x)

Of sekularisasie die tradisionele Afrikaanse kerke al s6 diep
binnegedring het, is onuitgemaak. Tog is daar sommige Christen
teoloé en -leke wat die Jesus Seminaar se siening van die
historiese Jesus as aanslag teen die heiligheid van die kerklike
tradisie beskou. Gedurende 2007 het ‘n DVD-dokumentér
getiteld ‘Nuwe strominge in die teologie: Word die hart van
die evangelie uitgeruk?” deur WTL Multimedia Produksies,
wat aan predikante van die Nederduitse Gereformeerde Kerk
en die Nederduitse Hervormde Kerk gestuur is, geweldige
reaksie ontlok. Onder andere het dr Chris Saayman die volgende
uitspraak gemaak:

Die inhoud van hierdie dokumentér is — om dit sag te stel —
skrikwekkend omdat dit openlik lasterlik is. Hier het ons nie meer
net te make met sekere afwykings van die gereformeerde belydenis
nie, maar met blatante kettery. Prontuit word ontken dat die Bybel
God se Woord is. Daar word gesé dat Jesus se versoeningsdood
aanstootlik is, dat sy maagdelike geboorte fiksie is, dat Sy
opstanding “metafories” is ensovoorts. Die gnostiese kettery van
die eerste eeue word openlik as die outentieke Christelike geloof
aangeprys — in direkte stryd met Johannes se eerste sendbrief wat
die gnostisisme as die “gees van die antichris” beskryf. Wat oorbly
is niks anders nie as ‘n stuk heidendom waarin daar geen spoor van
die Christelike Geloof meer te vinde is nie. Ja, sekere Bybelse terme
word gebruik, maar met ‘n onbybelse inhoud gevul.

(Saayman 2007)

Hoewel hierdie betoog nie wetenskaplik is nie, blyk dit dat daar
wel Christene is wat dié soort bedreiging van binne ervaar. Tog
is dit nie sé eenvoudig nie. Kerklike teisme en postmoderne
teologie is slegs twee fases of vlakke in die ontwikkeling van die
menslike bewussyn of geloof. James W. Fowler, ‘n toegewyde
Christen sosioloog, het reeds in die sewentigerjare navorsing
oor die ontwikkeling van geloof gedoen, en het ses geloofsfases
uitgewys (wat die babafase uitsluit). In Stages of faith: The
psychology of human development and the quest for meaning bied
Fowler (1995:xiii) ‘n teorie oor geloofsgroei aan: ‘At the heart
of the book you will find an account of a theory of seven stagelike,
developmentally related styles of faith that we have identified.” Hy
noem die fases van geloof ‘intuitive-projective (magical), mythic-
literal, syncretistic-conventional, individuative-reflective, conjunctive
enuniversalising faith’. Op die gebied van Ontwikkelingpsigologie
en Integrale Psigologie is navorsing oor die ontwikkeling van
menslike bewussyn ook reeds lank aan die gang.

Brant Cortright, ‘n professor in Psigologie en direkteur van die
Integral Counseling Psychology-program van die California
Institute of Integral Studies, wys daarop dat die lewe 'n geestelike
avontuur is:

The goal is to wake up to our deeper identity so we can align with
this larger, Divine movement of love and delight. Life is a spiritual
adventure in the evolution of consciousness. Spiritual embodiment
is the goal, not a disembodied transcendence. For this we need to
discover our soul, our psychic centre, which is the evolutionary
principle in us.

(Cortright 2007:4)

Cortright (2007:1) laat skakel dus Westerse en Oosterse
psigologie by mekaar in om die uiterlike navorsing van die
Weste en die innerlike studie van die Ooste te kombineer, en
sodoende ‘n geintegreerde psigologie daar te stel. Integrerende
Psigologie beskou die lewe as die goddelike ontvouing van, en
die grondslag vir, die goddelike bewussyn. Bewussyn is nie uit
die staanspoor volgroeid nie, maar ontwikkel mettertyd.

STATE VAN MENSLIKE BEWUSSYN

Die uiteindelike doel van die ontwikkeling van menslike
bewussyn is om op die hoogste vlak van die eenheid van die mens
se siel met God bewus te word. Ken Wilber, wat deur Westerse
én Oosterse denkers beinvloed is, se ontwikkelingsteorie is die
mees geintegreerde teorie wat tans bestaan. Volgens Wilber kom
die volledigste bewuswording van die eenheid van die siel met
God op die mistieke ontwikkelingsvlakke voor. Kortliks bestaan
Wilber se ontwikkelingsteorie, oftewel AQAL (“All Quadrants,
All Levels and All Lines’), uit sowel die innerlike as die uiterlike;
uit sowel enkelvoud- as meervoudsperspektiewe; en ook al die
ontwikkelingsvlakke en state van menslike bewussyn.

Die vraag hoe Christene pastoraal begelei kan word om sinvol en
gelowig in ‘n sekulére wéreld te leef, kan aan die hand van Ken
Wilber se AQAL-teorie beantwoord word. Wilber se integrale
ontwikkelingsteorie kan vir die kerklike pastoraat van nut wees
om die ontwikkelingsfase op ‘n geintegreerde manier van sowel
binne as buite te verwerk. Soos reeds aangedui, staan AQAL
in Wilber (2006:26) se eie woorde vir ‘all quadrants, all levels, all
lines, all states, all types’. Die kern van Wilber se integrale teorie
is dat menslike bewussyn en perspektiewe ontwikkel van die
argaiese na die magiese vlak, wat albei egosentries is; daarna
na die mitologiese vlak, wat op sy beurt etnosentries is; en dan
na die rasionele en pluralistiese vlakke, wat wéreldsentries is.
Die tweede ontwikkelingslaag, of mistieke ontwikkeling, wat
van die integrale tot die transpersoonlike vlak en verder strek, is
kosmosentries, en sluit dus alles in. (Wanneer Wilber die woord
‘Kosmos’ gebruik, sluit hy ook siel en Gees daarby in.)

Alle mense begin by die argaiese, en vorder so ver hulle wil of
kan. In A sociable God: Towards a new understanding of religion noem
Wilber (2005:98-102) nege gebruike van die woord ‘godsdiens’,
waarvan die laaste twee (2005:101,102) ‘legitieme” en ‘outentieke’
godsdiens is. Legitieme godsdiens verkondig mites, en help
mense om taboes te vermy. Outentieke godsdiens begelei mense
om te transformeer, en vergesel hulle op die ontwikkelingspad.
In Sex, ecology, spirituality verdeel Wilber (2000:197-198) die
begrip van die werklikheid in kwadrante met 'n innerlike en ‘n
uiterlike, n enkelvoud en ‘n meervoud, wat die skone, die goeie
en die waarheid; kuns, moraliteit en wetenskap; oftewel, die ek,
die ons en die dit/ditte verteenwoordig. Van uiterste belang is
die verskillende state van menslike bewussyn: Wakker, droom
en diep slaap is die drie bekendes. Volgens Wilber is daar ook
ander state/vorme van bewussyn:

Meditative states (induced by yoga, contemplative prayer,
meditation and so on), altered states (such as drug-induced) and
a variety of peak experiences, many of which can be triggered
by intense experiences like making love, walking in nature, or
listening to exquisite music.

(Wilber 2006:4)

Hierdie state van menslike bewussyn kan op enige van die
ontwikkelingsvlakke ervaar word en kan help om vinniger van
een vlak na die volgende te ontwikkel. Wilber (2006:10,11) wys
egter op die volgende: “...you cannot have a peak experience of a
higher stage (like being a concert-level pianist), because stages unfold
sequentially and take considerable time to develop.” Volgens Reynolds
(2004:206) het Wilber ook verskillende ontwikkelingslyne, -golwe

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 6

http://www.hts.org.za



Die postmoderne vraag na God

Original Research n

of -strome uitgewys, naamlik ‘n kognitiewe, selfidentiteit-,
waarde-, morele, estetiese, spirituele, behoefte-, psigoseksuele,
emosionele en interpersoonlike lyn. Andre Marquis (2008)
brei soos volg daarop uit en koppel boonop aan elke lyn ‘n
lewensvraag, met tussen hakies die name van die ondersoekers
wat oor die betrokke lyn navorsing gedoen het (Marquis
2008:105; vgl Wilber 2006:60):

e Kognitief — Waarvan is ek bewus? (Piaget, Kegan,
Vygotsky)

e Self - Met watter van die dinge waarvan ek bewus is,
vereenselwig ek my? (Loevinger, Cook-Greuter)

e Waardes — Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is vir
my die waardevolste? (Graves, Beck en Cowan)

e Moraliteit — Watter van die dinge waarvan ek bewus is,
behoort ek te doen? (Kohlberg, Gilligan)

o Estetika — Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is vir
my die mooiste? (Housen)

e Spiritueel - Watter van die dinge waarvan ek bewus is, is
die grondslag van my lewe? (Fowler, Tillich)

e Behoeftes - Watter van die dinge waarvan ek bewus is, het
ek nodig? (Maslow)

e Kinesteties — Hoe behoort ek dit fisies te doen? (Gardner)

e Emosioneel - Hoe voel ek oor die dinge waarvan ek bewus
is? (Salovey, Meyer, Solomon, Goleman)

e Interpersoonlik — Hoe behoort ek op grond van die dinge
waarvan ek bewus is sosiaal teenoor ander op te tree?
(Selman, Perry)

Hierdie lyne funksioneer en ontwikkel betreklik onafhanklik,
maar dit die Absolute Self wat die ontwikkelingslyne bymekaar
hou. Soos reeds aangetoon, konsentreer Nolte (2007:17)
uitsluitlik op die emosionele-intelligensielyn sonder om die
ander ontwikkelingslyne te vermeld. Wilber (2006:192-200)
wys daarop dat godsdiens by uitstek die vervoerband vir die
mensdom en sy verskillende groeistadia is, en voer die volgende
twee belangrike redes vir sy stelling aan:

The first is that the world’s religions are the repository of the great
myths. The early stages of development are archaic and magic and
mythic in flavor. And these great myths, laid down 3000 years
ago, could never be created today, not because humanity has
no imagination, but because everybody has a video camera. Just let
Moses try to claim he parted the Red Sea and see how far he gets. ..
The mythic-stages of the religious systems speak deeply to these
stages of development, and, to repeat, THOSE STAGES ARE
NOT GOING AWAY. Everybody is born at square one.

Precisely because they got their start with the (archaic, magic and
mythic) stages of humanity itself, they control the legitimacy
conferred on those beliefs. Because of that, they are the only sources
of authority that can sanction the (rational and higher) stages of
spiritual intelligence in their own traditions. They are the only
systems in the world today that can act as a great conveyer belt,
helping people move from the lower to the higher stages, because
they alone can pronounce all of those stages kosher, legitimate,
sacred, acceptable — and give them imprimatur within their own
lineages.

(Wilber 2006:192, 193)

Die belangrikste rol wat godsdiens in die moderne en
postmoderne wéreld kan speel, is moontlik om as ‘n heilige
vervoerband vir die mensdom op te tree. Wilber (2006:196) stel
ditbaie duidelik dat hoe gouer godsdienste begin om hoér vlakke
en hoér state te bied, hoe gouer sal godsdienste dié nuwe rol in
die moderne en postmoderne wéreld kan vervul. Volgens Wilber
is daar egter nég 'n rede waarom godsdienste as vervoerband
vir die mensdom meditasie, oorpeinsing en ongewone state van
bewussyn by hulle kurrikula moet insluit:

...that is not just to stop forcing kids into raves and grown adults
into tent revivals, but for the profoundly beneficial effect that states
have on stages...[T]he more you experience various states, the
more quickly you develop through the stages.

(Wilber 2006:196)

‘N OUTOBIOGRAFIESE REIS

My spirituele reis het reeds vroeg tuis begin. My pa was n

denker wat dinge bevraagteken het en verby die kerklike dogma
gekyk het om n lewende verhouding met God te hé. Hy het
ons as gesin aan teologiese beredenerings en andersdenkendes
blootgestel. My eerste piekervaring (‘peak experience’) was in
matriek toe ek en ‘n vriend Durban toe geryloop het. Op die
strand, ons vakansieslaapplek, het ons met interessante karakters
kennis gemaak, en daar het ek ‘n helder oomblik gehad. Ek wou
iets doen om betekenis aan my lewe te gee. N4 die ervaring het
ek geweet dat ek Teologie moes studeer om die evangelie aan
ambagspersone oor te dra. Hierdie piekervaring was geheel en
al op die fundamentalisties-mitologiese ontwikkelingsvlak. In
die eerste drie maande aan die Universiteit van Johannesburg
(destyds die Randse Afrikaanse Universiteit) het die wetenskap
my fundamentalistiese agtergrond blootgelé. Dit was n
ongemaklike ervaring. Nadat my oé vir die rasionele sy van
geloof oopgegaan het, het dinge duideliker begin geword.
Hierna het ek my teologiese studie aan die Universiteit van
Pretoria begin. Dit het my voor 'n geloofskrisis te staan gebring.
Ek moes die kerklike (mitiese), dogmatiese windmeulens met die
rasionele lans stormloop. My BD-skripsie getiteld ‘n Voorlopige
ondersoek na ‘n Christelike waardering van die Afrikaanse
letterkunde sedert die Sestigs” was op ‘n Christelike begrip van
Afrikaanse letterkunde sedert die sestigerjare gerig. Ek het deel
van my ‘roeping’ voltooi.

Die gemeentebediening was frustrerend omdat ek verder wou
beweeg, maar die lidmate nie vir die ontwikkeling gereed was
nie — Nolte se 'kognitiewe dissonansie’ My predikantsloopbaan
is opgevolg deur 13 jaar as regisseur van godsdienstige
televisieprogramme aan die destydse Suid-Afrikaanse
Uitsaaikorporasie. Dit het my aan ‘n verskeidenheid sienings en
godsdienste blootgestel. Daar het ek meer direk met kunstenaars
saamgewerk. Ek noem dit my ‘pluralistiese fase’. Ek het baie in
die ontwikkeling van die mens belang gestel, maar was nog
nie heeltemal gereed vir die mistieke nie. Gedurende my sewe
werklose jare het ek Sallie McFague (1982; 1987; 1993; 1997; 2001)
se oeuvre verslind wat my gehelp het om die pluralistiese fase te
bemeester. Haar metaforiese teologie het my laat besef dat alle
godsdienste verskeie metafore van God aanbid, en dat elkeen op
sy unieke manier die pad na God vind. Wanneer hierdie artikel
dus metafore of terme vir God, soos Brahmaan, gebruik, is dit
net ‘'n ander term vir God, en nie ‘n ander God nie, want daar
is net een Grondwese van alle bestaan. Hoekom kon ek dit nie
eerder in die Teologie of die kerk besef nie? Dis ook in dié tyd
dat ek Ken Wilber se werk ontdek het, en vir die eerste keer ‘n
geheelbeeld gekry het.

Gedurende dié tyd het ek ‘n reeks artikels oor spoorsny vir
die tydskrif Country Life geskryf, en dit was juis op een van
hierdie spoorsnytogte dat ek my volgende piekervaring gehad
het. Ek en die veldwagter/spoorsnyer, Colin Patrick, het na
njalaspore gesoek toe ons op luiperdspore afkom. Colin het voor
gestap en gesé dat wanneer 'n mens spoorsny jy een met die
dier moet word wie se spoor jy volg. Toe ons die luiperdspore
sien, was ek nie een met die luiperd nie, maar een met die njala,
volkome waaksaam, gereed om op die vlug te slaan. Ek het die
geringste geluid en beweging waargeneem, en was gereed vir
enige gebeurlikheid. Die ervaring het nie lank geduur nie, net
lank genoeg om te weet wat dit beteken om een met die natuur
te wees. Hierdie natuurervaring was nog nie heeltemal n
mistieke ervaring nie, maar wel eenwording met die natuur op
rasionele vlak. Tog het dit die deur na die mistieke op ‘n skrefie
oopgemaak. Omdat ek egter in daardie stadium nog nie genoeg
van die mistieke geweet het nie, was dit ‘n vlietende oomblik,
en aangesien ek nie daaroor gemediteer het en niemand gehad
het om my te begelei nie, bly die oomblik net ‘n vae dog goeie
herinnering.

Kognitief begryp ek die tweede ontwikkelingslaag, oftewel die
mistieke vlakke, beter as destyds, maar spiritueel het ek nog nie
een met dié vlakke geword nie. Streng geestelike dissipline is
nodig om van die eerste laag na die mistieke te vorder, en ek
mediteer nog maar net die afgelope vyf jaar. Die groeiproses is

saIpms [edlbojosy/saipms 8ssa1folos) S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 5o0f 6

8.T# 301V



u Original Research

Article #178

n HTS

Ferreira

HTS Teologiese Studies/Theological Studies

nie maklik nie, veral as jy nie weet wat aan die gebeur is nie.
In sy beroemde gedig noem sint Johannes van die Kruis dit
‘die donker nag van die siel’. Hoewel my ontwikkeling nog nie
voltooi is nie, het ek die innerlike drang om ander mense die pyn
te spaar, en hulle op die pad van geloofsontwikkeling te probeer
begelei. Die kerk is die ideale weg om alle gelowiges op hierdie
pad te ondersteun.

BEVINDING

Uit dié artikel blyk dit dus dat daar Christene is wat aan die
een kant sekularisasie uit die tradisionele kerklike perspektief
wantrou, terwyl sommige aan die ander kant reeds verby
die tradisionele na die postmoderne perspektief beweeg het.
Albei hierdie standpunte is paradigmas of n begrip van die
werklikheid uit ‘n bepaalde hoek. Hierdie studie stem saam met
die integrale filosoof Steve McIntosh wat die onderskeid tussen
opvattings en perspektiewe soos volg verwoord:

Although every perception is always already a perspective,
although humans can never perceive things as they really are, a
given perspective can be relatively more or less powerful depending
on the degree of reality that it apprehends. And the one test of the
relative degree of a given perception’s grasp of reality is its ability
to improve the human condition.

(McIntosh 2007:211)

Die uitdaging vir sowel tradisionele as postmoderne teoloé is
om uiteindelik die ontwikkeling van die menslike bewussyn
te bewerkstellig — dit te midde van (en ondanks) opvattings
en persoektiewe, wat op hulle beurt hopelik voortdurend
verander en verbeter. Wat dus nodig is, is ‘n studie wat die
ontwikkelingsvlakke en -kwadrante uit verskeie hoeke ontleed,
en elkeen se begrip van die psige/siel/self bestudeer, om
die pastoraat as heilige vervoerband by te staan om tot die
volledige of integrale ontwikkeling van gelowiges by te dra. In
‘n opvolgartikel sal daar op invloedryke psigologiese teorieé oor
die menslike bewussyn gekonsentreer word.

LITERATUURVERWYSINGS

Avis, P, 2003, A church drawing near: Spirituality and mission in a
post-Christian culture, T & T Clark, Londen.

Berger, P.L., 2004, Questions of faith: A skeptical affirmation of
Christianity, Blackwell, Cornwall.

Bessler-Northcutt, J., 2005, ‘Religion: Mend it, don’t end it’, The
Fourth R 18(6), 21.

Borg, M., 2006, Jesus: Uncovering the life, teachings and relevance of
a religious revolutionary, HarperCollins, New York.

Borg, M. & Scorer, T., 2006, Living the Heart of Christianity: A
Guide to Putting Your Faith into Action, HarperCollins, New
York.

Cortright, B., 2007, Integral psychology: Yoga, growth, and opening
the heart, State University of New York Press, Albany.

Cupitt, D., 2000, ‘Christianity after the church’, The Fourth R
13(6), 3-9.

Dreyer, Y., 2006, ‘Postmoderne kerkwees in die lig van publieke
teologie —eenheid en verskeidenheid’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 62(4), 1311-1335.

Dziuban, P.F.,, 2006, Consciousness is all: Now life is completely new,
Blue Dolphin Publishing, Nevada City.

Fowler, JW.,, [1981] 1995, Stages of faith: The psychology of human
development and the quest for meaning, HarperCollins, New
York.

Harris, S., 2006, The end of faith: Religion, terror, and the future of
reason, Simon & Schuster, Londen.

Immink, FG., 2003, In God geloven: Een praktisch-theologische
reconstructie, Meinema, Zoetermeer.

Keller, C., 2008, On the mystery: Discerning God in process, Fortress
Press, Minneapolis, Minnesota.

Leaves, N., 2006, The God problem: Alternatives to fundamentalism,
Polebridge, Santa Rosa, Kalifornié.

Marquis, A., 2008, The integral intake: A guide to comprehensive
idiographic assessment in integral psychotherapy, Routledge,
New York.

McFague, S., 1982, Metaphorical theology: Models of God in religious
language, Fortress Press, Philadelphia.

McFague, S., 1987, Models of God; Theology for an ecological, nuclear
age, Fortress Press, Philadelphia.

McFague, S., 1993, The body of God: An ecological theology, Fortress
Press Minneapolis, Minnesota.

McFague, S., 1997, Super, natural Christians: How we should love
nature, Fortress Press, Minneapolis, Minnesota.

McFague, S., 2001, Life abundant: Rethinking theology and economy
for a planet in peril, Fortress Press, Minneapolis, Minnesota.

Mclntosh, S., 2007, Integral consciousness and the future of evolution:
How the integralworldview is transforming politics, culture and
spirituality, Paragon House St Paul, Minnesota.

Miller, RJ. (red.), 2007, The future of the Christian tradition: The
Jesus Seminar, Polebridge, Santa Rosa, Kalifornié.

Nolte, S.P,, 2007, ‘Pastors as gewonde genesers: Emosionele
intelligensie en pastoraat’, PhD-proefskrif, Universiteit van
Pretoria, Pretoria.

Norman, E., 2003, Secularization: Sacred values in a godless world,
Continuum, Londen.

O'Collins, G. & Farrugia, E.G., 2000, A concise dictionary of
theology, T & T Clark, Edinburgh.

Price, R., 2003, ‘“The future of religion’, The Fourth R 16(1), 3-8.

Reynolds, R., 2004, Embracing reality: The integral vision of Ken
Wilber, Penguin, New York.

Riggs, JW., 2003, Postmodern Christianity: Doing theology in the
contemporary world, Trinity Press International Harrisburg,
Pennsilvanié.

Saayman, C., 2007, "Word die Hart van die Evangelie uitgeruk?’,
in Bibleforums.org., besigtig 24 July 2007, van http://www.
bibleforums.org/forums/forumdisplay.php.

Spong, S., 2007, ‘The future of the Christian tradition: The
Jesus Seminar’, in R.J. Miller (red.), Polebridge, Santa Rosa,
Kalifornié.

Weiland, ]J.D., 1972, Orientatie: Nieuwe wegen in de theologie, Het
Wereldvenster, Baarn.

Wilber, K., 2000, ‘Sex, ecology, spirituality’, in The collected works
of Ken Wilber, vol. 6, Shambhala, Boston, Massachusetts.
Wilber, K., 2005, A sociable God: Towards a new understanding of

religion, Shambhala, Boston, Massachusetts.

Wilber, K., 2006, Integral spirituality: A startling new role for
religion in the modern and postmodern world, Integral Books,
Boston/Londen.

Wilber, K., Patten, T., Leonard, A. & Morelli, M., 2008, Integral life
practice: The 21st century blueprint for physical health, emotional
balance, mental clarity, and spiritual awakening, Integral Books,
Boston, Massachusetts.

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 6

http://www.hts.org.za



