Original Research H

TUSSEN KATEDRALE EN KASTELE: OOR DIE TEOLOGIES-POLITIEKE PROBLEEM

Author:
Daniél P. (Danie) Goosen'

Affiliation:

'Fakulteit van Teologie,
Universiteit van Suid-
Afrika, Suid-Afrika

Correspondence to:
Daniél P. (Danie) Goosen

e-mail:
Goosedp@unisa.ac.za

Postal address:
Departement
Godsdienswetenskap,
Fakulteit Teologie,
Universiteit van Suid-
Afrika, Posbus 392, Unisa
0003, Pretoria

Keywords:
geloof; politiek; godsdiens;
kerk; moderniteit

Dates:

Received: 25 Feb. 2009
Accepted: 11 Mei 2009
Published: 10 Sept. 2009

How to cite this article:
Goosen, D.P,, 2009, “Tussen
katedrale en kastele: Oor
die teologies-politieke
probleem’, HTS Teologiese
Studies/Theological Studies
65(1), Art. #155, 10 pages.
DOI: 10.4102/hts.v65i1.155

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

©2009. The Authors.
Licensee: Openjournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

ABSTRACT

Flanked by Cathedrals and Castles: Theology and its political problem

This article is a reflection on the theological-political problem (i.e. the question about the relation-
ship between religion and politics) in modern society. It presupposes that this problem was cre-
ated by modernism. Because modernism distinguished in a reductive fashion between religion
and politics, modern society was left with the burning question of how to mediate between them.
The first part of the article focuses on a critical appraisal of the modern distinction. In different
sub-sections it is argued that the modern distinction led to a reduction in meaning of both the
religious and the political. However, the modern distinction cannot be maintained. Contrary to the
modern distinction it is argued that the political is always already infiltrated by the theological.
Modernism cannot deliver on its promises. In the concluding section the argument is raised that
the theological-political problem can be addressed if we as are willing to listen to the voice of tradi-
tion. According to tradition, desire (eros) reaches out from the lowest to the highest levels of real-
ity. The relationship between the political and the theological is inscribed within the erotic curve
of desire. While eros reaches out to and also finds fulfilment in active political participation, this
does not represent the end of its journey. Eros even reaches further, to the transcendent realms of
philosophical contemplation and theological wisdom. In the concluding sections it is argued that
both the political and the religious can again be experienced as glorious phenomena due to their
erotic mutuality. Their mutuality is not (pace modernism) an argument against their own integrity,
but precisely an argument in favour thereof.

Die moderne wéreld staan in spanning met alle stede uit die oudheid, met alles wat kultuur verteenwoor-
dig, met alles wat tot 'n stad behoort.
(Charles Péguy)

INLEIDING
Daar word dikwels in die literatuur na die teologies-politieke probleem as 'n konstante probleem in die
geskiedenis van die mens verwys. Want, word gesé, die aansprake van die politieke en die godsdienstige
verteenwoordig twee uitsluitende en selfs botsende wyses van menslike ordening. Daarom moet die
vraag na hulle verhouding — dié vraag van die teologiese politiek — altyd weer gevra word."

Hieronder word anders daaroor geoordeel. In die besinning oor die verhouding tussen die politieke
en die godsdienstige word van die standpunt uitgegaan dat die teologies-politieke probleem nie n
konstante probleem in die geskiedenis van die mens is nie, maar ‘n probleem eie aan die liberale
moderniteit.? Want, lui die uitgangspunt, dit is eers in die liberale moderniteit dat die politieke en die
godsdienstige op ‘n reduktiewe wyse van mekaar geskei en tot selfstandige groothede uitgeroep is. En
op grond waarvan die moderne mens gekonfronteer is met die vraag hoe dié skeiding bemiddel moet
word.

Die teologies-politieke probleem is ‘n gevolg van 'n dubbele reduksie wat tydens die liberale moderniteit
deurgevoer is. Dit kan so geformuleer word: Ooreenkomstig die eerste reduksie is die politieke van sy
eertydsebegronding in transendente doeleindes soos God en die natuur afgegrens enin die vryswewende
individu gegrond. In plaas daarvan dat transendente doeleindes oor die individu beskik, beskik die
individu nou soewerein oor die rol van God en natuur in sy (private) lewe.® Ingevolge die tweede
reduksie is ook die godsdienstige tot 'n outonome werklikheid uitgeroep, soveel so dat daar voortaan
— vir die eerste keer in die geskiedenis — van dié godsdiens as 'n duidelik definieer- en onderskeibare
fenomeen gepraat kan word.* Tydens die premoderne wéreld was dit nie moontlik nie. Toe was die
godsdienstige nog met verskillende grade van samehang met die politieke, die maatskaplike en die
ekonomiese werklikheid verweef. 'n Verskynsel soos dié godsdiens het eers met die moderne reduksie
'n werklikheid geword.?

Dit is as gevolg van genoemde reduksies en die dualistiese skeiding waartoe dit tussen die politieke en
godsdienstige aanleiding gegee het dat die teologies-politieke probleem na vore getree het.

Daarmee word nie beweer dat daar tydens die premoderne wéreld nie ‘verhoudingsprobleme’ tussen die
politieke en die godsdienstige bestaan het nie. Uiteraard was daar verskille, dikwels selfs hewig. Die aard

1.Vergelyk Strauss (0.a. Strauss 1989) as 'n klassieke vertolker van hierdie standpunt. Vir 'n omvattende kritiek op die standpunt van
Strauss, vergelyk Hancock (Hancock 2007).

2.Met ‘modern’ word hieronder ook na die laat-moderne of postmoderne wéreld verwys. Laasgenoemde word nie hieronder as 'n
alternatief op die moderne ervaar nie, maar eerder as 'n intensiewe manifestasie daarvan.

3.Denkers by wie se oordeel oor die modern politieke orde as ‘immanentisties’ aangesluit word, sluit figure soos Leo Strauss, Hannah
Arendt, Alasdair Macintyre, Pierre Manent, Harvey Mansfield, Robert Sokolowski, Robert Kraynak en Peter Augustine Lawler in.

4 Vergelyk die baanbrekende werk van Asad, wat in sy werk telkens dié godsdiens as verskynsel aan die opkoms van die modernisme
verbind (Asad 1993; 2003).

5.Die godsdienswetenskap is as tipiese moderne dissipline die akademiese formalisering van die moderne outonomisering van
die godsdiens. Die godsdienswetenskap word in 'n dilemma gedompel weens die mate waartoe die moderne onderskeid tussen
godsdiens en politiek ondermyn word.

salpnis [e2160j0aY 1 /SaIpnS 9s8160j09L S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1l Pagelof10

GGT# 9PV



u Original Research

Article #155
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

daarvan was egter wesenlik anders. Dit was nie 'n gevolg van die
feit dat die politieke en die godsdienstige ontologies verselfstandig
is nie, maar eerder as gevolg van hulle ontologiese verweefdheid.
Tydens die premoderne tydperk was hulle verhouding deur
verwikkelde patrone van samehang en oorvleueling gekenmerk.
Toewasdiehistoriese uitdaging nie hoe hulle met mekaar bemiddel
kan word nie, maar eerder hoe elkeen 'n eie staanplek te midde
van die verweefdheid kan verwerf. Dit is uiteraard moontlik dat
‘nmens vanweé redes kan verkies om na laasgenoemde probleem
ook as 'n teologies-politieke probleem te verwys. In so 'n geval
moet dit egter met die woord ‘tradisioneel” gekwalifiseer word,
anders kan dit met die teologies-politieke probleem soos wat dit
hieronder bespreek word, verwar word.

Daarmee word stilgestaan by die tweeledige oogmerk van
hierdie artikel. In die eerste afdeling hieronder word enkele
kritiese opmerkings ten opsigte van die moderne liberale
reduksies waarna hierbo verwys is, gemaak. Die oogmerk
daarmee is om aan te toon dat dit nie gehandhaaf kan word
nie. In weerwil van die liberale moderniteit se poging om die
politieke en die godsdienstige ekstrinsiek te skei, oorvleuel hulle
mekaar se grense, altyd weer.

In die tweede afdeling word enkele wenke van 'n ander
verhouding as die moderne skeiding gemaak. Dié verhouding
word hieronder bedink vanuit die ekstatiese tussenruimte
tussen die immanente en die transendente, tussen die politieke
en die godsdienstige, tussen kasteel en klooster. Dit wil sé
vanuit dié ruimte wat deur die ekstatiese trajek van die begeerte
oopgemaak word. Van daaruit beoordeel (vanuit hul ekstatiese
verwysing na mekaar) kan die politieke asook die godsdienstige
in nie-reduktiewe terme bedink en kan daar anderkant die
impasse van die teologies-politieke probleem getree word.

I. DIE MODERNE WERELD

Om die moderne wéreld met sy reduksies van die politieke en
die godsdienstige behoorlik te begryp, kan dit ter aanvang met
die sogenaamde premoderne wéreld en in die besonder met die
hoé Middeleeue vergelyk word. Daarmee word nie voorgegee
dat die hoé Middeleeue 'n goue tydperk sonder breuke was
nie (hiérargie, slawerny, ensovoorts). Alhoewel die breuke eie
aan die hoé Middeleeue dikwels oordryf word, is dit vanuit 'n
moderne perspektief nie 'n probleemlose era nie.® In weerwil
daarvan tree dit nogtans hieronder as 'n historiese wenk op met
behulp waarvan anders oor die verhouding tussen die politieke
en die godsdienstige nagedink kan word.

Tydens diehoé Middeleeue was die politieke en die godsdienstige
intrinsiek op mekaar aangewese. Anders as wat op modernistiese
gronde geoordeel is, was dié aangewese wees op mekaar die
voorwaarde daarvoor dat hulle nie in reduktiewe terme bedink
is nie. Dit is juis omdat die politieke en die godsdienstige hulself
as afhanklik van mekaar ervaar het dat elkeen ook deur 'n eie
integriteit gekenmerk was. Of andersom geformuleer: Dit is juis
vanweé hul verselfstandiging en die gevolglike ekstrinsieke
verhouding dat die politieke en die godsdienstige tydens die
moderne epog intrinsiek verskraal is.

Dit is egter 'n vanselfsprekende ding om te sé dat die politieke
en die godsdienstige tydens die hoé Middeleeue intrinsiek op
mekaar aangewese was. ‘n Verdere differensiéring is in hierdie
verband nodig. Dit hou verband met die onderskeid wat getref
kan word tussen die sogenaamde ‘verwikkelde ruimte” wat eie
aan die hoé Middeleeue was en die ‘simplistiese ruimte’ van die
moderne territoriale staat.

Die hoé Middeleeuse gemeenskap was as geheel gekenmerk deur
‘n verwikkelde spel tussen sy veelheid van dele. Nog sterker
geformuleer, as geheel was hy niks anders as dié verwikkelde spel
tussen 'n veelheid van gemeenskappe nie. Dit kan daarom ook
'n gemeenskap van gemeenskappe genoem word. John Milbank

6.Vergelyk die hersiening van die moderne beeld op die hoé Middeleeue in die
hedendaagse geskiedskrywing.

skryf daarom ook tereg dat die ruimte tussen die politieke en
die wéreld van die individu as 'n verwikkelde ruimte beskryf
kan word (Milbank 1997:268). As sodanig was dit gekenmerk
deur 'n groot veelheid van sogenaamde middel-gemeenskappe
(assosiasies of genootskappe) soos die familie, die dorp- en
stadsbestuur, die streeksbestuur, die gilde en die universiteit.
In die hart daarvan het die beginsel van subsidiariteit gestaan.
Ooreenkomstig hierdie beginsel was die middel-gemeenskappe
deur 'n hoé mate deur selfstandigheid gekenmerk.” Elkeen het
oor sy eie sake regeer en het slegs dié funksies wat hulleself
nie kon behartig nie aan groter en kragtiger gemeenskappe
oorgegee.

Kortom, die hoé Middeleeuse gemeenskap van gemeenskappe
was n gemeenskap waarin die verhouding tussen die
veelheid van gemeenskappe deur 'n netwerk van verskille
en ooreenkomste, afstand en nabyheid, differensiéring en
oorkruising gekenmerk is. Daarmee het die hoé Middeleeue wat
betref die verhouding tussen die politieke en die godsdienstige
ten minste teoreties twee uiterstes voorkom:

Enersyds is voorkom dat die gesag (auctoritas) van die pouse
en die mag (potestas) van die keisers in 'n naatlose eenheid
saamgeval het (Dumont 1986). Dit was 'n moontlikheid wat
dikwels gedreig het om te gebeur as — in stryd met die beginsel
van subsidiariteit — die pouse op teokratiese wyse die mag
van die keisers, of omgekeerd — en nogmaals in stryd met die
beginsel van subsidiariteit — die keisers op 'n absolutistiese wyse
die gesag van die pouse vir hulself opgeéis het.

Andersyds is voorkom dat godsdiens en politiek in 'n dualistiese
tweeheid verbrokkel het. Dit was 'n moontlikheid wat altyd weer
gedreig het om te gebeur indien die pouse en keisers hulself as
ontologies ekstrinsiek tot mekaar sou ervaar het. Maar dit bring
ons by die moderne wéreld.

Laasgenoemde moontlikheid is juis dit wat tydens die moderniteit
gebeur het. Deur middel van die moderne territoriale staat (die
kragtigste instrument van die moderne projek) is 'n dualistiese
onderskeid tussen die politieke en die godsdienstige ingevoer.
In die proses is bykans onheelbare breuke in die Middeleeuse
gemeenskap van gemeenskappe geslaan. Sy dualistiese
uitgangspunte maak eenvoudig nie voorsiening vir die beginsel
van subsidiariteit en die veelheid van middel-gemeenskappe
tussen die staat en die individu wat daardeur bemiddel word
nie. In die plek van die verwikkelde ruimte tree eerder 'n
simplistiese ruimte, dit wil sé 'n ruimte waarin die staat homself
by uitstek verstaan as die formele kontrak tussen ‘n veelheid van
vryswewende individue. Volgens hierdie kontrak is die veelheid
van gemeenskappe eerder 'n verleentheid as 'n onontbeerlike
aspek van die geheel.

Teen die agtergrond van hierdie bondige oorsig kan nou enkele
kritiese aantekeninge by die moderne ekstrinsieke reéling met
betrekking tot die godsdienstige en die politieke geplaas word.
Ons verwys na spanningslyne wat dit kenmerk en van binne-uit
ontwrig. Alhoewel die notas hieronder dikwels skerp afwysend
teenoor die modernisme staan, is die bedoeling daarmee nie om
van die moderniteit afskeid te neem nie. Sonder om eksplisiet
daarna te verwys, sluit die artikel aan by wat as die ‘ander
moderniteit” beskryf kan word. Dit is 'n moderniteit wat homself
nie soos die modernisme hieronder vanuit sy afskeid jeens die
tradisie verstaan nie, maar eerder vanuit sy skeppende gesprek
daarmee.

1.1 Die feit dat die moderne politieke van sy eertydse
transendente doeleindes, naamlik God en natuur, geisoleer is,

7Vergelyk Von Gierke vir 'n breedvoerige bespreking van die Middeleeuse
gemeenskappe van gemeenskappe en die sentrale rol van die beginsel van
subsidiariteit daarin (Von Gierke 1927); asook Hueglin vir 'n bespreking van die
wyse waarop die Middeleeuse gemeenskap van gemeenskappe in die moderne
federale tradisie voortgang gevind het (Hueglin 1999).

Vol. 65 No.1

Page 2 of 10

http://www.hts.org.za



Original Research n

het tot gevolg gehad dat “die politieke orde op homself toegeval
het” (Bercier 2007:80). Anders geformuleer, die verselfstandiging
van die politieke het met 'n reduksie van sy intrinsieke betekenis
gepaard gegaan.

Aquinas het waarskynlik die wese van die hoé Middeleeuse
opvatting van die politieke verwoord toe hy in aansluiting by
die Politieck van Aristoteles geskryf het dat elke gemeenskap
(dit is bogenoemde ‘middel-gemeenskappe’) daarna streef
om bepaalde goed te verwesenlik. Maar nog meer, volgens
Aquinas streef die politieke gemeenskap as die versameling
van gemeenskappe daarna om die hoogste goed te verwerklik
(Aquinas 2007:8). Dit is in sy deelname daaraan — aan God en
natuur — dat die goeie lewe, die bona vita, verwerklik kan word.
Maar dit is juis hier waar die moderne reduksie so 'n groot
verandering teweeggebring het. Die moderne verselfstandiging
van die politieke het beteken datlaasgenoemde homself voortaan
nie meer op transendente doelwitte soos God en natuur (‘die
buitengewone in mense’) sou rig nie, maar eerder op dit wat alle
mense met mekaar in gemeen het.® Nou, die vraag is natuurlik
wat dit beteken. Wat het mense met mekaar in gemeen? Hobbes,
een van die grondléers van die moderne politieke denke, was
duidelik hieroor. Sy antwoord het met verskillende permutasies
dié antwoord van die liberale moderniteit geword: Mense
deel die feit dat hulle selfgesentreerde individue is wat in die
eerste plek daarna streef om hulself as individue te handhaaf.’
Daarby eindig dit natuurlik nie. Volgens die moderne politieke
denke deel mense ook 'n tweede saak met mekaar. Ingevolge
die Hobbesiaanse antropologie deel hulle ook die feit dat hulle
onafwendbaar in konflik met mekaar verkeer. As mense immers
individue is wat hoofsaaklik op selfhandhawing gerig is,
beteken dit ook dat hulle onderlinge verhoudinge per definisie
uitsluitend van aard is. Die mens is vir sy medemens 'n wolf.
Kortom, mense het voortaan nie meer 'n gemeenskaplike strewe
na die hoogste goed met mekaar in gemeen nie, maar eerder die
feit dat hulle in mekaar se pad staan.

Maar, en dit is die belangrike implikasie, as gevolg van hierdie
moderne herskrywing van wat dit beteken om mens te wees,
het die politieke wéreld in vergeleke met die opvatting van die
tradisie sy oogmerke afgebuig en sy visiere laat sak. Voortaan
het die politieke hom nie meer op die hoogste goed gerig nie,
maar eerder op die beskerming téén dit wat nou as 'n gevaarlike
werklikheid ervaar is — die wolf wat in elke ander mens skuil.
Kortom, anders as in die verlede het die politieke nie meer na die
hoére gestrewe nie, maar eerder na 'n afgrensing teen die laere.
Laasgenoemde verteenwoordig 'n dramatiese herdefiniéring
van die wese van die politieke. Daarmee is ook die historiese
voorwaardes neergelé vir die moderne mobilisering teen en
ideologiese ‘uitsuiwering’ van die sogenaamde bose vyand.
En vir wat Philip Rieff in die nawerking van dié gewelddadige
geskiedenis die terapeutiese samelewing sou noem (Rieff
2004). Daarvolgens moes alles voortaan aan 'n terapeutiese
(burokratiese, funksionele, instrumentele, moraliserende en
psigologiserende) bewerking téén die sogenaamde bose lewe
onderwerp word. In die proses is die politieke lewe van sy
eertydse glorie gestroop.

1.2 Die verlies aan transendente oogmerke gaan in die moderne
epog ironies genoeg met buitensporige verwagtinge ten opsigte
van die politieke gepaard. Want, kan ons sé, vanweé die verlies
aan die vooruitsig op deelname aan transendente oogmerke
moes die politieke voortaan alles wees. Maar daarmee is die
historiese tafel vir enorme geweld neergelé. Waarom?

Omdat die politiecke lewe in die hoé Middeleeue deur die
filosofiese en godsdienstige (dit is die teoretiese) lewe

8.Vir 'n breedvoerige bespreking van die wyse waarop die moderne politieke denke
sy oogmerke teen die agtergrond van die Klassieke denke ‘verlaag’ het, vergelyk
Strauss (1989), asook Zuckert (2006).

9.Leo Strauss bespreek op 'n breedvoerige wyse die moderne drang tot
selfhandhawing by figure soos Hobbes, Locke en Rousseau (Strauss 1953).

getransendeer is, is dit nie met totale verwagtinge oorlaai nie.
Sy aansprake is immers deur dié van die filosofiese en teologiese
lewe begrens. Maar dit het belangrike gevolge gehad vir die
wyse waarop die politieke beoefen is. In plaas daarvan dat dit
aan die verwagtinge van die teoretiese lewe onderwerp is, is dit
as begrensde wéreld eerder met behulp van die sogenaamde
‘goeie oordeel” (Aristoteles se phronesis en Aquinas se prudentia)
ingerig. Eie aan laasgenoemde is 'n sin vir die veranderlikheid
van dinge, vir die afweeg van verskille, die soeke na balans en 'n
bereidwilligheid tot kompromie. Uit hoofde van hul sin vir die
goeie oordeel het die Klassieke en die hoé Middeleeue daarom
ook nie gepoog om één ideale regeringsvorm aan alles op te
dwing nie. Hulle het eerder altyd weer 'n sin vir die sogenaamde
‘gemengde regeringsvorme’ gehad.

Dieselfde kan egter nie van die modernisme gesé word nie.
Vanweé die hoé verwagtinge ten opsigte van die politieke was hy
daartoe geneig om ideologiese bloudrukke (klaslose samelewing,
superieure nasie of ras, ensovoorts) op alles af te dwing. Daarmee
is die praktiese wysheid wat in die goeie oordeel vervat is,
meestal opsy geskuif. Met dramatiese gevolge, want vanaf die
geweld van die Franse, Leninistiese en Maoistiese rewolusies tot
en met die Westelike Front, Auschwitz, Hirosjima, Kambodja en
Bosnié het die moderne geskiedenis 'n onvergelykbare slagveld
in die geskiedenis van die mens geword. Dit kan grootliks aan sy
ideologiese bloudruk-politiek toegeskryf word.

Die postmodernisme het nie noodwendig 'n einde aan hierdie
problematiek gebring nie. Vanweé die verlies aan transendente
doelwitte verwag die postmoderne mens nie meer alles van
die politieke nie, maar van die transpolitieke en verlossende
verbruikersoomblik. In en deur laasgenoemde word n
paradyslike toestand belowe. Die buitensporige verwagting
word egter deur 'n soortgelyke ironie as hierbo verlam. Omdat
die verbruiker se keuses nie deur transendente doelwitte begrens
word nie, word hy te midde van die grenslose uitbreiding van
sy behoeftes met die verval van sy onderskeidingsvermoé
gekonfronteer. Maar daarmee word die verbruiker deur
n eksistensiéle traak-my-nie-agtigheid jeens alles behalwe
toleransie oorval (Bénéton 2004). So kry die vraag by watter
godsdiens hy moet aansluit dieselfde eksistensiéle gewig as die
vraag watter waspoeier hy moet aanskaf. In plaas daarvan dat
die verbruikersoomblik 'n momentele bevryding bied, knoop
die belofte daarvan hom slegs verder aan die nihilisme van die
postmoderne verbruikersamelewing vas.

1.3 Soos wat die politieke tydens die moderne epog 'n outonome
werklikheid geword het, so is ook die natuur na analogie daarvan
tot 'n outonome (pure) werklikheid uitgeroep.’” Maar soos met
die politieke het dit met 'n dramatiese verskraling in die betekenis
van die begrip natuur’ gepaard gegaan. 'n Verwikkelde idee-
geskiedenis word in enkele paragrawe saamgebondel.

Die Klassieke filosofie in sy grootse gedaante het daar na vore
getree waar 'n onderskeid tussen natuur en kultuur aangelé
is. En waar daar ook 'n balans tussen hierdie kragte nagestreef
is. Binne hierdie raamwerk het die natuur van die dinge as
‘n normatiewe maatstaf opgetree met behulp waarvan die
historiese en veranderlike wéreld van kultuur beoordeel kon
word. Die natuur van die dinge het na die aard en wese van
dinge verwys. Hoe 'n goeie en ware politieke orde moes wees,
is daarom nie net aan die veelheid van historiese gemeenskappe
self oorgelaat nie, maar aan die vraag of dit ooreenkomstig die
natuur van die politieke ingerig is. Die hoé Middeleeue het ten
nouste hierby aangesluit.

Soos in die Klassieke was die natuur of die wese van die dinge
ook in die hoé Middeleeue nie sonder meer gegee nie. Inteendeel,
die natuur van die dinge is deur die verwerkliking van hul
onderskeie ‘doelwitte” (teloi) ontsluit (Aquinas 2007:15). Terry
Eagleton vat die wese van die begrip ‘doel” in die Klassieke

10.Vir 'n breedvoerige ontleding van die rol wat die begrip ‘pure natuur’ in die
moderniteit gespeel het en die wyse waarop dit op 'n skerp dualisme tussen
natuur en genade ingeént was, vergelyk De Lubac (1998).

salpnis [e2160j0aY 1 /SaIpnIS 9s8160j09L S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No.1

Page 3 of 10

GGT# 9PV



u Original Research

Article #155
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

treffend saam as hy skryf dat die dinge hul doel verwerklik
wanneer hulle daartoe in staat is om te gedy (flourish) (Eagleton
2004:120). So word die doel van die akker ontsluit wanneer dit as
n volwasse akkerboom gedy; die doel van die mens as ‘politieke
dier” wanneer die goeie lewe gedy, ensovoorts. Kortom, die
natuur van die dinge het vanuit hul doel sigbaar geword (of
vanuit wat Aristoteles en Aquinas ook hul doel-oorsaak genoem
het). Anders geformuleer, dit is afgelei uit die antwoord op die
vraag ter wille waarvan hulle 'n verandering ondergaan het.
Daarby het Aristoteles en Aquinas dit egter nie gelaat nie. Die
natuur van die dinge is nie net uit hul doel-oorsaak afgelei nie,
maar ook uit drie ander oorsake, naamlik hul vorm-oorsaak
(dit wil sé uit die interne vorm van die akker of die politieke
akteur), die bewegende oorsaak (dit van waaruit die akker of die
politieke akteur in beweging gebring word) en die materiéle
oorsaak (dit waarvan die akker of die politieke akteur gemaak
is). Terwyl die doel- en die vorm-oorsake as die interne oorsake
van dinge beskou is, is die bewegende en materiéle oorsake
as die eksterne oorsake daarvan beskryf. Om die volle natuur
van dinge te begryp, moes al vier genoemde oorsake (interne
sowel as eksterne oorsake) in ag geneem word (Aristoteles 1989).
Met die belangrike implikasie dat die tradisie die dinge as n
veelvlakkige saak begryp het. Elke ding is deur 'n veelheid van
dimensies gekenmerk.

Hieraan het die moderne wéreld 'n reuse verandering gebring.
Alhoewel die moderniteit ons begrip van die natuur kwantitatief
op 'n ongekende skaal uitgebrei het, het dit terselfdertyd met
‘n kwalitatiewe verskraling daarvan gepaard gegaan. Die pure
natuur van die moderniteit is van transendente doeleindes
losgeknoop en tot 'n gewoon fisiese werklikheid ingekort
(Schmitz 2007:263). In plaas daarvan om deel van 'n drama van
doeleindes te wees, is dit tot 'n onintelligente, toevallige spel van
meganiese kragte gereduseer.

Maar daarmee is die eertydse samehang tussen die veelheid
van oorsake opgehef. As die dinge immers 'n blote toevallige
spel van meganiese kragte is, het ons nie meer interne oorsake
soos die doel- en formele oorsake nodig om dit te begryp nie.
Laasgenoemde vooronderstel immers nog dat die dinge deur 'n
soort interne intelligensie gekenmerk word, 'n eie beweging na
die aktualisering van hulself. Omdat die dinge deur 'n toevallige
tuimel van meganiese kragte gekenmerk word, het dié oorsake
oortollig geword. Voortaan is slegs die eksterne oorsake (die
bewegende en die materiéle oorsake) noodsaaklik om 'n ‘greep
daarop’ te kry.

Aristoteles en Aquinas het onder meer die atomistiese pre-
Sokratici daarvan beskuldig dat hulle eensydig klem op
die eksterne oorsake gelé het. Volgens hul oordeel het die
atomiste daarmee die interne intelligensie en daarom ook die
eie integriteit van die dinge misken (Aquinas 2001:209-214).
Dieselfde beskuldiging is op die moderne natuurdenke van
toepassing, wat met reg as 'n hervatting van denkbeelde uit die
pre-Sokratiese tyd beskryf kan word. Sy eensydige klem op die
eksterne oorsake lei daartoe dat die politieke dier se uitblom tot
die goeie lewe voortaan nie meer aan sy interne en intelligente
doelmatigheid toegeskryf word nie. Inteendeel, as daar nog van
intelligensie sprake is, is dit 'n blote funksie van dit wat van buite
af deur dié bewegende oorsaak van die moderniteit, naamlik die
mens self, aan die dinge opgelé word. So het die politieke orde
(die moderne staat) 'n blote kunsmatige en historiese konstruk
geword wat van buite af op 'n nou leé, irrasionele en gevaarlike
werklikheid neergelé is. Die gedagte dat die politieke orde n
natuurlike verlengstuk van die mens se begeerte na die goeie
lewe was, het vreemd op die moderne oor geval.

As die Klassieke en die Middeleeue gekenmerk is deur 'n balans
tussen kultuur en natuur, het dié balans tydens die moderniteit
verlore gegaan. Alles word voortaan as 'n produk van kultuur
ervaar, dit wil sé as 'n produk van historiese skepping, van die
inleg van die subjek. Hierdie eensydige klem op kultuur is in die
postmoderniteit geradikaliseer. ‘In plaas daarvan om die Natuur

te volg,” skryf Eagleton met betrekking tot dié tyd, ‘volg ons die
Kultuur ... Kultuur het die nuwe Natuur geword. Dit word net
so min as 'n waterval bevraagteken. Die naturalisering van die
dinge wyk voor hulle kulturalisering” (Eagleton 2004:59).

Maar met watter gevolge vir die natuur van die dinge? Met die
eensydige klem op kultuur is die eie integriteit van die dinge
(die integriteit van die akker of van die mens as politieke wese)
ten diepste ontken. Die moderniteit kan daarom ook met reg
beskryf word as dié epog waartydens van die natuur en daarom
ook van die integriteit van die dinge afskeid geneem is." Die
ekologiese krisis wat die mens vandag in die gesig staar, is in
menige opsigte ‘n voltrekking van hierdie proses.

14 Die moderne reduksies gaan nie net met uitsluitende
spanningslyne tussen die politieke en die godsdienstige gepaard
nie, maar ook tussen vryheid en natuur, subjek en objek, mag
en onmag, geluk en ongeluk, ensovoorts. Kortom, die teologies-
politieke probleem is ingeskryf in 'n omvattende kader van
samehangverlies. Dit is 'n verlies wat die moderniteit nie
ingevolge sy eie vertrekpunte kan oplos nie.

Diespanning tussen vryheid en natuuris 'ntersaaklike voorbeeld.
Enersyds belowe die moderniteit vryheid aan die subjek. Maar
andersyds en vanweé sy klem op die natuur as 'n toevallige
tuimel van meganiese kragte word dieselfde subjek telkens aan
‘n radikale gevoel van onmag uitgelewer. Terwyl vryheid as
meer subliem as die sterrehemel beskou word, word die mens
tegelyk deur die moderne sosiale wetenskappe as niks anders
as die blote effek van onpersoonlike materiéle, ekonomiese en
historiese kragte ervaar nie. Maar so word die beroep op vryheid
‘n blote parodie op egte outonomie.

Dieselfde spanning 1é in die postmoderne opgesluit (Cavanaugh
2008:1-32). Die mens word nou op 'n verregaande wyse as
outonoom beskou. Die postmoderne mens ontwerp sy lewe
uitsluitlik volgens sy eie private voorkeure. Tegelyk word
hy uitgelewer aan 'n radikale gevoel van onmag en deur
vooraanstaande vertolkers van dieselfde postmoderniteit ervaar
as 'n blote teken wat op die rug van 'n see van ander tekens
dobber, 'n blote effek van simboliese netwerke, 'n streep op die
seesand wat met die volgende golf weggespoel sal word. As hier
van outonomie sprake is, is dit slegs 'n parodie daarop.

Maar so ook die spanning tussen geluk en ongeluk. Enersyds
belowe die moderniteit ‘geluk” aan die outonome subjek. Soos in
die Klassieke epikuriese tradisie kan dié geluk verwesenlik word
as 'n houding van ataraxia of onverskilligheid jeens die gevare
van die natuur ingeneem word. Dit is 'n houding wat veral deur
die moderne natuurwetenskap moontlik gemaak word. Deur sy
greep op die natuur kan die mens sy vrese oorkom."> Andersyds
keer die moderne ideaal van ataraksiese onverskilligheid egter
altyd weer in sy teendeel om. In die aangesig van onpersoonlike
magte ten aansien waarvan die moderne mens homself as
slagoffer ervaar, word hy telkens aan 'n omvattende stemming
van vrees en angs uitgelewer.

Dieselfde spanning onderlé die postmodernisme. 'n Magdom
epikuriese terapieé¢ word deur die postmodernisme teen vrees
en angs ingespan. Sonder sukses, want die tema van vrees en
angs keer altyd weer terug. Sedert 9 September 2001 domineer
dit op 'n oorweldigende wyse die verbeelding van Hollywood
en die populére postmodernisme in die algemeen. Paul Virilio
skryf daarom ook tereg dat ‘koue paniek’ ons tyd kenmerk
(Virilio 2007:4)." Die geluk wat hy telkens in die vooruitsig stel,
blyk altyd weer ‘n parodie op egte geluk te wees.

1.5 In oénskynlik spanning met sy eie dualistiese uitgangspunte
het die moderniteit dikwels gepoog om die verhouding tussen

11.Die wyse waarop die moderne politieke denke van die natuur afskeid geneem
het, word op 'n onvergelyklike wyse deur Manent (1998) bespreek.

12.Vir 'n bespreking van die moderniteit as 'n kontinuering van die Epikuriese
tradisie, vergelyk Strauss (1965).

13.Vir 'n aangrypende ontleding van die wyse waarop stemminge soos vrees en
angs ten grondslag van die moderne wéreld |é, vergelyk Jiinger (2008).

Vol. 65 No.1

Page 4 of 10

http://www.hts.org.za



Original Research n

die politieke en die godsdienstige, maar ook tussen vryheid en
natuur, subjek en objek, ensovoorts, in 'n monistiese eenheid
saam te bundel. Dit verteenwoordig egter nie 'n wesenlike
alternatief vir die moderne dualisme nie, omdat dit as negatiewe
spieélbeeld daarvan op sy dualistiese uitgangspunte teer.

Alhoewel verskeie teoretiese voorbeelde van die moderne
monisme genoem kan word, word by enkele historiese gebeure
stilgestaan. Tydens die absolute monargieé van die 17de en
18de eeue is die verskil tussen die politieke en die godsdienstige
(anders as in die hoé¢ Middeleeue) in die persoon van die
‘goddelike koning’ vernou. Omdat die koning toe (anders as in
die hoé Middeleeue) as 'n simboliese ‘tussenganger” tussen die
politieke en die godsdienstige beskou is, is egter voorkom dat 'n
volwaardige monisme gevorm is. Met die teregstelling van die
Europese koningskap en die vestiging van die territoriale state
het laasgenoemde egter 'n werklikheid geword. Voortaan is die
nasie, en in die historiese verlengde daarvan, ook die individu,
die klas, die proletariaat, die party, die ras, ensovoorts, vergoddelik.
Met al die vernietigende gevolge daaraan verbonde ...

Histories het die moderne dualisme die moderne monisme
voorafgegaan. Eersgenoemde tree reeds in die vroeé moderne
nominalisme na vore toe God op 'n gespanne voet teenoor die
natuur opgestel is."* Volgens die nominalistiese teologie is God
immers 'n ondeurgrondelike, irrasionele en self onbetroubare
wil wat met mens en natuur na willekeur gehandel het.
Tegelyk is die natuur, soos wat hierbo aangedui is, tot 'n kille,
onverskillige en dooie werklikheid verskraal waarin geen spore
van die goddelike opgespoor kon word nie.

Juis op dié dualisme en al sy moderne variante wou die moderne
monisme 'n antwoord wees. Om dit in 'n enkele sin saam te
bundel: Dit wou kompenseer vir die metafisiese tuisteloosheid
wat die moderne dualisme geskep het.'” Maar was dit geslaagd?
Nee, lui die antwoord, want die monisme was bloot die
negatiewe spieélbeeld van die dualisme. En daarom steeds n
gevangene daarvan.

1.6 Die moderniteit word dikwels deur 'n strukturele
skynheiligheid gekenmerk. Hy gee dikwels voor wat hy nie
is nie. Geen morele veroordeling kan aan hierdie strukturele
skynheiligheid 'n einde bring nie, omdat dit 'n strukturele
probleem en nie 'n kwessie van morele gesindheid is nie.

Die belangrikste voorbeeld hiervan is die wyse waarop die
moderne liberale staat homself voorgestel het. Enersyds maak
die liberale staat daarop aanspraak om 'n blote neutrale en
formele kontrak tussen vryswewende individue te wees. Hy
verteenwoordig geen transendente oogmerke nie. Sou hy dit
najaag, sou hy immers ingevolge sy eie selfbegrip sy neutrale en
inhoudlose formaliteit prysgee.

Andersyds word die staat egter juis deur transendente
oogmerke gekenmerk. So is die moderne wil (en in ‘n land soos
Suid-Afrika veral die wil van die meerderheid) 'n soort absolute
oriénteringspunt wat bepaal hoe die ganse politiecke orde —
families, skole, universiteite, kerke, ensovoorts — ingerig moet
word. Maar so gee hy sy neutrale en inhoudlose formaliteit prys.
Dieberoep op neutraliteitis daarom ook 'nblote fasade waaragter
hy sy eie transendente oogmerke ongemerk deurvoer.

n Tweede en belangrike voorbeeld van die strukturele
skynheiligheid hou verband met die teologiese nederigheid van
die moderniteit. Terwyl hy homself dikwels as teologies nederig
voorhou, word dié nederigheid deur 'n subjektiewe arrogansie
onderlé. Soveel so dat sy nederigheid as 'n parodie op egte
nederigheid beskou kan word.

14.Die nominalistiese teologie as 'n belangrike bron van die modern dualisme word
op 'n omvattende wyse deur Dupré (1993), Elshtain (2008) en Gillespie (2008)
bespreek.

15 Soos die monistiese repliek van Spinoza op die volgens hom dualistiese Calvyn,
of die monistiese repliek van die Romantiek op die dualistiese Verligting.

Die Kantiaanse denke, die hoogtepunt van die modernisme en
vandag 'n modeverskynsel onder postmoderne denkers, is 'n
belangrike voorbeeld hiervan. By Kant word oénskynlik op 'n
nederige wyse oor God nagedink. God is vanweé sy onpeilbare
grootsheid volgens hom immers onkenbaar. Die teoretiese
rede het nie die vermoé om vanuit homself (met behulp van sy
transendentale kategorieé) insae in die wese van God te verwerf
nie. Maar daarom moet die rede volgens Kant ook deur 'n soort
terughoudendheid ten opsigte van sy aansprake gekenmerk
word. Hy moet bewus wees van sy eie grense. Die enigste wyse,
sé Kant, waarop ons geloofwaardig oor God kan praat, is as ons
Hom as 'n idee van die sogenaamde praktiese rede verstaan, dit
wil sé as 'n idee wat ons in ons handel en wandel kan rig.

Die herdefiniéring van God as 'n idee van die praktiese rede is
egter ingeént op die strukturele skynheiligheid waarna hierbo
verwys is. Die eintlike vraag is wie hier aan wie grense oplé.
Is dit God wat as ongrypbare andere aan die subjektiewe rede
‘n beperking oplé? In welke geval 'n mens van 'n outentieke
nederigheid sou kon praat? Of is dit eerder die rede wat aan
God 'n beperking oplé deur aan hom 'n bepaalde plek in die
idee-wéreld van die subjek toe te wys? In aansluiting by
Schelling oordeel ons dat laasgenoemde inderdaad die geval
is (Pinkard 2004). Dit is die Kantiaanse rede self wat vanuit sy
eie transendentale vermoé besluit dat God eintlik geen ander
bestaansreg het as om as 'n idee van die praktiese rede beskou te
kan word nie. Maar so is die moderne nederigheid die teendeel
van wat dit voorgee om te wees.

1.7 Dit bring ons by die laaste opmerking. Dit hou verband met
die moderne aanspraak dat die politieke en die godsdienstige
twee uitsluitende werklikhede is. Alhoewel die moderne
daarop aanspraak gemaak het dat hy in sy liberale gedaante die
politieke en die godsdienstige geskei en laasgenoemde tot die
private wéreld ingeperk het, kon hy dit nie waarmaak nie. (Net
so kon hy in sy gedaante as moderne Marxisme nie sy aanspraak
waarmaak dat hy die godsdienstige opgehef het nie.) In weerwil
van die moderne aansprake sypel die godsdienstige altyd weer
die politieke binne. Daarom skryf Pierre Manent, in navolging
van Alexis de Tocqueville, dat die politieke en die godsdienstige
‘nooit volledig geskei kan word nie’. Trouens, sé Manent: ‘Hulle
is nie skeibaar nie. 'n Mens kan hulle daarom ook nie anders
verstaan ... as in samehang met mekaar nie” (Manent 2007:4)."°

Hieronder word aangevoer dat die modernisme, in weerwil van
sy pogings om hom van die godsdienstige los te maak, deur
‘n eie teologie onderlé word. Dit is selfs van die modernisme
in sy mees anti-teologiese gedaante waar. Ook dit word deur
teologiese grondslae gekenmerk. Die vraag is natuurlik
‘waarom’? Soos met die aantekeninge hierbo bundel ek ook hier
'n verwikkelde vraagstuk in enkele paragrawe saam.

Carel Schmitt is onder meer bekend vir sy uitspraak dat alle
moderne politieke begrippe in wese gesekulariseerde teologiese
begrippe is. So kan die moderne begrip van ‘soewereiniteit’
volgens hom kwalik van sy teologiese agtergrond geisoleer word
(Schmitt 1979). Nou, daarmee het Schmitt ongetwyfeld op die
belangrikheid van die teologie vir ons begrip van moderniteit
en sy belangrikste instrument, naamlik die territoriale staat
(die ‘sterflike god” van Hobbes), gewys. Nogtans het Schmitt
daarmee ook die invloed van die teologie op die moderniteit
onderskat, omdat hy tegelyk daarmee vooronderstel het dat die
teologiese aard van die moderne begrippe as belangrike maar
uiteindelik tog as blote historiese reste verstaan moet word. Die
verband tussen die teologie en die moderniteit is egter intiemer.
Dit blyk uit die teologiese gewig wat die tema van die sublieme
in die moderne wéreld geniet.

16.In dieselfde werk skryf Manent ook: ‘die onderskeid tussen die ‘politieke’ en die
‘suiwere godsdiens’ is ten diepste onduidelik: politiek en godsdiens oorvleuel
altyd en onafwendbaar in 'n sekere mate, omdat beide verskyningsvorme
van ‘communion’ is’ (Manent 2007:49). Vergelyk ook De Maistre wat skryf: ‘In
weerwil van die twis wat hierdie twee susters verdeel, kan hulle nie afsonderlik
lewe nie’ (De Maistre 2003:136).

salpnis [e2160j0aY 1 /SaIpnS 9s8160j09L S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No.1

Page 5 of 10

GGT# 9PV



u Original Research

Article #155
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

In al sy wisselvorme word die teologiese modernisme (of die
modernisme as teologiese fenomeen) deur 'n oriéntering op en
fassinasieindiesubliemeafgrond gekenmerk. Naanalogie vandie
wyse waarop Schmitt oor die saak redeneer, kan met oortuiging
aangevoer word dat die tema van die ‘sublieme afgrond” ook as
‘n sekularisering van 'n teologiese begrip verstaan moet word.
Verskeie figure het daarom ook reeds daarop gewys: Histories
is dit 'n kontinuering van die vroeg-moderne en nominalistiese
voorstelling van God as 'n afgrondelike en voluntatiewe mag
wat die werklikheid volgens sy arbitrére voorkeure inrig."”

Hier tree egter ook 'n verskil na vore. Juis in aansluiting by
sommige van hierdie figure wil ons dit sterker formuleer as
wat uit ‘n soort Schmittiaanse argument oor die invloed van die
teologie op die moderniteit sou blyk. Na analogie daarvan sou
‘n mens immers kon aflei dat die tema van die sublieme afgrond
slegs as die reste van die teologie ervaar moet word — en dat
dit dus nie meer 'n wesenlike teologies konstituerende rol in die
moderniteit speel nie. Na my oordeel speel dit egter juis sodanige
('n teologies konstituerende) rol in die moderniteit. Dit tree op as
die moderne ‘heilige’. As sodanig is die sublieme of afgrondelike
afgrond die teologiese tafereel teen die agtergrond waarvan die
dinge hoegenaamd 'n eie profiel verwerf. Tegelyk is dit ook dit
waartoe laasgenoemde verdoem is om na terug te keer. Anders
geformuleer, die sublieme afgrond is as moderne heilige dit wat
die dinge sowel moontlik as onmoontlik maak.

Nietzsche verteenwoordig waarskynlik die mees radikale
samevatting van die moderne teologie (of anti-teologiese
teologie). Dit blyk veral uit sy beskrywing van die werklikheid as
die tweestryd tussen die gode Dionysos en Apollo. Hiervolgens
verteenwoordig Dionysos, die god van wyn en ekstase, die
heilige, sublieme en afgrondelike niks. Daarteenoor is Apollo,
die god van vorm en harmonie, dié mag waaruit iets soos vorm
en betekenis uit die sublieme afgrond ontruk word. Vanweé
die Apolliniese vormgewing word 'n begrensing aan die
vormlose opgelé en word kultuur as sodanig moontlik gemaak.
Laasgenoemde is egter bloot tydelik van aard. Ten diepste is
die wéreld van Apolliniese begrensing verdoem om opgehef
te word en na sy bronne in die afgrondelike niks terug te keer.
‘n Soortgelyke teologiese struktuur 1é ten grondslag van selfs die
mees anti-teologiese figure uit die kontemporére modernisme.
John Haught skryf tereg dat die hedendaagse nuwe ateiste’
sonder uitsondering uitgaan van die teologiese — kwasi-
Boeddhistiese — standpunt dat die werklikheid ten diepste as
‘n sinlose afgrond ('n toevallige tuimel van materiéle kragte)
verstaan moet word (Haught 2008). Elke kulturele begrensing
daarvan is slegs tydelik van aard en verdoem om in sy groter
ritme te versink. Enige poging om jouself daarom ook téén die
sublieme afgrond te verset, kan as 'n blote krampagtige reaksie
daarteen beskou word. Godsdienste is per definisie niks anders
as so 'n krampagtige reaksie nie. Daarom gee dit ook volgens
dié ontleding tot geweld aanleiding. Dat dit presies andersom
kan wees (dat die godsdienste byvoorbeeld as bolwerk teen die
geweld van die sublieme niks optree), word nooit oorweeg nie.
Maar, en dit is die belangrike punt, dié standpunt word self deur
‘n eie teologie onderlé. Nie net word die werklikheid self met
beroep op die sublieme in teologiese terme uitgelé nie; ingevolge
hierdie uitgangspunte word ook 'n tipiese teologiese appel op
mense gemaak: As jy waarlik bevry (kwasi-Boeddhisties!) wil
wees, sé hulle, moet jy jou vir die afgrondelikheid van dinge
oopstel.

Nou, daarmee is op 'n kernagtige wyse aangetoon dat die
moderniteit, in weerwil van sy vyandskap teen die teologie, self
deur teologiese uitgangspunte gekenmerk word. Ek sluit hierdie
afdeling met 'n bykomende kritiese opmerking af.

Nieteenstaande die teologiese aantrekkingskrag wat die tema
van die sublieme afgrond op die moderne mens uitoefen, lok
dit hom uit om nie 'n deelnemende nie, maar eerder 'n vyandige

17.0or die samehang tussen die nominalistiese godsbeeld en die moderne
sublieme, vergelyk Milbank (2006), Ward (2003) en Hart (2003).

verhouding daarmee aan te knoop. Die moderne mens word
daarom ook gekonstitueer (en uiteindelik ook weer opgehef)
in en deur sy vyandige poging om beheer oor die sublieme
afgrond te verwerf. Met die doel om beheer oor die afgrond
te verwerf, span die moderne mens dan ook telkens die talle
magsinstrumente in waaroor hy beskik, soos die moderne staat,
wetenskap en tegniek.

Anders as die bevryding wat sy teologie in die vooruitsig stel,
gaan sy vyandige verhouding met die afgrondelike niks daarom
ook dikwels met vernietigende gevolge gepaard. Die stryd om
beheer daaroor word telkens op die onderskeie partye wat by
die stryd daarteen betrokke is, afgewentel. Hul stryd teen die
afgrond word met ander woorde in ‘'n mimetiese geveg teen
mekaar vertaal. Elke party in die geveg teen die afgrondelike
word op sy beurt self 'n afgrondelike leegte waarteen
gemobiliseer moet word.” In die film There will be blood (Paul
Thomas Anderson 2007) word die wese van hierdie problematiek
eie aan die moderne teologie treffend verbeeld. Die onbegrensde
en sublieme afgrond - die eintlike teologiese verwysingspunt
van die moderniteit — word in dié film metafories voorgestel
as die verleidelike maar uiteindelik dodelike oliebronne in die
dieptes van die aarde. Daarteenoor staan die moderne wéreld
van tegniek en mynbou. Laasgenoemde word ingespan om
betekenis uit die grenslose afgrond te tap en die swartgoud so
aan die mens dienstig te maak. Dit ontketen egter 'n bloedige
mimetiese stryd tussen die onderskeie protagoniste. In die stryd
bo-op en teen die afgrond word elkeen vir die ander 'n duistere
leegte wat uitgevee moet word.” Die verhaal eindig dan ook in
wedersydse vernietiging.

Aan hierdie teologiese grondslae wil die modernisme niks
verander nie. Sou hy ditinderdaad doen, sal hy hierdie grondslae
ter diskussie moet stel. En dit kan hy vanweé sy pretensie om
sekulér te wees nie doen nie.

Om op te som. Die moderne onderskeid tussen godsdiens en
politiek word deur talle ontwrigtende spanninge, breuklyne en
teenstrydighede gekenmerk. Daarom kan dit nie gehandhaaf
word nie.

II. GODSDIENS EN POLITIEK: ANDERS
BEDINK

Kan daar anderkant die impasse van die moderne wéreld
getree word? Kan die verhouding tussen godsdiens en politiek
anders bedink word? En kan elkeen as gevolg daarvan ook self
in 'n nuwe lig gesien word? Uiteraard is daar nie eenvoudige
antwoorde op hierdie vrae nie. Ter wille van die gesprek sluit ek
by die Westerse godsdiens-filosofiese tradisie aan. Die oogmerk
daarmee is nie om daarna terug te keer nie, maar om daarby te
verwyl en na wenke van herskepping te luister.

Vir die doeleindes van die gesprek is dié vraag waarby ek
hieronder aanknoop die vraag na die wyse waarop die tradisie
die begeerte begryp het. Dit bied 'n sleutel vir hoe oor die vraag
na die verhouding tussen die politieke en die godsdienstige
nagedink kan word. Die tradisie het in sy belangrikste gestaltes
(Plato, Aristoteles, Cicero, die heidense en Christelike neo-
Platonisme, Aquinas, ensovoorts) die begeerte as 'n ekstatiese
oorgang verstaan. Die begeerte was dit wat die ekstatiese
oorgang tussen die oorsprong (die arché) en die eindbestemming
(telos) van alle dinge bemiddel het (maar ook die oorgang tussen
die aardse en die hemelse, die menslike en die goddelike, die self
en die ander, die immanente en die transendente, tussen dit wat
is en dit wat behoort te wees).

18.Volgens Sloterdijk kan die historiese spanningslyn tussen die Duitsers en die
Franse, een van die belangrikste spanningslyne van die moderne wéreld, in die
lig van die logika ten grondslag van die mimetiese stryd beskou word (Sloterdijk
2008).

19.Anders as wat dikwels gesé word, is dit nie die eksessiewe aanbod van
style, beelde en logo’s wat die postmoderne mens fassineer nie, maar eerder
hul oorsprong in die sublieme afgrond. Dié fassinasie word onder meer
versinnebeeld deur die (esteties gekontroleerde) obsessie met die sublieme
ervaring in verskynsels soos ekstreme sport. Vergelyk Du Preez (2008).

Vol. 65 No.1

Page 6 of 10

http://www.hts.org.za



Original Research n

Dit het belangrike implikasies vir die menslike toestand. Van
hieruit beoordeel is die menslike toestand deur die ‘tussen’
gekenmerk. As ekstatiese oorgang het die mens homself tussen
oorsprong en doel, tussen dit wat is en dit wat behoort te wees,
bevind. Om die waarheid te sé, as begerende wese was die mens
hierdie tussen, 'n plek van paradoksale kruising. Hy was die
plek waar sowel die eenheid as die verskil tussen genoemde
kragte, sigself aangekondig het.

Volgens die tradisie was dié wees in die tussen (die wees as
tussen) die voorwaarde vir die begeerte om hoegenaamd
begeerte te kon wees. Die tussen was die tyd en plek waar eros
ontwaak en sy nagvlugte onderneem het, die plek waar die
begeerte uitgelok is om bo-oor die self te tree en so sy reis na
sy eintlike bestemming — die goddelike — te onderneem. Indien
die tussen met sy selfs paradoksale kruisings vanweé redes aan
buitengewone spanning onderwerp sou word, het die begeerte
die gevaar geloop om verwring en van sy ekstatiese reis ontspoor
te word.

Laasgenoemde was vir die tradisie altyd weer 'n moontlikheid
wanneer die verskil tussen oorsprongendoel, dieisen diebehoort,
die self en die ander, ensovoorts, oor- of onderbeklemtoon is.
Indien enigeen van dié twee moontlikhede sou gebeur, het die
self die gevaar geloop om 6f in 'n vuurwarm vyandskap jeens
die ander te verval 6f om op 'n kille en onverskillige wyse
van die ander weg te stap. Albei reaksies — die vuurwarm
vyandskap of die yskoue onverskilligheid — verteenwoordig
egter doodloopstrate vir die begeerte. Die erotiese oorgang word
nie deur vyandskap teen of onverskilligheid jeens die andere
gekenmerk nie, maar eerder deur deelname of gemeenskap
daaraan.

Op grond van hierdie minimale omskrywing kan nou drie
tersaaklike afleidings oor die rol van die begeerte en die tussen
ter sprake gebring word.

Eerstens, die werklikheid as ekstatiese beweging was volgens
die tradisie 'n doelgerigte beweging. Alles wat is het n
doel gehad. Tegelyk het alles op 'n doelmatige wyse na die
transendente werklikheid uitgereik. Eric Voegelin vat hierdie
punt uit die tradisie saam as hy skryf dat die werklikheid
ten diepste 'n ‘openheid vir die goddelike werklikheid” was
(Voegelin 2004:181). Dat hierdie gegewe vandag as oudmodies
ervaar word, is nie te betwyfel nie. Die moderniteit het immers
die gedagte dat die werklikheid doelmatig is met ‘doelmatige’
presisie uit ons kulturele bewussyn geweer. Nogtans is daar
vandag verskeie stemme wat nie net vanuit die alledaagse
ervaring nie, maar ook vanuit die biologiese wetenskappe op
die onontbeerlikheid van die doelmatige wys.?

Volgens die tradisie is die doelgerigte aard van die werklikheid
die voorwaarde daarvoor dat ons daarvan as ‘ekstaties’ kan
praat. Indien die doel byvoorbeeld sou ontbreek (onder meer
vanweé sy ‘dood” soos in die postmodernisme, of vanweé sy
onoorbrugbare afstand jeens die bestaande werklikheid, soos in
die fundamentalisme), word die beweging opgeskort en alles tot
‘n nulpunt teruggevoer. Juis dit gebeur vandag.

Enersyds val die begeerte vanweé die afwesigheid van
transendente oogmerke onverskillig op homself plat en word ons
epog, nieteenstaande sy buitensporige erotiese selfpresentering,
deur 'n kille gebrek aan ekstatiese beweeglikheid gekenmerk.
Alles kring in rondom 'n pornografiese, impotente eendersheid.
Chantal Delsol verwoord dit so:

Die bestaan ... kan tot sy nietige vreugdes en selfgesentreerde
probleme gereduseer word, iets wat binne die mure van die self
afspeel in plaas daarvan om 'n droom na te jaag ... Dit is presies
die toestand van Generasie X, 'n generasie wat niks te doen het
nie, wat nie weet wat om te doen nie en ook nie weet waaraan dit
homself moet toewy nie — 'n generasie sonder 'n doel

(Delsol 2003:7)

20.Vir 'n fenomenologiese ontleding van die teleologiese aard van die alledaagse
ervaring, vergelyk Sokolowski (2008) asook Delsol (2003).

Andersyds word transendente doeleindes ten koste van die
bestaande werklikheid oorbeklemtoon. Daarom het ons vandag
nie net met die koue onverskilligheid van 'n Generasie X te
doen nie, maar ook met die vuurwarm vyandskap van die
fundamentalisme. Laasgenoemde onderwerp die bestaande
werklikheid op 'n gewelddadige wyse aan die eise van
fundamentalisties geidealiseerde oogmerke. Dit verteenwoordig
egter nie 'n alternatief op die wéreld sonder oogmerke nie, maar
eerder die skadukant daarvan. Dit bring ons by die tweede
afleiding oor die begeerte.

Tweedens, volgens die tradisie word die doel van die ekstatiese
beweging verwesenlik (‘geaktualiseer’) wanneer dit binne
‘n bepaalde vorm of natuur gestalte kry. Dit word met ander
woorde waargemaak (en sy perfeksie so verwesenlik) wanneer
dit vanaf sy staat as potensiéle materie na 'n geaktualiseerde
vorm beweeg. Daarmee stuit ons nogmaals op 'n sogenaamde
‘oudmodiese’ of selfs ‘konserwatiewe’ idee, omdat die begrippe
‘vorm’ en natuur’ die laaste ding is waarvoor dié epog kans
sien wat homself tot die vormlose vloei van dinge verbind het.
Bauman beskryf dit immers tereg as 'n epog wat deur ‘liquid
time” gekenmerk word (Bauman 2005). Alle vorme vervloei in
‘n karnavalistiese en veral markgedrewe verbruikersmanie. Die
aanspraak dat alles in vloed is, beteken egter dat daar ironies
genoeg te midde van die ontkenning van vorm reeds weer n
bepaalde vorm aan die dinge gegee word. Dit is egter 'n ironie
wat nie ons tyd se verbintenis tot die ewige vloeibaarheid van
dinge ontmoedig nie.

Volgens die tradisie is dit nie net die menslike toestand wat deur
hierdie beweging na vormgewing gekenmerk word nie. Die
syn self is ekstaties. Alle synsvlakke word daarom ook deur n
ekstatiese beweeglikheid na vormgewing en die verwesenliking
van hul natuur gekenmerk. So begeer die molekulére materie
om as lewende selle gevorm te word; die veelheid van lewende
selle begeer om as organiese vorme gestruktureer te word;
die veelheid van organiese materie reik uit na die liggaamlike
vorm; laasgenoemde op sy beurt begeer weer iets soos die
vormgewende siel; en mense begeer die steeds uitkringende
vorme van gemeenskap (gesin, dorp, stad, universiteit, staat
en kosmopoliteit). Kortom, die werklikheid as ekstasis word
gekenmerk deur steeds ingewikkelder vorme van aktualisering
(Clarke 2001:100).

Daarmee beweer die tradisie nie dat die natuur van die dinge
ooit ten volle geaktualiseer word nie. Inteendeel, die dinge
word eerder deur die ‘tussen” gekenmerk, dit wil sé deur die
feit dat hulle hulself altyd weer iewers in die tussen tussen hul
blote potensialiteit en hulle volledige aktualisering bevind. Die
belangrikste rede daarvoor is dat die natuur van die dinge,
anders as wat dikwels geoordeel word, nie sonder meer as
‘teenwoordig’ beskou word nie. Die natuur van die dinge is nie
noodwendig insigtelik en daarom ook ter hande nie. Inteendeel,
volgens Leo Strauss het die natuur van die dinge die tradisie
eerder ontsnap, omdat dit ten diepste as misterieus ervaar is
(Strauss 1953:122). As sodanig kan die natuur van die dinge
altyd aan 'n rasionele argument onderwerp en kan daar dus
opnuut na die betekenis daarvan gevra word. In aansluiting by
Strauss skryf Harvey Mansfield daarom ook dat 'n deugdelike
lewe volgens die tradisie beteken het om ooreenkomstig die
voorskrifte van die ‘natuur’ te lewe. Maar, sé hy, ‘wat dit [vir die
tradisie] beteken, is nie baie duidelik nie’ (Mansfield 2006:194).
Ten diepste is dit 'n raaisel. As sodanig is dit altyd weer n
voorwerp van gesprekvoering en daarom ook ‘oop’. As ons
vandag aansluiting by begrippe soos die vorm of die natuur van
die dinge soek, is dit met die verstandhouding dat die betekenis
daarvan nie vasstaan nie, maar dat dit in en deur die vraag
daarna bemiddel word.

Alvorens in die laaste paragrawe na die teologies-politieke
probleem verwys word, staan ons eers by die derde en laaste
saak stil. Geformuleer as 'n vraag: Wat ontlok die ekstatiese
begeerte om die reis na aktualisering te onderneem? Wat bring
dit tot beweging?

salpnis [e2160j0aY 1 /SaIpnS 9s8160j09L S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 7 of 10

GGT# 9PV



u Original Research

Article #155
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Nou, vir die tradisie het die werklikheid self 'n eie impuls tot
beweging. Dit word deur 'n eie intelligente impuls na steeds hoé
vorme deurdring. Uit die tradisie is dit egter ook duidelik dat
die eie impuls tot beweging en die uiteindelike aktualisering
binne 'n omvattende ontologiese ruimte gesitueer moet word.
Van daaruit beoordeel is die eie beweging in 'n wesenlike sin
van die woord 'n antwoord — 'n dankbare repliek — op dit wat
sy eie inisiatief voorafgaan. Ten diepste 1é die oorsprong van
beweging daarom ook nie soos wat die modernisme wil glo in
die aktiewe, konstruerende en ontwerpende subjek opgesluit
nie, maar in dit wat hy vanuit die eintlike werklikheid self
ontleen. Sy eie beweging is 'n ontleende beweging, 'n antwoord
op dit wat hom altyd alreeds vooruit is. Dit loop daarom ook
soos 'n goue draad deur die tradisie: Die ekstatiese beweging
wat die werklikheid is, word deur dit ontlok wat Plato die Goeie
en die Skone, Aristoteles die Onbeweegde Beweger en Aquinas
die Ipsum Esse Subsistens, dit wil sé die Syn self, genoem het.
Kortom, die beweging van die dinge word ten diepste deur
God self moontlik gemaak. Waarskynlik verwoord niemand dit
vanuit die tradisie beter as pseudo-Dionysius as hy skryf:

Alles wat is ontspring uit, bestaan in en keer na die Skone en die
Goeie terug. Wat ook al bestaan, wat ook al ontstaan, bestaan by
grasie van die Skone en die Goeie. Alle dinge reik daarna uit. Alle
dinge word daardeur beweeg. Alle dinge word daardeur onderhou
... Indien 'n mens met die Goeie wegdoen, word ook weggedoen met
die syn, met lewe, begeerte, beweging, alles

(Pseudo-Dionysius 1987:79, 87)

Die beweging van die dinge is ten diepste nie as selfbeweging
te begryp nie, maar as 'n repliek op die beweging wat die Syn
self is. 'n Ander manier om dit te sé, is om te verwys na die feit
dat die beweging van die dinge 'n nabootsing, 'n mimesis, van
die Syn self was. Dit beweeg by grasie van die voorbeeld van
die Syn.

Nou, wathet diebeweging van die dinge, die syndes, gekenmerk?
Die antwoord daarop was geleé in hul mimetiese rolmodel, die
Syn self. Laasgenoemde (in die laaste paragrawe word weer
hierna verwys) is deur die tradisie as voltooide akte en in die
besonder as voltooide ‘ekstasis” ervaar. Dit was daarom ook by
uitstek as ekstatiese ‘uittrede uit en uitreiking na” gekenmerk.
As sodanig het die Syn die veelheid van dinge uit 'n eksessiewe
volheid aan hulself geskenk. Dionysius vat dit kernagtig saam
as hy skryf: Bonum est diffusivum sui (die Goeie is dit wat sigself
dissemineer). Joseph de Finance het daarby aangesluit toe
hy geskryf het 'acte est essentiellement généreux (die Syn is as
voltooide akte in wese milddadig) (De Finance, aangehaal uit
McAleer 2005:13).

Maar juis daaruit kan ook iets wesenlik oor die beweging van
die dinge self afgelei word. Soos wat die Syn as 'n eksessief-
skenkende volheid ervaar is wat ten diepste gekenmerk word
deur sy uittrede uit en uitreiking na, so is dit ook waar van die
dinge self. Hul beweging is as nabootsing van die Syn ook self
dié ekstatiese uittrede uit en uitreiking na. Ten diepste is dit 'n
beweging wat in die groter ritme van dinge mimeties terugreik
na die bron van hul eie ekstasis, naamlik die ekstatiese Syn self.

Dit bring ons ten slotte weer terug by die teologies-politieke
probleem. Die vraag is wat bogenoemde uiteensetting met
die vraag na die verhouding tussen die godsdienstige en die
politieke te doen het?

Hierbo is aangevoer dat die begeerte 'n ekstatiese kurwe vanaf
die laagste na die hoogste vlakke van die werklikheid deurloop.
As ekstatiese beweging word dit deur die hoogste Syn — God -
tot steeds hoér vorme van verwerkliking uitgelok. Maar dit bring
ons by die belangrike punt. Die politieke en die godsdienstige is
in hierdie ekstatiese kurwe ingeskryf en so ekstaties op mekaar
betrek. As sodanig word ook hulle verhouding deur die kruising
van die ‘tussen’ en daarom ook deur sowel oorvleueling as
verskille gekenmerk. So skryf Aquinas byvoorbeeld in n
boeiende hoofstuk in sy Summa Contra Gentiles dat die begeerte
deur 'n ekstatiese trajek vanaf die laagste na die hoogste

werklikheid gekenmerk word. Volgens hom deel die politieke
en die godsdienstige in die ritme van hierdie trajek. (Aquinas
2001:206-209). Hul verhouding word ten diepste daardeur
gestempel. Hoe lyk dié trajek? Ons verwys kortliks daarna.

Volgens Aquinas word die dinge in 'n pre-politieke staat deur
die begeerte na selfhandhawing gekenmerk. Daarom eet en
drink ons. Die begeerte reik egter ook bo-oor die drang na
selfhandhawing. Volgens Aquinas begeer mense ook om op
‘n gemeenskaplike grondslag inhoud aan 'n gedeelde wéreld
te gee. Hier het ons met die politiecke lewe te doen. In die
voortreflike deelname daaraan kan die doel van die politieke
lewe verwesenlik word, naamlik die goeie lewe.

Dit is egter nie waar die ekstatiese beweging van die begeerte
eindig nie. Volgens Aquinas reik die begeerte ook buite-om
die aktiewe lewe van die politiek na die teoretiese lewe van
die filosofie en uiteindelik na die godsdienstige lewe en die
waarheid van die teologie toe uit. In ons deelname daaraan
word ons hoogste doel, naamlik wysheid, verwesenlik.

Maar as dit dan so is, dan is die vraag wat die implikasie
daarvan vir ons begrip van elkeen is. Kan sowel die politieke
as die godsdienstige op grond daarvan in andersoortige
(niereduktiewe) terme bedink word?

Ons verwys eerstens na die politieke. Wat is die implikasie
van die ekstatiese verhouding vir ons begrip van die politieke?
As dié vraag aan 'n modernis gestel word, sal hy na alle
waarskynlikheid negatief daarop reageer. Die rede daarvoor
is dat dit deur die modernis as 'n aantasting van die eie
integriteit van die politieke beskou sal word. Want, sal hy sé,
volgens Aquinas se voorstelling het die politieke immers 'n
laer ontologiese status as die godsdienstige. Daarom moet die
politieke volgens die moderniteit uit sy ekstatiese verhouding
met die godsdienstige geémansipeer en tot 'n volle outonome
werklikheid uitgeroep word.

Dit is egter nie 'n gevolgtrekking wat noodwendig uit bogenoemde
volg nie. Uit Aquinas se verwysings is dit inderdaad so dat die
aktiewe lewe van die politiek in vergelyking met godsdiens 'n
begrensde lewe was. Hy skryf: ‘die besinning oor die waarheid
begin in hierdie lewe en bereik sy hoogtepunt in die toekoms;
die aktiewe en burgerlike lewe strek nie anderkant die grense
van hierdie lewe nie’ (Aquinas 2001:209). Die begeerte reik dus
verder as die politieke. Dit het egter nog by verre nie beteken dat
die politieke lewe sonder 'n eie integriteit was nie. Inteendeel,
vanuit die oogpunt van die tradisie is die eie integriteit van die
politieke so juis in beskerming geneem. Dit is immers in die
wete van 'n transendente werklikheid wat sy eie grense te bowe
gaan dat voorkom is dat die politieke lewe en die Klassieke
deugde wat dit onderlé het — dit is deugde soos dapperheid,
die strewe na roem en glorie, ensovoorts — op 'n arrogante wyse
verabsoluteer is. Daarmee is juis verhoed dat die politieke sy eie
integriteit afstaan.”!

Anders dus as wat dikwels deur die modernisme aangevoer
word, is die transendering van die politieke lewe nie 'n poging
om uit hoofde van byvoorbeeld anti-politieke motiewe daarvan —
en by implikasie ook van die Klassieke deugde — afskeid te neem
nie. Inteendeel, deur dit met verwysing na die transendente te
begrens, word eerder op 'n nuwe wyse voorspraak daarvoor
gemaak. Want dit is in en deur sy ekstatiese oopstaan vir die
transendente dat die politieke lewe self ook 'n eie glansende lewe
kan wees. In die woorde van Aquinas, ditis in sy ‘deelgenootskap
met die goddelike natuur’ (consortium divinae naturae) dat die

21.Aquinas het in hierdie verband die voorbeeld van Augustinus nagevolg.
Laasgenoemde het soos bekend aangevoer dat die Romeinse politiek verval
het, omdat sy politieke deugde nie deur 'n begeerte na transendensie onderlé
was nie. So byvoorbeeld met die deug van roem en glorie. Omdat hierdie deugde
nie deur 'n sin vir die transendente gerelativeer is nie, het dit tot arrogansie,
dwaasheid en versplintering aanleiding gegee. As dit daarenteen deur 'n sin vir
die transendente onderlé word, kan dit juis die ruimte skep waarin die politieke
lewe as sodanig tot sy reg kan kom. Vergelyk Dodaro (2004).

Vol. 65 No.1

Page 8 of 10

http://www.hts.org.za



Original Research n

politieke natuur nie opgehef word nie, maar vervolmaak word
(gratia perficit naturam, non tollit) (Te Velde 2006:149, 150).

Dit laat ons met 'n wenk vir die konkrete politieke werklikheid
van vandag. In die moderne liberale wéreld het die politiek op
homself platgeval, met die gevolg dat die tussen-gemeenskappe
verdring is. Indien die politieke egter vanuit die ekstatiese trajek
van die begeerte bedink word, kan dié plat gevalle werklikheid
as’t ware oop gebeur word. Met belangrike implikasie vir die
politieke. Want daardeur kan reekse mediérende knooppunte
tussen individu en staat ontsluit word. In konkreter terme, so
kan 'n politieke werklikheid na vore tree waarin 'n veelvuldige
netwerk van interafhanklike tussen-gemeenskappe inspraak in
hul onderskeie wérelde verwerf. Maar juis daardeur kan die
politieke as politieke tot sy reg kom.

Dit bring ons by die laaste vraag, naamlik die vraag na die
godsdienstige. Watter implikasies het die ekstatiese verhouding
soos hierbo verduidelik vir die godsdienstige? As ook hierdie
vraag aan 'n modernis gevra word, sal hy bes moontlik antwoord
dat die ekstatiese trajek van die begeerte 'n aanmatigende
houding weerspieél. Want, sal hy s¢, dit steun op die gedagte dat
die godsdienstige in die beweging van die begeerte 'n voorrang
bo die politieke geniet. En in die epog van gelykheid kan dit tog
nie. As die modernis selfs nog kritieser is, kan hy hieraan toevoeg
dat dit 'n aanmatiging is wat op 'n diepliggende vyandskap en
selfs wraaksugtigheid jeens die politieke lewe steun. Tipiese
negentiende eeuse figure soos Feuerbach, Marx, Nietzsche en
Freud het in verskillende permutasies juis hierdie beskuldiging
teen die godsdienstige verwoord.

Nou, ook wat hierdie saak betref kan aangevoer word dat dit
nie 'n gevolgtrekking is wat noodwendig volg nie. Inteendeel,
n mens het goeie gronde om presies die teenoorgestelde
gevolgtrekking te maak. Maar waarom? By Aquinas is daar tog
duidelik van 'n hiérargiese verhouding sprake?

Die antwoord bring ons einde ten laaste weer eens by die aard en
wese van die eintlike of hoogste werklikheid uit. Wanneer ook
al die tradisie na die hoogste Syn, of eenvoudiger geformuleer,
na God verwys het, het hy laasgenoemde as dié ekstatiese
werklikheid self beskryf. God is volmaakte aktualiteit, perfekte
akte, volledige ekstasis. Of soos wat dit ook geformuleer is, God
is die intensiewe werklikheid self (die Ipsum Intensivum).

As sodanig, dit wil sé as volmaakte ekstasis, is God by uitstek die
geskenkgewende werklikheid. As volmaakte ekstasis skenk hy
uit pure oorvloed die veelkantige werklikheid aan sigself. Nog
nader geformuleer, as volmaakte ekstasis stel God die dinge vir
hul eie natuur, aard en wese — die tradisie sou byvoeg, hulle eie
goedheid, hul eie waarheid en skoonheid - vry.

Maar wat het dit met bogenoemde vraag te doen? Wat het dit
te doen met die vraag na die ekstatiese verhouding tussen die
politieke en die godsdienstige en ons poging om daaruitbepaalde
afleidings oor die godsdienstige lewe te maak? Vir die tradisie
staan die godsdienstige prinsipieel gesproke in die branding van
die goddelike ekstasis. Sy ekstatiese beweeglikheid (onder meer
ten opsigte van die politieke) is daarom ook prinsipieel gesproke
‘n intensiewe afgeleide of nabootsing van sy verhouding met die
geskenkgewende ekstasis. Maar met belangrike gevolge. As dié
mimesis die godsdienstige stempel, dan beteken dit ook dat sy
verhouding met die politieke in die eerste plek 'n weerspieéling
van die geskenkgewende ekstasis self kan wees. Dit wil sé 'n
weerspieéling van dit wat op 'n radikaal geskenkgewende wyse
vrystel. Anders as wat ons siniese modernis dus glo, word die
godsdienstige dan ook nie noodwendig gemotiveer deur die
wraaksugtige wil om beheer oor die politieke te verwerf nie.
Eerder die teendeel. Tot die wese daarvan kan eerder die patos
behoort om die politieke werklikheid vir sy eie glansende wees
vry te stel.

Kortom, as hier na die wese van die godsdienstige gevra word,
lé dit nie noodwendig opgesluit in die moderne beskuldiging

van 'n wrokkige wil tot beheer nie. Dit kan elders 1é. Sy wese
kan eerder opgesluit 1é in die gedagte van vrystelling. Dis
‘n vrystelling in gevolge waarvan die werklikheid in haar
begeerlike dinamiek omhels en bevestig word. Ons het geen
rede om te dink dat die moderne politieke en godsdienstige
lewe met die eenvoudige swaai van 'n teoretiese towerstaf uit
die weg geruim kan word nie. Daarvoor het ons wéreld homself
te fatalisties met sy eie toestand versoen. Maar ons kan anders
oor albei dink. As, bygesé, ons dit waag om na die wenke vanuit
die tradisie te luister.

LITERATUURVERWYSINGS

Aquinas, T., 2001, Summa Contra Gentiles. Book three: Providence,
Part 1, vertl VJ. Bourke, University of Notre Dame Press,
Notre Dame.

Aquinas, T., 2007, Commentary on Aristotle’s Politics, vertl R.J.
Regan, Hackett Publishing, Indianapolis.

Aristoteles, 1989, Metaphysics, Book 1II, vertl H. Tredennick,
Harvard University Press, Cambridge, Mass.

Asad, T., 1993, Genealogies of religion, Johns Hopkins University
Press, Baltimore.

Asad, T., 2003, Formations of the secular, Stanford University
Press, Stanford.

Bauman, Z., 2005, Liquid life, Polity Press, Londen.

Bénéton, P, 2004, Equality by default: An essay on modernity as
confinement, ISI Books, Wilmington.

Bercier, B., 2007, The skies of Babylon: diversity, nihilism, and the
American university, ISI Books, Wilmington.

Cavanaugh, W.T., 2008, Being consumed, William B Eerdmans,
Grand Rapids.

Clarke, W., 2001, The one and the many. Contemporary Thomist
metaphysics, University of Notre Dame Press, Notre Dame.

Delsol, C., 2003, Icarus fallen: The search for meaning in an uncertain
world, ISI Books, Wilmington.

De Lubac, H., 1998, The mystery of the supernatural, Crossroad,
New York.

De Maistre, J.,, 2003, ‘Reflections on Protestantism in its
relations to sovereignty’, in C.O. Blum (red.), Critics of the
Enlightenment, n.p., ISI Books, Wilmington.

Dodaro, R., 2004, Christ and the just society in the thought of
Augustine, Cambridge University Press, Cambridge.

Dumont, L., 1986, Essays on individualism, University of Chicago
Press, Chicago.

Dupré, L., 1993, Passage to modernity, Yale University Press, New
Haven.

Du Preez, A., 2008, ‘The contemporary sublime and the culture
of extremes: Parkour and finding the freedom of the city’,in L.
Faber & R. Bishop (reds.), Representation and Spatial Practices
in Urban South Africa, n.p., University of Johannesburg, The
Research Centre, Johannesburg.

Eagleton, T., 2004, After theory, Penquin Books, Londen.

Elshtain, J.B., 2008, Sovereignty. God, state, and self, Basic Books,
New York.

Gillespie, M.A., 2008, The theological origins of modernity, The
University of Chicago Press, Chicago.

Hancock, R.C., 2007, “‘What was political philosophy? Or: The
Straussian philosopher and his other’, The Political Science
Reviewer 36, 13-46.

Hart, D.B., 2003, The beauty of the infinite, William B. Eerdmans,
Grand Rapids.

Haught, J.E, 2008, God and the new atheis, Westminster John
Knox Press, Louisville.

Hueglin, T.O., 1999, Early modern concepts for a late modern world,
Wilfried Laurier University Press, Waterloo.

Jiinger, E., 2008, On pain, Telos Press, New York.

Manent, P, 1998, The city of man, Princeton University Press,
Princeton.

Manent, P, 2007, Democracy without nations? The fate of self-
government in Europe, ISI Books, Wilmington.

Mansfield, H.C., 2006, Manliness, Yale University Press, New
Haven.

salpnis [e2160j0aY 1 /SaIpnS 9s8160j09L S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page9of10

GGT# 9PV

HTS ﬂ



u Original Research

Article #155
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

McAleer, G.J., 2005, Ecstatic morality and sexual politics, Fordham
University Press, New York.

Milbank, J., 1997, The word made strange: Theology, language,
culture, Blackwell, Cambridge.

Milbank, J., 2006, Theology and social theory: Beyond secular reason,
Blackwell, Oxford.

Pinkard, T., 2004, German philosophy, 1760-1860: The legacy of
idealism, Cambridge University Press, Cambridge.

Pseudo-Dionysius, 1987, ‘The Divine Names,” The Complete Works,
vertl C. Luibheid, SPCK, Londen.

Rieff, P.,, 2004, Therapeutic culture: Triumph and defeat, Transaction
Publishers, New Brunswick.

Schmitt, C., 1979, Politische Theologie - Vier Kapitel zur Lehre von
der Souverdinitit, Duncker & Humblot, Berlin.

Schmitz, K.L., 2007, The texture of being, The Catholic University
of America Press, Washington.

Sloterdijk, P, 2008, Theorie der Nachkriegszeiten, Suhrkamp,
Frankfurt am Main.

Sokolowski, R., 2008, Phenomenology of the human person,
Cambridge University Press, Cambridge.

Strauss, L., 1953, Natural right and history, The University of
Chicago Press, Chicago.

Strauss, L., 1965, Spinoza’s critique of religion, Schocken Books,
New York.

Strauss, L., 1989, An introduction to political philosophy, Wayne
State University Press, Detroit.

Te Velde, R., 2006, Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the
Summa Theologiae, Asgate, Aldershot.

Virilio, P, 2007, Art as far as the eye can see, Berg Publishers,
Oxford.

Voegelin, E., 2004, The drama of humanity and other miscellaneous
papers 1939-1985, University of Missouri Press, Columbia.

Von Gierke, FO. 1927, Political theories of the Middle Age,
Cambridge University Press, Cambridge.

Ward, G., 2003, True religion, Blackwell, Oxford.

Zuckert, C. & Zuckert, M., 2006, The truth about Leo Strauss.
Political philosophy and American democracy, University of
Chicago Press, Chicago.

Vol. 65 No.1

Page 10 of 10

http://www.hts.org.za



