
H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #155

TUSSEN KATEDRALE EN KASTELE: OOR DIE TEOLOGIES-POLITIEKE PROBLEEM

ABSTRACT
Flanked by Cathedrals and Castles: Theology and its political problem

This article is a refl ection on the theological-political problem (i.e. the question about the relation-
ship between religion and politics) in modern society. It presupposes that this problem was cre-
ated by modernism. Because modernism distinguished in a reductive fashion between religion 
and politics, modern society was left with the burning question of how to mediate between them. 
The fi rst part of the article focuses on a critical appraisal of the modern distinction. In different 
sub-sections it is argued that the modern distinction led to a reduction in meaning of both the 
religious and the political. However, the modern distinction cannot be maintained. Contrary to the 
modern distinction it is argued that the political is always already infi ltrated by the theological. 
Modernism cannot deliver on its promises. In the concluding section the argument is raised that 
the theological-political problem can be addressed if we as are willing to listen to the voice of tradi-
tion. According to tradition, desire (eros) reaches out from the lowest to the highest levels of real-
ity. The relationship between the political and the theological is inscribed within the erotic curve 
of desire. While eros reaches out to and also fi nds fulfi lment in active political participation, this 
does not represent the end of its journey. Eros even reaches further, to the transcendent realms of 
philosophical contemplation and theological wisdom. In the concluding sections it is argued that 
both the political and the religious can again be experienced as glorious phenomena due to their 
erotic mutuality. Their mutuality is not (pace modernism) an argument against their own integrity, 
but precisely an argument in favour thereof.

Die moderne wêreld staan in spanning met alle stede uit die oudheid, met alles wat kultuur verteenwoor-
dig, met alles wat tot ’n stad behoort.                                                                                                                                   
                                                                                                                               (Charles Péguy)

Author: 
Daniël P. (Danie) Goosen1

Affi liation:
1Fakulteit van Teologie, 
Universiteit van Suid-
Afrika, Suid-Afrika

Correspondence to:
Daniël P. (Danie) Goosen 

e-mail:
Goosedp@unisa.ac.za

Postal address: 
Departement 
Godsdienswetenskap, 
Fakulteit Teologie, 
Universiteit van Suid-
Afrika, Posbus 392, Unisa 
0003, Pretoria

Keywords: 
geloof; politiek; godsdiens; 
kerk; moderniteit

Dates:
Received: 25 Feb. 2009
Accepted: 11 Mei 2009
Published: 10 Sept. 2009

How to cite this article:
Goosen, D.P., 2009, ‘Tussen 
katedrale en kastele: Oor 
die teologies-politieke 
probleem’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 
65(1), Art. #155, 10 pages. 
DOI: 10.4102/hts.v65i1.155

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 10

INLEIDING
Daar word dikwels in die literatuur na die teologies-politieke probleem as ’n konstante probleem in die 
geskiedenis van die mens verwys. Want, word gesê, die aansprake van die politieke en die godsdienstige 
verteenwoordig twee uitsluitende en selfs botsende wyses van menslike ordening. Daarom moet die 
vraag na hulle verhouding – dié vraag van die teologiese politiek – altyd weer gevra word.1

Hieronder word anders daaroor geoordeel. In die besinning oor die verhouding tussen die politieke 
en die godsdienstige word van die standpunt uitgegaan dat die teologies-politieke probleem nie ’n 
konstante probleem in die geskiedenis van die mens is nie, maar ’n probleem eie aan die liberale 
moderniteit.2 Want, lui die uitgangspunt, dit is eers in die liberale moderniteit dat die politieke en die 
godsdienstige op ’n reduktiewe wyse van mekaar geskei en tot selfstandige groothede uitgeroep is. En 
op grond waarvan die moderne mens gekonfronteer is met die vraag hoe dié skeiding bemiddel moet 
word.

Die teologies-politieke probleem is ’n gevolg van ’n dubbele reduksie wat tydens die liberale moderniteit 
deurgevoer is. Dit kan so geformuleer word: Ooreenkomstig die eerste reduksie is die politieke van sy 
eertydse begronding in transendente doeleindes soos God en die natuur afgegrens en in die vryswewende 
individu gegrond. In plaas daarvan dat transendente doeleindes oor die individu beskik, beskik die 
individu nou soewerein oor die rol van God en natuur in sy (private) lewe.3 Ingevolge die tweede 
reduksie is ook die godsdienstige tot ’n outonome werklikheid uitgeroep, soveel so dat daar voortaan 
– vir die eerste keer in die geskiedenis – van dié godsdiens as ’n duidelik defi nieer- en onderskeibare 
fenomeen gepraat kan word.4 Tydens die premoderne wêreld was dit nie moontlik nie. Toe was die 
godsdienstige nog met verskillende grade van samehang met die politieke, die maatskaplike en die 
ekonomiese werklikheid verweef. ’n Verskynsel soos dié godsdiens het eers met die moderne reduksie 
’n werklikheid geword.5

Dit is as gevolg van genoemde reduksies en die dualistiese skeiding waartoe dit tussen die politieke en 
godsdienstige aanleiding gegee het dat die teologies-politieke probleem na vore getree het.

Daarmee word nie beweer dat daar tydens die premoderne wêreld nie ‘verhoudingsprobleme’ tussen die 
politieke en die godsdienstige bestaan het nie. Uiteraard was daar verskille, dikwels selfs hewig. Die aard 

1.Vergelyk Strauss (o.a. Strauss 1989) as ’n klassieke vertolker van hierdie standpunt. Vir ’n omvattende kritiek op die standpunt van 
Strauss, vergelyk Hancock (Hancock 2007).

2.Met ‘modern’ word hieronder ook na die laat-moderne of postmoderne wêreld verwys. Laasgenoemde word nie hieronder as ’n 
alternatief op die moderne ervaar nie, maar eerder as ’n intensiewe manifestasie daarvan.

3.Denkers by wie se oordeel oor die modern politieke orde as ‘immanentisties’ aangesluit word, sluit fi gure soos Leo Strauss, Hannah 
Arendt, Alasdair MacIntyre, Pierre Manent, Harvey Mansfi eld, Robert Sokolowski, Robert Kraynak en Peter Augustine Lawler in.

4.Vergelyk die baanbrekende werk van Asad, wat in sy werk telkens dié godsdiens as verskynsel aan die opkoms van die modernisme 
verbind (Asad 1993; 2003).   

5.Die godsdienswetenskap is as tipiese moderne dissipline die akademiese formalisering van die moderne outonomisering van 
die godsdiens. Die godsdienswetenskap word in ’n dilemma gedompel weens die mate waartoe die moderne onderskeid tussen 
godsdiens en politiek ondermyn word.

    



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
55

2 Vol. 65    No. 1     Page  2 of 10

daarvan was egter wesenlik anders. Dit was nie ’n gevolg van die 
feit dat die politieke en die godsdienstige ontologies verselfstandig 
is nie, maar eerder as gevolg van hulle ontologiese verweefdheid. 
Tydens die premoderne tydperk was hulle verhouding deur 
verwikkelde patrone van samehang en oorvleueling gekenmerk. 
Toe was die historiese uitdaging nie hoe hulle met mekaar bemiddel 
kan word nie, maar eerder hoe elkeen ’n eie staanplek te midde 
van die verweefdheid kan verwerf. Dit is uiteraard moontlik dat 
’n mens vanweë redes kan verkies om na laasgenoemde probleem 
ook as ’n teologies-politieke probleem te verwys. In so ’n geval 
moet dit egter met die woord ‘tradisioneel’ gekwalifiseer word, 
anders kan dit met die teologies-politieke probleem soos wat dit 
hieronder bespreek word, verwar word. 

Daarmee word stilgestaan by die tweeledige oogmerk van 
hierdie artikel. In die eerste afdeling hieronder word enkele 
kritiese opmerkings ten opsigte van die moderne liberale 
reduksies waarna hierbo verwys is, gemaak. Die oogmerk 
daarmee is om aan te toon dat dit nie gehandhaaf kan word 
nie. In weerwil van die liberale moderniteit se poging om die 
politieke en die godsdienstige ekstrinsiek te skei, oorvleuel hulle 
mekaar se grense, altyd weer.

In die tweede afdeling word enkele wenke van ’n ander 
verhouding as die moderne skeiding gemaak. Dié verhouding 
word hieronder bedink vanuit die ekstatiese tussenruimte 
tussen die immanente en die transendente, tussen die politieke 
en die godsdienstige, tussen kasteel en klooster. Dit wil sê 
vanuit dié ruimte wat deur die ekstatiese trajek van die begeerte 
oopgemaak word. Van daaruit beoordeel (vanuit hul ekstatiese 
verwysing na mekaar) kan die politieke asook die godsdienstige 
in nie-reduktiewe terme bedink en kan daar anderkant die 
impasse van die teologies-politieke probleem getree word.

I. DIE MODERNE WÊRELD
Om die moderne wêreld met sy reduksies van die politieke en 
die godsdienstige behoorlik te begryp, kan dit ter aanvang met 
die sogenaamde premoderne wêreld en in die besonder met die 
hoë Middeleeue vergelyk word. Daarmee word nie voorgegee 
dat die hoë Middeleeue ’n goue tydperk sonder breuke was 
nie (hiërargie, slawerny, ensovoorts). Alhoewel die breuke eie 
aan die hoë Middeleeue dikwels oordryf word, is dit vanuit ’n 
moderne perspektief nie ’n probleemlose era nie.6 In weerwil 
daarvan tree dit nogtans hieronder as ’n historiese wenk op met 
behulp waarvan anders oor die verhouding tussen die politieke 
en die godsdienstige nagedink kan word.

Tydens die hoë Middeleeue was die politieke en die godsdienstige 
intrinsiek op mekaar aangewese. Anders as wat op modernistiese 
gronde geoordeel is, was dié aangewese wees op mekaar die 
voorwaarde daarvoor dat hulle nie in reduktiewe terme bedink 
is nie. Dit is juis omdat die politieke en die godsdienstige hulself 
as afhanklik van mekaar ervaar het dat elkeen ook deur ’n eie 
integriteit gekenmerk was. Of andersom geformuleer: Dit is juis 
vanweë hul verselfstandiging en die gevolglike ekstrinsieke 
verhouding dat die politieke en die godsdienstige tydens die 
moderne epog intrinsiek verskraal is.

Dit is egter ’n vanselfsprekende ding om te sê dat die politieke 
en die godsdienstige tydens die hoë Middeleeue intrinsiek op 
mekaar aangewese was. ’n Verdere differensiëring is in hierdie 
verband nodig. Dit hou verband met die onderskeid wat getref 
kan word tussen die sogenaamde ‘verwikkelde ruimte’ wat eie 
aan die hoë Middeleeue was en die ‘simplistiese ruimte’ van die 
moderne territoriale staat.

Die hoë Middeleeuse gemeenskap was as geheel gekenmerk deur 
’n verwikkelde spel tussen sy veelheid van dele. Nog sterker 
geformuleer, as geheel was hy niks anders as dié verwikkelde spel 
tussen ’n veelheid van gemeenskappe nie. Dit kan daarom ook 
’n gemeenskap van gemeenskappe genoem word. John Milbank 

6.Vergelyk die hersiening van die moderne beeld op die hoë Middeleeue in die 
hedendaagse geskiedskrywing.  

skryf daarom ook tereg dat die ruimte tussen die politieke en 
die wêreld van die individu as ’n verwikkelde ruimte beskryf 
kan word (Milbank 1997:268). As sodanig was dit gekenmerk 
deur ’n groot veelheid van sogenaamde middel-gemeenskappe 
(assosiasies of genootskappe) soos die familie, die dorp- en 
stadsbestuur, die streeksbestuur, die gilde en die universiteit. 
In die hart daarvan het die beginsel van subsidiariteit gestaan. 
Ooreenkomstig hierdie beginsel was die middel-gemeenskappe 
deur ’n hoë mate deur selfstandigheid gekenmerk.7 Elkeen het 
oor sy eie sake regeer en het slegs dié funksies wat hulleself 
nie kon behartig nie aan groter en kragtiger gemeenskappe 
oorgegee.

Kortom, die hoë Middeleeuse gemeenskap van gemeenskappe 
was ’n gemeenskap waarin die verhouding tussen die 
veelheid van gemeenskappe deur ’n netwerk van verskille 
en ooreenkomste, afstand en nabyheid, differensiëring en 
oorkruising gekenmerk is. Daarmee het die hoë Middeleeue wat 
betref die verhouding tussen die politieke en die godsdienstige 
ten minste teoreties twee uiterstes voorkom:

Enersyds is voorkom dat die gesag (auctoritas) van die pouse 
en die mag (potestas) van die keisers in ’n naatlose eenheid 
saamgeval het (Dumont 1986). Dit was ’n moontlikheid wat 
dikwels gedreig het om te gebeur as – in stryd met die beginsel 
van subsidiariteit – die pouse op teokratiese wyse die mag 
van die keisers, of omgekeerd – en nogmaals in stryd met die 
beginsel van subsidiariteit – die keisers op ’n absolutistiese wyse 
die gesag van die pouse vir hulself opgeëis het.

Andersyds is voorkom dat godsdiens en politiek in ’n dualistiese 
tweeheid verbrokkel het. Dit was ’n moontlikheid wat altyd weer 
gedreig het om te gebeur indien die pouse en keisers hulself as 
ontologies ekstrinsiek tot mekaar sou ervaar het. Maar dit bring 
ons by die moderne wêreld.

Laasgenoemde moontlikheid is juis dit wat tydens die moderniteit 
gebeur het. Deur middel van die moderne territoriale staat (die 
kragtigste instrument van die moderne projek) is ’n dualistiese 
onderskeid tussen die politieke en die godsdienstige ingevoer. 
In die proses is bykans onheelbare breuke in die Middeleeuse 
gemeenskap van gemeenskappe geslaan. Sy dualistiese 
uitgangspunte maak eenvoudig nie voorsiening vir die beginsel 
van subsidiariteit en die veelheid van middel-gemeenskappe 
tussen die staat en die individu wat daardeur bemiddel word 
nie. In die plek van die verwikkelde ruimte tree eerder ’n 
simplistiese ruimte, dit wil sê ’n ruimte waarin die staat homself 
by uitstek verstaan as die formele kontrak tussen ’n veelheid van 
vryswewende individue. Volgens hierdie kontrak is die veelheid 
van gemeenskappe eerder ’n verleentheid as ’n onontbeerlike 
aspek van die geheel.

Teen die agtergrond van hierdie bondige oorsig kan nou enkele 
kritiese aantekeninge by die moderne ekstrinsieke reëling met 
betrekking tot die godsdienstige en die politieke geplaas word. 
Ons verwys na spanningslyne wat dit kenmerk en van binne-uit 
ontwrig. Alhoewel die notas hieronder dikwels skerp afwysend 
teenoor die modernisme staan, is die bedoeling daarmee nie om 
van die moderniteit afskeid te neem nie. Sonder om eksplisiet 
daarna te verwys, sluit die artikel aan by wat as die ‘ander 
moderniteit’ beskryf kan word. Dit is ’n moderniteit wat homself 
nie soos die modernisme hieronder vanuit sy afskeid jeens die 
tradisie verstaan nie, maar eerder vanuit sy skeppende gesprek 
daarmee.

1.1 Die feit dat die moderne politieke van sy eertydse 
transendente doeleindes, naamlik God en natuur, geïsoleer is, 

7.Vergelyk Von Gierke vir ’n breedvoerige bespreking van die Middeleeuse 
gemeenskappe van gemeenskappe en die sentrale rol van die beginsel van 
subsidiariteit daarin (Von Gierke 1927); asook Hueglin vir ’n bespreking van die 
wyse waarop die Middeleeuse gemeenskap van gemeenskappe in die moderne 
federale tradisie voortgang gevind het (Hueglin 1999).

	   



H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #155

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 10

het tot gevolg gehad dat ‘die politieke orde op homself toegeval 
het’ (Bercier 2007:80). Anders geformuleer, die verselfstandiging 
van die politieke het met ’n reduksie van sy intrinsieke betekenis 
gepaard gegaan.

Aquinas het waarskynlik die wese van die hoë Middeleeuse 
opvatting van die politieke verwoord toe hy in aansluiting by 
die Politiek van Aristoteles geskryf het dat elke gemeenskap 
(dit is bogenoemde ‘middel-gemeenskappe’) daarna streef 
om bepaalde goed te verwesenlik. Maar nog meer, volgens 
Aquinas streef die politieke gemeenskap as die versameling 
van gemeenskappe daarna om die hoogste goed te verwerklik 
(Aquinas 2007:8). Dit is in sy deelname daaraan – aan God en 
natuur – dat die goeie lewe, die bona vita, verwerklik kan word.
Maar dit is juis hier waar die moderne reduksie so ’n groot 
verandering teweeggebring het. Die moderne verselfstandiging 
van die politieke het beteken dat laasgenoemde homself voortaan 
nie meer op transendente doelwitte soos God en natuur (‘die 
buitengewone in mense’) sou rig nie, maar eerder op dit wat alle 
mense met mekaar in gemeen het.8 Nou, die vraag is natuurlik 
wat dit beteken. Wat het mense met mekaar in gemeen? Hobbes, 
een van die grondlêers van die moderne politieke denke, was 
duidelik hieroor. Sy antwoord het met verskillende permutasies 
dié antwoord van die liberale moderniteit geword: Mense 
deel die feit dat hulle selfgesentreerde individue is wat in die 
eerste plek daarna streef om hulself as individue te handhaaf.9 
Daarby eindig dit natuurlik nie. Volgens die moderne politieke 
denke deel mense ook ’n tweede saak met mekaar. Ingevolge 
die Hobbesiaanse antropologie deel hulle ook die feit dat hulle 
onafwendbaar in konflik met mekaar verkeer. As mense immers 
individue is wat hoofsaaklik op selfhandhawing gerig is, 
beteken dit ook dat hulle onderlinge verhoudinge per definisie 
uitsluitend van aard is. Die mens is vir sy medemens ’n wolf. 
Kortom, mense het voortaan nie meer ’n gemeenskaplike strewe 
na die hoogste goed met mekaar in gemeen nie, maar eerder die 
feit dat hulle in mekaar se pad staan.

Maar, en dit is die belangrike implikasie, as gevolg van hierdie 
moderne herskrywing van wat dit beteken om mens te wees, 
het die politieke wêreld in vergeleke met die opvatting van die 
tradisie sy oogmerke afgebuig en sy visiere laat sak. Voortaan 
het die politieke hom nie meer op die hoogste goed gerig nie, 
maar eerder op die beskerming téén dit wat nou as ’n gevaarlike 
werklikheid ervaar is – die wolf wat in elke ander mens skuil. 
Kortom, anders as in die verlede het die politieke nie meer na die 
hoëre gestrewe nie, maar eerder na ’n afgrensing teen die laere.
Laasgenoemde verteenwoordig ’n dramatiese herdefiniëring 
van die wese van die politieke. Daarmee is ook die historiese 
voorwaardes neergelê vir die moderne mobilisering teen en 
ideologiese ‘uitsuiwering’ van die sogenaamde bose vyand. 
En vir wat Philip Rieff in die nawerking van dié gewelddadige 
geskiedenis die terapeutiese samelewing sou noem (Rieff 
2004). Daarvolgens moes alles voortaan aan ’n terapeutiese 
(burokratiese, funksionele, instrumentele, moraliserende en 
psigologiserende) bewerking téén die sogenaamde bose lewe 
onderwerp word. In die proses is die politieke lewe van sy 
eertydse glorie gestroop.

1.2 Die verlies aan transendente oogmerke gaan in die moderne 
epog ironies genoeg met buitensporige verwagtinge ten opsigte 
van die politieke gepaard. Want, kan ons sê, vanweë die verlies 
aan die vooruitsig op deelname aan transendente oogmerke 
moes die politieke voortaan alles wees. Maar daarmee is die 
historiese tafel vir enorme geweld neergelê. Waarom?

Omdat die politieke lewe in die hoë Middeleeue deur die 
filosofiese en godsdienstige (dit is die teoretiese) lewe 

8.Vir ’n breedvoerige bespreking van die wyse waarop die moderne politieke denke 
sy oogmerke teen die agtergrond van die Klassieke denke ‘verlaag’ het, vergelyk 
Strauss (1989), asook Zuckert (2006).

	  
9.Leo Strauss bespreek op ’n breedvoerige wyse die moderne drang tot 

selfhandhawing by figure soos Hobbes, Locke en Rousseau (Strauss 1953). 

getransendeer is, is dit nie met totale verwagtinge oorlaai nie. 
Sy aansprake is immers deur dié van die filosofiese en teologiese 
lewe begrens. Maar dit het belangrike gevolge gehad vir die 
wyse waarop die politieke beoefen is. In plaas daarvan dat dit 
aan die verwagtinge van die teoretiese lewe onderwerp is, is dit 
as begrensde wêreld eerder met behulp van die sogenaamde 
‘goeie oordeel’ (Aristoteles se phronesis en Aquinas se prudentia) 
ingerig. Eie aan laasgenoemde is ’n sin vir die veranderlikheid 
van dinge, vir die afweeg van verskille, die soeke na balans en ’n 
bereidwilligheid tot kompromie. Uit hoofde van hul sin vir die 
goeie oordeel het die Klassieke en die hoë Middeleeue daarom 
ook nie gepoog om één ideale regeringsvorm aan alles op te 
dwing nie. Hulle het eerder altyd weer ’n sin vir die sogenaamde 
‘gemengde regeringsvorme’ gehad.   

Dieselfde kan egter nie van die modernisme gesê word nie. 
Vanweë die hoë verwagtinge ten opsigte van die politieke was hy 
daartoe geneig om ideologiese bloudrukke (klaslose samelewing, 
superieure nasie of ras, ensovoorts) op alles af te dwing. Daarmee 
is die praktiese wysheid wat in die goeie oordeel vervat is, 
meestal opsy geskuif. Met dramatiese gevolge, want vanaf die 
geweld van die Franse, Leninistiese en Maoïstiese rewolusies tot 
en met die Westelike Front, Auschwitz, Hirosjima, Kambodja en 
Bosnië het die moderne geskiedenis ’n onvergelykbare slagveld 
in die geskiedenis van die mens geword. Dit kan grootliks aan sy 
ideologiese bloudruk-politiek toegeskryf word.

Die postmodernisme het nie noodwendig ’n einde aan hierdie 
problematiek gebring nie. Vanweë die verlies aan transendente 
doelwitte verwag die postmoderne mens nie meer alles van 
die politieke nie, maar van die transpolitieke en verlossende 
verbruikersoomblik. In en deur laasgenoemde word ’n 
paradyslike toestand belowe. Die buitensporige verwagting 
word egter deur ’n soortgelyke ironie as hierbo verlam. Omdat 
die verbruiker se keuses nie deur transendente doelwitte begrens 
word nie, word hy te midde van die grenslose uitbreiding van 
sy behoeftes met die verval van sy onderskeidingsvermoë 
gekonfronteer. Maar daarmee word die verbruiker deur 
’n eksistensiële traak-my-nie-agtigheid jeens alles behalwe 
toleransie oorval (Bénéton 2004). So kry die vraag by watter 
godsdiens hy moet aansluit dieselfde eksistensiële gewig as die 
vraag watter waspoeier hy moet aanskaf. In plaas daarvan dat 
die verbruikersoomblik ’n momentele bevryding bied, knoop 
die belofte daarvan hom slegs verder aan die nihilisme van die 
postmoderne verbruikersamelewing vas.

1.3 Soos wat die politieke tydens die moderne epog ’n outonome 
werklikheid geword het, so is ook die natuur na analogie daarvan 
tot ’n outonome (pure) werklikheid uitgeroep.10 Maar soos met 
die politieke het dit met ’n dramatiese verskraling in die betekenis 
van die begrip ‘natuur’ gepaard gegaan. ’n Verwikkelde idee-
geskiedenis word in enkele paragrawe saamgebondel.

Die Klassieke filosofie in sy grootse gedaante het daar na vore 
getree waar ’n onderskeid tussen natuur en kultuur aangelê 
is. En waar daar ook ’n balans tussen hierdie kragte nagestreef 
is. Binne hierdie raamwerk het die natuur van die dinge as 
’n normatiewe maatstaf opgetree met behulp waarvan die 
historiese en veranderlike wêreld van kultuur beoordeel kon 
word. Die natuur van die dinge het na die aard en wese van 
dinge verwys. Hoe ’n goeie en ware politieke orde moes wees, 
is daarom nie net aan die veelheid van historiese gemeenskappe 
self oorgelaat nie, maar aan die vraag of dit ooreenkomstig die 
natuur van die politieke ingerig is. Die hoë Middeleeue het ten 
nouste hierby aangesluit.

Soos in die Klassieke was die natuur of die wese van die dinge 
ook in die hoë Middeleeue nie sonder meer gegee nie. Inteendeel, 
die natuur van die dinge is deur die verwerkliking van hul 
onderskeie ‘doelwitte’ (teloi) ontsluit (Aquinas 2007:15). Terry 
Eagleton vat die wese van die begrip ‘doel’ in die Klassieke 

10.Vir ’n breedvoerige ontleding van die rol wat die begrip ‘pure natuur’ in die 
moderniteit gespeel het en die wyse waarop dit op ’n skerp dualisme tussen 
natuur en genade ingeënt was, vergelyk De Lubac (1998).



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
55

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 10

treffend saam as hy skryf dat die dinge hul doel verwerklik 
wanneer hulle daartoe in staat is om te gedy (flourish) (Eagleton 
2004:120). So word die doel van die akker ontsluit wanneer dit as 
’n volwasse akkerboom gedy; die doel van die mens as ‘politieke 
dier’ wanneer die goeie lewe gedy, ensovoorts. Kortom, die 
natuur van die dinge het vanuit hul doel sigbaar geword (of 
vanuit wat Aristoteles en Aquinas ook hul doel-oorsaak genoem 
het). Anders geformuleer, dit is afgelei uit die antwoord op die 
vraag ter wille waarvan hulle ’n verandering ondergaan het.
Daarby het Aristoteles en Aquinas dit egter nie gelaat nie. Die 
natuur van die dinge is nie net uit hul doel-oorsaak afgelei nie, 
maar ook uit drie ander oorsake, naamlik hul vorm-oorsaak 
(dit wil sê uit die interne vorm van die akker of die politieke 
akteur), die bewegende oorsaak (dit van waaruit die akker of die 
politieke akteur in beweging gebring word) en die materiële 
oorsaak (dit waarvan die akker of die politieke akteur gemaak 
is). Terwyl die doel- en die vorm-oorsake as die interne oorsake 
van dinge beskou is, is die bewegende en materiële oorsake 
as die eksterne oorsake daarvan beskryf. Om die volle natuur 
van dinge te begryp, moes al vier genoemde oorsake (interne 
sowel as eksterne oorsake) in ag geneem word (Aristoteles 1989). 
Met die belangrike implikasie dat die tradisie die dinge as ’n 
veelvlakkige saak begryp het. Elke ding is deur ’n veelheid van 
dimensies gekenmerk.

Hieraan het die moderne wêreld ’n reuse verandering gebring. 
Alhoewel die moderniteit ons begrip van die natuur kwantitatief 
op ’n ongekende skaal uitgebrei het, het dit terselfdertyd met 
’n kwalitatiewe verskraling daarvan gepaard gegaan. Die pure 
natuur van die moderniteit is van transendente doeleindes 
losgeknoop en tot ’n gewoon fisiese werklikheid ingekort 
(Schmitz 2007:263). In plaas daarvan om deel van ’n drama van 
doeleindes te wees, is dit tot ’n onintelligente, toevallige spel van 
meganiese kragte gereduseer.

Maar daarmee is die eertydse samehang tussen die veelheid 
van oorsake opgehef. As die dinge immers ’n blote toevallige 
spel van meganiese kragte is, het ons nie meer interne oorsake 
soos die doel- en formele oorsake nodig om dit te begryp nie. 
Laasgenoemde vooronderstel immers nog dat die dinge deur ’n 
soort interne intelligensie gekenmerk word, ’n eie beweging na 
die aktualisering van hulself. Omdat die dinge deur ’n toevallige 
tuimel van meganiese kragte gekenmerk word, het dié oorsake 
oortollig geword. Voortaan is slegs die eksterne oorsake (die 
bewegende en die materiële oorsake) noodsaaklik om ’n ‘greep 
daarop’ te kry.

Aristoteles en Aquinas het onder meer die atomistiese pre-
Sokratici daarvan beskuldig dat hulle eensydig klem op 
die eksterne oorsake gelê het. Volgens hul oordeel het die 
atomiste daarmee die interne intelligensie en daarom ook die 
eie integriteit van die dinge misken (Aquinas 2001:209–214). 
Dieselfde beskuldiging is op die moderne natuurdenke van 
toepassing, wat met reg as ’n hervatting van denkbeelde uit die 
pre-Sokratiese tyd beskryf kan word. Sy eensydige klem op die 
eksterne oorsake lei daartoe dat die politieke dier se uitblom tot 
die goeie lewe voortaan nie meer aan sy interne en intelligente 
doelmatigheid toegeskryf word nie. Inteendeel, as daar nog van 
intelligensie sprake is, is dit ’n blote funksie van dit wat van buite 
af deur dié bewegende oorsaak van die moderniteit, naamlik die 
mens self, aan die dinge opgelê word. So het die politieke orde 
(die moderne staat) ’n blote kunsmatige en historiese konstruk 
geword wat van buite af op ’n nou leë, irrasionele en gevaarlike 
werklikheid neergelê is. Die gedagte dat die politieke orde ’n 
natuurlike verlengstuk van die mens se begeerte na die goeie 
lewe was, het vreemd op die moderne oor geval.

As die Klassieke en die Middeleeue gekenmerk is deur ’n balans 
tussen kultuur en natuur, het dié balans tydens die moderniteit 
verlore gegaan. Alles word voortaan as ’n produk van kultuur 
ervaar, dit wil sê as ’n produk van historiese skepping, van die 
inleg van die subjek. Hierdie eensydige klem op kultuur is in die 
postmoderniteit geradikaliseer. ‘In plaas daarvan om die Natuur 

te volg,’ skryf Eagleton met betrekking tot dié tyd, ‘volg ons die 
Kultuur ... Kultuur het die nuwe Natuur geword. Dit word net 
so min as ’n waterval bevraagteken. Die naturalisering van die 
dinge wyk voor hulle kulturalisering’ (Eagleton 2004:59).   

Maar met watter gevolge vir die natuur van die dinge? Met die 
eensydige klem op kultuur is die eie integriteit van die dinge 
(die integriteit van die akker of van die mens as politieke wese) 
ten diepste ontken. Die moderniteit kan daarom ook met reg 
beskryf word as dié epog waartydens van die natuur en daarom 
ook van die integriteit van die dinge afskeid geneem is.11 Die 
ekologiese krisis wat die mens vandag in die gesig staar, is in 
menige opsigte ’n voltrekking van hierdie proses.

1.4 Die moderne reduksies gaan nie net met uitsluitende 
spanningslyne tussen die politieke en die godsdienstige gepaard 
nie, maar ook tussen vryheid en natuur, subjek en objek, mag 
en onmag, geluk en ongeluk, ensovoorts. Kortom, die teologies-
politieke probleem is ingeskryf in ’n omvattende kader van 
samehangverlies. Dit is ’n verlies wat die moderniteit nie 
ingevolge sy eie vertrekpunte kan oplos nie.

Die spanning tussen vryheid en natuur is ’n tersaaklike voorbeeld. 
Enersyds belowe die moderniteit vryheid aan die subjek. Maar 
andersyds en vanweë sy klem op die natuur as ’n toevallige 
tuimel van meganiese kragte word dieselfde subjek telkens aan 
’n radikale gevoel van onmag uitgelewer. Terwyl vryheid as 
meer subliem as die sterrehemel beskou word, word die mens 
tegelyk deur die moderne sosiale wetenskappe as niks anders 
as die blote effek van onpersoonlike materiële, ekonomiese en 
historiese kragte ervaar nie. Maar so word die beroep op vryheid 
’n blote parodie op egte outonomie.

Dieselfde spanning lê in die postmoderne opgesluit (Cavanaugh 
2008:1–32). Die mens word nou op ’n verregaande wyse as 
outonoom beskou. Die postmoderne mens ontwerp sy lewe 
uitsluitlik volgens sy eie private voorkeure. Tegelyk word 
hy uitgelewer aan ’n radikale gevoel van onmag en deur 
vooraanstaande vertolkers van dieselfde postmoderniteit ervaar 
as ’n blote teken wat op die rug van ’n see van ander tekens 
dobber, ’n blote effek van simboliese netwerke, ’n streep op die 
seesand wat met die volgende golf weggespoel sal word. As hier 
van outonomie sprake is, is dit slegs ’n parodie daarop.

Maar so ook die spanning tussen geluk en ongeluk. Enersyds 
belowe die moderniteit ‘geluk’ aan die outonome subjek. Soos in 
die Klassieke epikuriese tradisie kan dié geluk verwesenlik word 
as ’n houding van ataraxia of onverskilligheid jeens die gevare 
van die natuur ingeneem word. Dit is ’n houding wat veral deur 
die moderne natuurwetenskap moontlik gemaak word. Deur sy 
greep op die natuur kan die mens sy vrese oorkom.12 Andersyds 
keer die moderne ideaal van ataraksiese onverskilligheid egter 
altyd weer in sy teendeel om. In die aangesig van onpersoonlike 
magte ten aansien waarvan die moderne mens homself as 
slagoffer ervaar, word hy telkens aan ’n omvattende stemming 
van vrees en angs uitgelewer.

Dieselfde spanning onderlê die postmodernisme. ’n Magdom 
epikuriese terapieë word deur die postmodernisme teen vrees 
en angs ingespan. Sonder sukses, want die tema van vrees en 
angs keer altyd weer terug. Sedert 9 September 2001 domineer 
dit op ’n oorweldigende wyse die verbeelding van Hollywood 
en die populêre postmodernisme in die algemeen. Paul Virilio 
skryf daarom ook tereg dat ‘koue paniek’ ons tyd kenmerk 
(Virilio 2007:4).13 Die geluk wat hy telkens in die vooruitsig stel, 
blyk altyd weer ’n parodie op egte geluk te wees.

1.5 In oënskynlik spanning met sy eie dualistiese uitgangspunte 
het die moderniteit dikwels gepoog om die verhouding tussen 

11.Die wyse waarop die moderne politieke denke van die natuur afskeid geneem 
het, word op ’n onvergelyklike wyse deur Manent (1998) bespreek.

12.Vir ’n bespreking van die moderniteit as ’n kontinuering van die Epikuriese 
tradisie, vergelyk Strauss (1965).

	     
13.Vir ’n aangrypende ontleding van die wyse waarop stemminge soos vrees en 

angs ten grondslag van die moderne wêreld lê, vergelyk Jünger (2008). 



H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #155

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 10

die politieke en die godsdienstige, maar ook tussen vryheid en 
natuur, subjek en objek, ensovoorts, in ’n monistiese eenheid 
saam te bundel. Dit verteenwoordig egter nie ’n wesenlike 
alternatief vir die moderne dualisme nie, omdat dit as negatiewe 
spieëlbeeld daarvan op sy dualistiese uitgangspunte teer.

Alhoewel verskeie teoretiese voorbeelde van die moderne 
monisme genoem kan word, word by enkele historiese gebeure 
stilgestaan. Tydens die absolute monargieë van die 17de en 
18de eeue is die verskil tussen die politieke en die godsdienstige 
(anders as in die hoë Middeleeue) in die persoon van die 
‘goddelike koning’ vernou. Omdat die koning toe (anders as in 
die hoë Middeleeue) as ’n simboliese ‘tussenganger’ tussen die 
politieke en die godsdienstige beskou is, is egter voorkom dat ’n 
volwaardige monisme gevorm is. Met die teregstelling van die 
Europese koningskap en die vestiging van die territoriale state 
het laasgenoemde egter ’n werklikheid geword. Voortaan is die 
nasie, en in die historiese verlengde daarvan, ook die individu, 
die klas, die proletariaat, die party, die ras, ensovoorts, vergoddelik. 
Met al die vernietigende gevolge daaraan verbonde ...

Histories het die moderne dualisme die moderne monisme 
voorafgegaan. Eersgenoemde tree reeds in die vroeë moderne 
nominalisme na vore toe God op ’n gespanne voet teenoor die 
natuur opgestel is.14 Volgens die nominalistiese teologie is God 
immers ’n ondeurgrondelike, irrasionele en self onbetroubare 
wil wat met mens en natuur na willekeur gehandel het. 
Tegelyk is die natuur, soos wat hierbo aangedui is, tot ’n kille, 
onverskillige en dooie werklikheid verskraal waarin geen spore 
van die goddelike opgespoor kon word nie.

Juis op dié dualisme en al sy moderne variante wou die moderne 
monisme ’n antwoord wees. Om dit in ’n enkele sin saam te 
bundel: Dit wou kompenseer vir die metafisiese tuisteloosheid 
wat die moderne dualisme geskep het.15 Maar was dit geslaagd? 
Nee, lui die antwoord, want die monisme was bloot die 
negatiewe spieëlbeeld van die dualisme. En daarom steeds ’n 
gevangene daarvan.

1.6 Die moderniteit word dikwels deur ’n strukturele 
skynheiligheid gekenmerk. Hy gee dikwels voor wat hy nie 
is nie. Geen morele veroordeling kan aan hierdie strukturele 
skynheiligheid ’n einde bring nie, omdat dit ’n strukturele 
probleem en nie ’n kwessie van morele gesindheid is nie.

Die belangrikste voorbeeld hiervan is die wyse waarop die 
moderne liberale staat homself voorgestel het. Enersyds maak 
die liberale staat daarop aanspraak om ’n blote neutrale en 
formele kontrak tussen vryswewende individue te wees. Hy 
verteenwoordig geen transendente oogmerke nie. Sou hy dit 
najaag, sou hy immers ingevolge sy eie selfbegrip sy neutrale en 
inhoudlose formaliteit prysgee.

Andersyds word die staat egter juis deur transendente 
oogmerke gekenmerk. So is die moderne wil (en in ’n land soos 
Suid-Afrika veral die wil van die meerderheid) ’n soort absolute 
oriënteringspunt wat bepaal hoe die ganse politieke orde – 
families, skole, universiteite, kerke, ensovoorts – ingerig moet 
word. Maar so gee hy sy neutrale en inhoudlose formaliteit prys. 
Die beroep op neutraliteit is daarom ook ’n blote fasade waaragter 
hy sy eie transendente oogmerke ongemerk deurvoer.
’n Tweede en belangrike voorbeeld van die strukturele 
skynheiligheid hou verband met die teologiese nederigheid van 
die moderniteit. Terwyl hy homself dikwels as teologies nederig 
voorhou, word dié nederigheid deur ’n subjektiewe arrogansie 
onderlê. Soveel so dat sy nederigheid as ’n parodie op egte 
nederigheid beskou kan word.

14.Die nominalistiese teologie as ’n belangrike bron van die modern dualisme word 
op ’n omvattende wyse deur Dupré (1993), Elshtain (2008) en Gillespie (2008) 
bespreek.

	   
15	Soos die monistiese repliek van Spinoza op die volgens hom dualistiese Calvyn, 

of die monistiese repliek van die Romantiek op die dualistiese Verligting.

Die Kantiaanse denke, die hoogtepunt van die modernisme en 
vandag ’n modeverskynsel onder postmoderne denkers, is ’n 
belangrike voorbeeld hiervan. By Kant word oënskynlik op ’n 
nederige wyse oor God nagedink. God is vanweë sy onpeilbare 
grootsheid volgens hom immers onkenbaar. Die teoretiese 
rede het nie die vermoë om vanuit homself (met behulp van sy 
transendentale kategorieë) insae in die wese van God te verwerf 
nie. Maar daarom moet die rede volgens Kant ook deur ’n soort 
terughoudendheid ten opsigte van sy aansprake gekenmerk 
word. Hy moet bewus wees van sy eie grense. Die enigste wyse, 
sê Kant, waarop ons geloofwaardig oor God kan praat, is as ons 
Hom as ’n idee van die sogenaamde praktiese rede verstaan, dit 
wil sê as ’n idee wat ons in ons handel en wandel kan rig. 

Die herdefiniëring van God as ’n idee van die praktiese rede is 
egter ingeënt op die strukturele skynheiligheid waarna hierbo 
verwys is. Die eintlike vraag is wie hier aan wie grense oplê. 
Is dit God wat as ongrypbare andere aan die subjektiewe rede 
’n beperking oplê? In welke geval ’n mens van ’n outentieke 
nederigheid sou kon praat? Of is dit eerder die rede wat aan 
God ’n beperking oplê deur aan hom ’n bepaalde plek in die 
idee-wêreld van die subjek toe te wys? In aansluiting by 
Schelling oordeel ons dat laasgenoemde inderdaad die geval 
is (Pinkard 2004). Dit is die Kantiaanse rede self wat vanuit sy 
eie transendentale vermoë besluit dat God eintlik geen ander 
bestaansreg het as om as ’n idee van die praktiese rede beskou te 
kan word nie. Maar so is die moderne nederigheid die teendeel 
van wat dit voorgee om te wees.

1.7 Dit bring ons by die laaste opmerking. Dit hou verband met 
die moderne aanspraak dat die politieke en die godsdienstige 
twee uitsluitende werklikhede is. Alhoewel die moderne 
daarop aanspraak gemaak het dat hy in sy liberale gedaante die 
politieke en die godsdienstige geskei en laasgenoemde tot die 
private wêreld ingeperk het, kon hy dit nie waarmaak nie. (Net 
so kon hy in sy gedaante as moderne Marxisme nie sy aanspraak 
waarmaak dat hy die godsdienstige opgehef het nie.) In weerwil 
van die moderne aansprake sypel die godsdienstige altyd weer 
die politieke binne. Daarom skryf Pierre Manent, in navolging 
van Alexis de Tocqueville, dat die politieke en die godsdienstige 
‘nooit volledig geskei kan word nie’. Trouens, sê Manent: ‘Hulle 
is nie skeibaar nie. ’n Mens kan hulle daarom ook nie anders 
verstaan ... as in samehang met mekaar nie’ (Manent 2007:4).16

Hieronder word aangevoer dat die modernisme, in weerwil van 
sy pogings om hom van die godsdienstige los te maak, deur 
’n eie teologie onderlê word. Dit is selfs van die modernisme 
in sy mees anti-teologiese gedaante waar. Ook dít word deur 
teologiese grondslae gekenmerk. Die vraag is natuurlik 
‘waarom’? Soos met die aantekeninge hierbo bundel ek ook hier 
’n verwikkelde vraagstuk in enkele paragrawe saam.
Carel Schmitt is onder meer bekend vir sy uitspraak dat alle 
moderne politieke begrippe in wese gesekulariseerde teologiese 
begrippe is. So kan die moderne begrip van ‘soewereiniteit’ 
volgens hom kwalik van sy teologiese agtergrond geïsoleer word 
(Schmitt 1979). Nou, daarmee het Schmitt ongetwyfeld op die 
belangrikheid van die teologie vir ons begrip van moderniteit 
en sy belangrikste instrument, naamlik die territoriale staat 
(die ‘sterflike god’ van Hobbes), gewys. Nogtans het Schmitt 
daarmee ook die invloed van die teologie op die moderniteit 
onderskat, omdat hy tegelyk daarmee vooronderstel het dat die 
teologiese aard van die moderne begrippe as belangrike maar 
uiteindelik tog as blote historiese reste verstaan moet word. Die 
verband tussen die teologie en die moderniteit is egter intiemer. 
Dit blyk uit die teologiese gewig wat die tema van die sublieme 
in die moderne wêreld geniet. 

16.In dieselfde werk skryf Manent ook: ‘die onderskeid tussen die ‘politieke’ en die 
‘suiwere godsdiens’ is ten diepste onduidelik: politiek en godsdiens oorvleuel 
altyd en onafwendbaar in ’n sekere mate, omdat beide verskyningsvorme 
van ‘communion’ is’ (Manent 2007:49). Vergelyk ook De Maistre wat skryf: ‘In 
weerwil van die twis wat hierdie twee susters verdeel, kan hulle nie afsonderlik 
lewe nie’ (De Maistre 2003:136).



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
55

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 10

In al sy wisselvorme word die teologiese modernisme (of die 
modernisme as teologiese fenomeen) deur ’n oriëntering op en 
fassinasie in die sublieme afgrond gekenmerk. Na analogie van die 
wyse waarop Schmitt oor die saak redeneer, kan met oortuiging 
aangevoer word dat die tema van die ‘sublieme afgrond’ ook as 
’n sekularisering van ’n teologiese begrip verstaan moet word. 
Verskeie figure het daarom ook reeds daarop gewys: Histories 
is dit ’n kontinuering van die vroeg-moderne en nominalistiese 
voorstelling van God as ’n afgrondelike en voluntatiewe mag 
wat die werklikheid volgens sy arbitrêre voorkeure inrig.17

Hier tree egter ook ’n verskil na vore. Juis in aansluiting by 
sommige van hierdie figure wil ons dit sterker formuleer as 
wat uit ’n soort Schmittiaanse argument oor die invloed van die 
teologie op die moderniteit sou blyk. Na analogie daarvan sou 
’n mens immers kon aflei dat die tema van die sublieme afgrond 
slegs as die reste van die teologie ervaar moet word – en dat 
dit dus nie meer ’n wesenlike teologies konstituerende rol in die 
moderniteit speel nie. Na my oordeel speel dit egter juis sodanige 
(’n teologies konstituerende) rol in die moderniteit. Dit tree op as 
die moderne ‘heilige’. As sodanig is die sublieme of afgrondelike 
afgrond die teologiese tafereel teen die agtergrond waarvan die 
dinge hoegenaamd ’n eie profiel verwerf. Tegelyk is dit ook dít 
waartoe laasgenoemde verdoem is om na terug te keer. Anders 
geformuleer, die sublieme afgrond is as moderne heilige dit wat 
die dinge sowel moontlik as onmoontlik maak.

Nietzsche verteenwoordig waarskynlik die mees radikale 
samevatting van die moderne teologie (of anti-teologiese 
teologie). Dit blyk veral uit sy beskrywing van die werklikheid as 
die tweestryd tussen die gode Dionysos en Apollo. Hiervolgens 
verteenwoordig Dionysos, die god van wyn en ekstase, die 
heilige, sublieme en afgrondelike niks. Daarteenoor is Apollo, 
die god van vorm en harmonie, dié mag waaruit iets soos vorm 
en betekenis uit die sublieme afgrond ontruk word. Vanweë 
die Apolliniese vormgewing word ’n begrensing aan die 
vormlose opgelê en word kultuur as sodanig moontlik gemaak. 
Laasgenoemde is egter bloot tydelik van aard. Ten diepste is 
die wêreld van Apolliniese begrensing verdoem om opgehef 
te word en na sy bronne in die afgrondelike niks terug te keer.
’n Soortgelyke teologiese struktuur lê ten grondslag van selfs die 
mees anti-teologiese figure uit die kontemporêre modernisme. 
John Haught skryf tereg dat die hedendaagse ‘nuwe ateïste’ 
sonder uitsondering uitgaan van die teologiese – kwasi-
Boeddhistiese – standpunt dat die werklikheid ten diepste as 
’n sinlose afgrond (’n toevallige tuimel van materiële kragte) 
verstaan moet word (Haught 2008). Elke kulturele begrensing 
daarvan is slegs tydelik van aard en verdoem om in sy groter 
ritme te versink. Enige poging om jouself daarom ook téén die 
sublieme afgrond te verset, kan as ’n blote krampagtige reaksie 
daarteen beskou word. Godsdienste is per definisie niks anders 
as so ’n krampagtige reaksie nie. Daarom gee dit ook volgens 
dié ontleding tot geweld aanleiding. Dat dit presies andersom 
kan wees (dat die godsdienste byvoorbeeld as bolwerk teen die 
geweld van die sublieme niks optree), word nooit oorweeg nie.
Maar, en dit is die belangrike punt, dié standpunt word self deur 
’n eie teologie onderlê. Nie net word die werklikheid self met 
beroep op die sublieme in teologiese terme uitgelê nie; ingevolge 
hierdie uitgangspunte word ook ’n tipiese teologiese appèl op 
mense gemaak: As jy waarlik bevry (kwasi-Boeddhisties!) wil 
wees, sê hulle, moet jy jou vir die afgrondelikheid van dinge 
oopstel.

Nou, daarmee is op ’n kernagtige wyse aangetoon dat die 
moderniteit, in weerwil van sy vyandskap teen die teologie, self 
deur teologiese uitgangspunte gekenmerk word. Ek sluit hierdie 
afdeling met ’n bykomende kritiese opmerking af.

Nieteenstaande die teologiese aantrekkingskrag wat die tema 
van die sublieme afgrond op die moderne mens uitoefen, lok 
dit hom uit om nie ’n deelnemende nie, maar eerder ’n vyandige 

17.Oor die samehang tussen die nominalistiese godsbeeld en die moderne 
sublieme, vergelyk Milbank (2006), Ward (2003) en Hart (2003).

verhouding daarmee aan te knoop. Die moderne mens word 
daarom ook gekonstitueer (en uiteindelik ook weer opgehef) 
in en deur sy vyandige poging om beheer oor die sublieme 
afgrond te verwerf. Met die doel om beheer oor die afgrond 
te verwerf, span die moderne mens dan ook telkens die talle 
magsinstrumente in waaroor hy beskik, soos die moderne staat, 
wetenskap en tegniek.

Anders as die bevryding wat sy teologie in die vooruitsig stel, 
gaan sy vyandige verhouding met die afgrondelike niks daarom 
ook dikwels met vernietigende gevolge gepaard. Die stryd om 
beheer daaroor word telkens op die onderskeie partye wat by 
die stryd daarteen betrokke is, afgewentel. Hul stryd teen die 
afgrond word met ander woorde in ’n mimetiese geveg teen 
mekaar vertaal. Elke party in die geveg teen die afgrondelike 
word op sy beurt self ’n afgrondelike leegte waarteen 
gemobiliseer moet word.18 In die film There will be blood (Paul 
Thomas Anderson 2007) word die wese van hierdie problematiek 
eie aan die moderne teologie treffend verbeeld. Die onbegrensde 
en sublieme afgrond – die eintlike teologiese verwysingspunt 
van die moderniteit – word in dié film metafories voorgestel 
as die verleidelike maar uiteindelik dodelike oliebronne in die 
dieptes van die aarde. Daarteenoor staan die moderne wêreld 
van tegniek en mynbou. Laasgenoemde word ingespan om 
betekenis uit die grenslose afgrond te tap en die swartgoud so 
aan die mens dienstig te maak. Dit ontketen egter ’n bloedige 
mimetiese stryd tussen die onderskeie protagoniste. In die stryd 
bo-op en teen die afgrond word elkeen vir die ander ’n duistere 
leegte wat uitgevee moet word.19 Die verhaal eindig dan ook in 
wedersydse vernietiging.

Aan hierdie teologiese grondslae wil die modernisme niks 
verander nie. Sou hy dit inderdaad doen, sal hy hierdie grondslae 
ter diskussie moet stel. En dit kan hy vanweë sy pretensie om 
sekulêr te wees nie doen nie.

Om op te som. Die moderne onderskeid tussen godsdiens en 
politiek word deur talle ontwrigtende spanninge, breuklyne en 
teenstrydighede gekenmerk. Daarom kan dit nie gehandhaaf 
word nie.

II. GODSDIENS EN POLITIEK: ANDERS 
BEDINK

Kan daar anderkant die impasse van die moderne wêreld 
getree word? Kan die verhouding tussen godsdiens en politiek 
anders bedink word? En kan elkeen as gevolg daarvan ook self 
in ’n nuwe lig gesien word? Uiteraard is daar nie eenvoudige 
antwoorde op hierdie vrae nie. Ter wille van die gesprek sluit ek 
by die Westerse godsdiens-filosofiese tradisie aan. Die oogmerk 
daarmee is nie om daarna terug te keer nie, maar om daarby te 
verwyl en na wenke van herskepping te luister.

Vir die doeleindes van die gesprek is dié vraag waarby ek 
hieronder aanknoop die vraag na die wyse waarop die tradisie 
die begeerte begryp het. Dit bied ’n sleutel vir hoe oor die vraag 
na die verhouding tussen die politieke en die godsdienstige 
nagedink kan word. Die tradisie het in sy belangrikste gestaltes 
(Plato, Aristoteles, Cicero, die heidense en Christelike neo-
Platonisme, Aquinas, ensovoorts) die begeerte as ’n ekstatiese 
oorgang verstaan. Die begeerte was dit wat die ekstatiese 
oorgang tussen die oorsprong (die arché) en die eindbestemming 
(telos) van alle dinge bemiddel het (maar ook die oorgang tussen 
die aardse en die hemelse, die menslike en die goddelike, die self 
en die ander, die immanente en die transendente, tussen dit wat 
is en dit wat behoort te wees).

18.Volgens Sloterdijk kan die historiese spanningslyn tussen die Duitsers en die 
Franse, een van die belangrikste spanningslyne van die moderne wêreld, in die 
lig van die logika ten grondslag van die mimetiese stryd beskou word (Sloterdijk 
2008).

19.Anders as wat dikwels gesê word, is dit nie die eksessiewe aanbod van 
style, beelde en logo’s wat die postmoderne mens fassineer nie, maar eerder 
hul oorsprong in die sublieme afgrond. Dié fassinasie word onder meer 
versinnebeeld deur die (esteties gekontroleerde) obsessie met die sublieme 
ervaring in verskynsels soos ekstreme sport. Vergelyk Du Preez (2008).



H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #155

Dit het belangrike implikasies vir die menslike toestand. Van 
hieruit beoordeel is die menslike toestand deur die ‘tussen’ 
gekenmerk. As ekstatiese oorgang het die mens homself tussen 
oorsprong en doel, tussen dit wat is en dit wat behoort te wees, 
bevind. Om die waarheid te sê, as begerende wese was die mens 
hierdie tussen, ’n plek van paradoksale kruising. Hy was die 
plek waar sowel die eenheid as die verskil tussen genoemde 
kragte, sigself aangekondig het.

Volgens die tradisie was dié wees in die tussen (die wees as 
tussen) die voorwaarde vir die begeerte om hoegenaamd 
begeerte te kon wees. Die tussen was die tyd en plek waar eros 
ontwaak en sy nagvlugte onderneem het, die plek waar die 
begeerte uitgelok is om bo-oor die self te tree en so sy reis na 
sy eintlike bestemming – die goddelike – te onderneem. Indien 
die tussen met sy selfs paradoksale kruisings vanweë redes aan 
buitengewone spanning onderwerp sou word, het die begeerte 
die gevaar geloop om verwring en van sy ekstatiese reis ontspoor 
te word.

Laasgenoemde was vir die tradisie altyd weer ’n moontlikheid 
wanneer die verskil tussen oorsprong en doel, die is en die behoort, 
die self en die ander, ensovoorts, oor- of onderbeklemtoon is. 
Indien enigeen van dié twee moontlikhede sou gebeur, het die 
self die gevaar geloop om óf in ’n vuurwarm vyandskap jeens 
die ander te verval óf om op ’n kille en onverskillige wyse 
van die ander weg te stap. Albei reaksies – die vuurwarm 
vyandskap of die yskoue onverskilligheid – verteenwoordig 
egter doodloopstrate vir die begeerte. Die erotiese oorgang word 
nie deur vyandskap teen of onverskilligheid jeens die andere 
gekenmerk nie, maar eerder deur deelname of gemeenskap 
daaraan.

Op grond van hierdie minimale omskrywing kan nou drie 
tersaaklike afleidings oor die rol van die begeerte en die tussen 
ter sprake gebring word.

Eerstens, die werklikheid as ekstatiese beweging was volgens 
die tradisie ’n doelgerigte beweging. Alles wat is het ’n 
doel gehad. Tegelyk het alles op ’n doelmatige wyse na die 
transendente werklikheid uitgereik. Eric Voegelin vat hierdie 
punt uit die tradisie saam as hy skryf dat die werklikheid 
ten diepste ’n ‘openheid vir die goddelike werklikheid’ was 
(Voegelin 2004:181). Dat hierdie gegewe vandag as oudmodies 
ervaar word, is nie te betwyfel nie. Die moderniteit het immers 
die gedagte dat die werklikheid doelmatig is met ‘doelmatige’ 
presisie uit ons kulturele bewussyn geweer. Nogtans is daar 
vandag verskeie stemme wat nie net vanuit die alledaagse 
ervaring nie, maar ook vanuit die biologiese wetenskappe op 
die onontbeerlikheid van die doelmatige wys.20

Volgens die tradisie is die doelgerigte aard van die werklikheid 
die voorwaarde daarvoor dat ons daarvan as ‘ekstaties’ kan 
praat. Indien die doel byvoorbeeld sou ontbreek (onder meer 
vanweë sy ‘dood’ soos in die postmodernisme, of vanweë sy 
onoorbrugbare afstand jeens die bestaande werklikheid, soos in 
die fundamentalisme), word die beweging opgeskort en alles tot 
’n nulpunt teruggevoer. Juis dít gebeur vandag.

Enersyds val die begeerte vanweë die afwesigheid van 
transendente oogmerke onverskillig op homself plat en word ons 
epog, nieteenstaande sy buitensporige erotiese selfpresentering, 
deur ’n kille gebrek aan ekstatiese beweeglikheid gekenmerk. 
Alles kring in rondom ’n pornografiese, impotente eendersheid. 
Chantal Delsol verwoord dit so: 

Die bestaan ... kan tot sy nietige vreugdes en selfgesentreerde 
probleme gereduseer word, iets wat binne die mure van die self 
afspeel in plaas daarvan om ’n droom na te jaag ... Dit is presies 
die toestand van Generasie X, ’n generasie wat niks te doen het 
nie, wat nie weet wat om te doen nie en ook nie weet waaraan dit 
homself moet toewy nie – ’n generasie sonder ’n doel 

(Delsol 2003:7)

20.Vir ’n fenomenologiese ontleding van die teleologiese aard van die alledaagse 
ervaring, vergelyk Sokolowski (2008) asook Delsol (2003). 

	            

Andersyds word transendente doeleindes ten koste van die 
bestaande werklikheid oorbeklemtoon. Daarom het ons vandag 
nie net met die koue onverskilligheid van ’n Generasie X te 
doen nie, maar ook met die vuurwarm vyandskap van die 
fundamentalisme. Laasgenoemde onderwerp die bestaande 
werklikheid op ’n gewelddadige wyse aan die eise van 
fundamentalisties geïdealiseerde oogmerke. Dit verteenwoordig 
egter nie ’n alternatief op die wêreld sonder oogmerke nie, maar 
eerder die skadukant daarvan. Dit bring ons by die tweede 
afleiding oor die begeerte.

Tweedens, volgens die tradisie word die doel van die ekstatiese 
beweging verwesenlik (‘geaktualiseer’) wanneer dit binne 
’n bepaalde vorm of natuur gestalte kry. Dit word met ander 
woorde waargemaak (en sy perfeksie so verwesenlik) wanneer 
dit vanaf sy staat as potensiële materie na ’n geaktualiseerde 
vorm beweeg. Daarmee stuit ons nogmaals op ’n sogenaamde 
‘oudmodiese’ of selfs ‘konserwatiewe’ idee, omdat die begrippe 
‘vorm’ en ‘natuur’ die laaste ding is waarvoor dié epog kans 
sien wat homself tot die vormlose vloei van dinge verbind het. 
Bauman beskryf dit immers tereg as ’n epog wat deur ‘liquid 
time’ gekenmerk word (Bauman 2005). Alle vorme vervloei in 
’n karnavalistiese en veral markgedrewe verbruikersmanie. Die 
aanspraak dat alles in vloed is, beteken egter dat daar ironies 
genoeg te midde van die ontkenning van vorm reeds weer ’n 
bepaalde vorm aan die dinge gegee word. Dit is egter ’n ironie 
wat nie ons tyd se verbintenis tot die ewige vloeibaarheid van 
dinge ontmoedig nie.

Volgens die tradisie is dit nie net die menslike toestand wat deur 
hierdie beweging na vormgewing gekenmerk word nie. Die 
syn self is ekstaties. Alle synsvlakke word daarom ook deur ’n 
ekstatiese beweeglikheid na vormgewing en die verwesenliking 
van hul natuur gekenmerk. So begeer die molekulêre materie 
om as lewende selle gevorm te word; die veelheid van lewende 
selle begeer om as organiese vorme gestruktureer te word; 
die veelheid van organiese materie reik uit na die liggaamlike 
vorm; laasgenoemde op sy beurt begeer weer iets soos die 
vormgewende siel; en mense begeer die steeds uitkringende 
vorme van gemeenskap (gesin, dorp, stad, universiteit, staat 
en kosmopoliteit). Kortom, die werklikheid as ekstasis word 
gekenmerk deur steeds ingewikkelder vorme van aktualisering 
(Clarke 2001:100).

Daarmee beweer die tradisie nie dat die natuur van die dinge 
ooit ten volle geaktualiseer word nie. Inteendeel, die dinge 
word eerder deur die ‘tussen’ gekenmerk, dit wil sê deur die 
feit dat hulle hulself altyd weer iewers in die tussen tussen hul 
blote potensialiteit en hulle volledige aktualisering bevind. Die 
belangrikste rede daarvoor is dat die natuur van die dinge, 
anders as wat dikwels geoordeel word, nie sonder meer as 
‘teenwoordig’ beskou word nie. Die natuur van die dinge is nie 
noodwendig insigtelik en daarom ook ter hande nie. Inteendeel, 
volgens Leo Strauss het die natuur van die dinge die tradisie 
eerder ontsnap, omdat dit ten diepste as misterieus ervaar is 
(Strauss 1953:122). As sodanig kan die natuur van die dinge 
altyd aan ’n rasionele argument onderwerp en kan daar dus 
opnuut na die betekenis daarvan gevra word. In aansluiting by 
Strauss skryf Harvey Mansfield daarom ook dat ’n deugdelike 
lewe volgens die tradisie beteken het om ooreenkomstig die 
voorskrifte van die ‘natuur’ te lewe. Maar, sê hy, ‘wat dit [vir die 
tradisie] beteken, is nie baie duidelik nie’ (Mansfield 2006:194). 
Ten diepste is dit ’n raaisel. As sodanig is dit altyd weer ’n 
voorwerp van gesprekvoering en daarom ook ‘oop’. As ons 
vandag aansluiting by begrippe soos die vorm of die natuur van 
die dinge soek, is dit met die verstandhouding dat die betekenis 
daarvan nie vasstaan nie, maar dat dit in en deur die vraag 
daarna bemiddel word.

Alvorens in die laaste paragrawe na die teologies-politieke 
probleem verwys word, staan ons eers by die derde en laaste 
saak stil. Geformuleer as ’n vraag: Wat ontlok die ekstatiese 
begeerte om die reis na aktualisering te onderneem? Wat bring 
dit tot beweging?

7Vol. 65    No. 1     Page 7 of 10



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
55

Nou, vir die tradisie het die werklikheid self ’n eie impuls tot 
beweging. Dit word deur ’n eie intelligente impuls na steeds hoë 
vorme deurdring. Uit die tradisie is dit egter ook duidelik dat 
die eie impuls tot beweging en die uiteindelike aktualisering 
binne ’n omvattende ontologiese ruimte gesitueer moet word. 
Van daaruit beoordeel is die eie beweging in ’n wesenlike sin 
van die woord ’n antwoord – ’n dankbare repliek – op dit wat 
sy eie inisiatief voorafgaan. Ten diepste lê die oorsprong van 
beweging daarom ook nie soos wat die modernisme wil glo in 
die aktiewe, konstruerende en ontwerpende subjek opgesluit 
nie, maar in dit wat hy vanuit die eintlike werklikheid self 
ontleen. Sy eie beweging is ’n ontleende beweging, ’n antwoord 
op dit wat hom altyd alreeds vooruit is. Dit loop daarom ook 
soos ’n goue draad deur die tradisie: Die ekstatiese beweging 
wat die werklikheid is, word deur dit ontlok wat Plato die Goeie 
en die Skone, Aristoteles die Onbeweegde Beweger en Aquinas 
die Ipsum Esse Subsistens, dit wil sê die Syn self, genoem het. 
Kortom, die beweging van die dinge word ten diepste deur 
God self moontlik gemaak. Waarskynlik verwoord niemand dit 
vanuit die tradisie beter as pseudo-Dionysius as hy skryf: 

Alles wat is ontspring uit, bestaan in en keer na die Skone en die 
Goeie terug. Wat ook al bestaan, wat ook al ontstaan, bestaan by 
grasie van die Skone en die Goeie. Alle dinge reik daarna uit. Alle 
dinge word daardeur beweeg. Alle dinge word daardeur onderhou 
... Indien ’n mens met die Goeie wegdoen, word ook weggedoen met 
die syn, met lewe, begeerte, beweging, alles

 (Pseudo-Dionysius 1987:79, 87)

Die beweging van die dinge is ten diepste nie as selfbeweging 
te begryp nie, maar as ’n repliek op die beweging wat die Syn 
self is. ’n Ander manier om dit te sê, is om te verwys na die feit 
dat die beweging van die dinge ’n nabootsing, ’n mimesis, van 
die Syn self was. Dit beweeg by grasie van die voorbeeld van 
die Syn.

Nou, wat het die beweging van die dinge, die syndes, gekenmerk? 
Die antwoord daarop was geleë in hul mimetiese rolmodel, die 
Syn self. Laasgenoemde (in die laaste paragrawe word weer 
hierna verwys) is deur die tradisie as voltooide akte en in die 
besonder as voltooide ‘ekstasis’ ervaar. Dit was daarom ook by 
uitstek as ekstatiese ‘uittrede uit en uitreiking na’ gekenmerk. 
As sodanig het die Syn die veelheid van dinge uit ’n eksessiewe 
volheid aan hulself geskenk. Dionysius vat dit kernagtig saam 
as hy skryf: Bonum est diffusivum sui (die Goeie is dit wat sigself 
dissemineer). Joseph de Finance het daarby aangesluit toe 
hy geskryf het l’acte est essentiellement généreux (die Syn is as 
voltooide akte in wese milddadig) (De Finance, aangehaal uit 
McAleer 2005:13).

Maar juis daaruit kan ook iets wesenlik oor die beweging van 
die dinge self afgelei word. Soos wat die Syn as ’n eksessief-
skenkende volheid ervaar is wat ten diepste gekenmerk word 
deur sy uittrede uit en uitreiking na, so is dit ook waar van die 
dinge self. Hul beweging is as nabootsing van die Syn ook self 
dié ekstatiese uittrede uit en uitreiking na. Ten diepste is dit ’n 
beweging wat in die groter ritme van dinge mimeties terugreik 
na die bron van hul eie ekstasis, naamlik die ekstatiese Syn self.

Dit bring ons ten slotte weer terug by die teologies-politieke 
probleem. Die vraag is wat bogenoemde uiteensetting met 
die vraag na die verhouding tussen die godsdienstige en die 
politieke te doen het?

Hierbo is aangevoer dat die begeerte ’n ekstatiese kurwe vanaf 
die laagste na die hoogste vlakke van die werklikheid deurloop. 
As ekstatiese beweging word dit deur die hoogste Syn – God – 
tot steeds hoër vorme van verwerkliking uitgelok. Maar dit bring 
ons by die belangrike punt. Die politieke en die godsdienstige is 
in hierdie ekstatiese kurwe ingeskryf en so ekstaties op mekaar 
betrek. As sodanig word ook hulle verhouding deur die kruising 
van die ‘tussen’ en daarom ook deur sowel oorvleueling as 
verskille gekenmerk. So skryf Aquinas byvoorbeeld in ’n 
boeiende hoofstuk in sy Summa Contra Gentiles dat die begeerte 
deur ’n ekstatiese trajek vanaf die laagste na die hoogste 

werklikheid gekenmerk word. Volgens hom deel die politieke 
en die godsdienstige in die ritme van hierdie trajek. (Aquinas 
2001:206–209). Hul verhouding word ten diepste daardeur 
gestempel. Hoe lyk dié trajek? Ons verwys kortliks daarna.

Volgens Aquinas word die dinge in ’n pre-politieke staat deur 
die begeerte na selfhandhawing gekenmerk. Daarom eet en 
drink ons. Die begeerte reik egter ook bo-oor die drang na 
selfhandhawing. Volgens Aquinas begeer mense ook om op 
’n gemeenskaplike grondslag inhoud aan ’n gedeelde wêreld 
te gee. Hier het ons met die politieke lewe te doen. In die 
voortreflike deelname daaraan kan die doel van die politieke 
lewe verwesenlik word, naamlik die goeie lewe.

Dit is egter nie waar die ekstatiese beweging van die begeerte 
eindig nie. Volgens Aquinas reik die begeerte ook buite-om 
die aktiewe lewe van die politiek na die teoretiese lewe van 
die filosofie en uiteindelik na die godsdienstige lewe en die 
waarheid van die teologie toe uit. In ons deelname daaraan 
word ons hoogste doel, naamlik wysheid, verwesenlik.

Maar as dit dan so is, dan is die vraag wat die implikasie 
daarvan vir ons begrip van elkeen is. Kan sowel die politieke 
as die godsdienstige op grond daarvan in andersoortige 
(niereduktiewe) terme bedink word?

Ons verwys eerstens na die politieke. Wat is die implikasie 
van die ekstatiese verhouding vir ons begrip van die politieke? 
As dié vraag aan ’n modernis gestel word, sal hy na alle 
waarskynlikheid negatief daarop reageer. Die rede daarvoor 
is dat dit deur die modernis as ’n aantasting van die eie 
integriteit van die politieke beskou sal word. Want, sal hy sê, 
volgens Aquinas se voorstelling het die politieke immers ’n 
laer ontologiese status as die godsdienstige. Daarom moet die 
politieke volgens die moderniteit uit sy ekstatiese verhouding 
met die godsdienstige geëmansipeer en tot ’n volle outonome 
werklikheid uitgeroep word.

Dit is egter nie ’n gevolgtrekking wat noodwendig uit bogenoemde 
volg nie. Uit Aquinas se verwysings is dit inderdaad so dat die 
aktiewe lewe van die politiek in vergelyking met godsdiens ’n 
begrensde lewe was. Hy skryf: ‘die besinning oor die waarheid 
begin in hierdie lewe en bereik sy hoogtepunt in die toekoms; 
die aktiewe en burgerlike lewe strek nie anderkant die grense 
van hierdie lewe nie’ (Aquinas 2001:209). Die begeerte reik dus 
verder as die politieke. Dit het egter nog by verre nie beteken dat 
die politieke lewe sonder ’n eie integriteit was nie. Inteendeel, 
vanuit die oogpunt van die tradisie is die eie integriteit van die 
politieke so juis in beskerming geneem. Dit is immers in die 
wete van ’n transendente werklikheid wat sy eie grense te bowe 
gaan dat voorkom is dat die politieke lewe en die Klassieke 
deugde wat dit onderlê het – dit is deugde soos dapperheid, 
die strewe na roem en glorie, ensovoorts – op ’n arrogante wyse 
verabsoluteer is. Daarmee is juis verhoed dat die politieke sy eie 
integriteit afstaan.21

Anders dus as wat dikwels deur die modernisme aangevoer 
word, is die transendering van die politieke lewe nie ’n poging 
om uit hoofde van byvoorbeeld anti-politieke motiewe daarvan – 
en by implikasie ook van die Klassieke deugde – afskeid te neem 
nie. Inteendeel, deur dit met verwysing na die transendente te 
begrens, word eerder op ’n nuwe wyse voorspraak daarvoor 
gemaak. Want dit is in en deur sy ekstatiese oopstaan vir die 
transendente dat die politieke lewe self ook ’n eie glansende lewe 
kan wees. In die woorde van Aquinas, dit is in sy ‘deelgenootskap 
met die goddelike natuur’ (consortium divinae naturae) dat die 

21.Aquinas het in hierdie verband die voorbeeld van Augustinus nagevolg. 
Laasgenoemde het soos bekend aangevoer dat die Romeinse politiek verval 
het, omdat sy politieke deugde nie deur ’n begeerte na transendensie onderlê 
was nie. So byvoorbeeld met die deug van roem en glorie. Omdat hierdie deugde 
nie deur ’n sin vir die transendente gerelativeer is nie, het dit tot arrogansie, 
dwaasheid en versplintering aanleiding gegee. As dit daarenteen deur ’n sin vir 
die transendente onderlê word, kan dit juis die ruimte skep waarin die politieke 
lewe as sodanig tot sy reg kan kom. Vergelyk Dodaro (2004).

8 Vol. 65    No. 1     Page 8 of 10



H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #155

politieke natuur nie opgehef word nie, maar vervolmaak word 
(gratia perficit naturam, non tollit) (Te Velde 2006:149, 150).

Dit laat ons met ’n wenk vir die konkrete politieke werklikheid 
van vandag. In die moderne liberale wêreld het die politiek op 
homself platgeval, met die gevolg dat die tussen-gemeenskappe 
verdring is. Indien die politieke egter vanuit die ekstatiese trajek 
van die begeerte bedink word, kan dié plat gevalle werklikheid 
as’t ware oop gebeur word. Met belangrike implikasie vir die 
politieke. Want daardeur kan reekse mediërende knooppunte 
tussen individu en staat ontsluit word. In konkreter terme, so 
kan ’n politieke werklikheid na vore tree waarin ’n veelvuldige 
netwerk van interafhanklike tussen-gemeenskappe inspraak in 
hul onderskeie wêrelde verwerf. Maar juis daardeur kan die 
politieke as politieke tot sy reg kom.

Dit bring ons by die laaste vraag, naamlik die vraag na die 
godsdienstige. Watter implikasies het die ekstatiese verhouding 
soos hierbo verduidelik vir die godsdienstige? As ook hierdie 
vraag aan ’n modernis gevra word, sal hy bes moontlik antwoord 
dat die ekstatiese trajek van die begeerte ’n aanmatigende 
houding weerspieël. Want, sal hy sê, dit steun op die gedagte dat 
die godsdienstige in die beweging van die begeerte ’n voorrang 
bo die politieke geniet. En in die epog van gelykheid kan dit tog 
nie. As die modernis selfs nog kritieser is, kan hy hieraan toevoeg 
dat dit ’n aanmatiging is wat op ’n diepliggende vyandskap en 
selfs wraaksugtigheid jeens die politieke lewe steun. Tipiese 
negentiende eeuse figure soos Feuerbach, Marx, Nietzsche en 
Freud het in verskillende permutasies juis hierdie beskuldiging 
teen die godsdienstige verwoord.

Nou, ook wat hierdie saak betref kan aangevoer word dat dit 
nie ’n gevolgtrekking is wat noodwendig volg nie. Inteendeel, 
’n mens het goeie gronde om presies die teenoorgestelde 
gevolgtrekking te maak. Maar waarom? By Aquinas is daar tog 
duidelik van ’n hiërargiese verhouding sprake?

Die antwoord bring ons einde ten laaste weer eens by die aard en 
wese van die eintlike of hoogste werklikheid uit. Wanneer ook 
al die tradisie na die hoogste Syn, of eenvoudiger geformuleer, 
na God verwys het, het hy laasgenoemde as dié ekstatiese 
werklikheid self beskryf. God is volmaakte aktualiteit, perfekte 
akte, volledige ekstasis. Of soos wat dit ook geformuleer is, God 
is die intensiewe werklikheid self (die Ipsum Intensivum).

As sodanig, dit wil sê as volmaakte ekstasis, is God by uitstek die 
geskenkgewende werklikheid. As volmaakte ekstasis skenk hy 
uit pure oorvloed die veelkantige werklikheid aan sigself. Nog 
nader geformuleer, as volmaakte ekstasis stel God die dinge vir 
hul eie natuur, aard en wese – die tradisie sou byvoeg, hulle eie 
goedheid, hul eie waarheid en skoonheid – vry.

Maar wat het dit met bogenoemde vraag te doen? Wat het dit 
te doen met die vraag na die ekstatiese verhouding tussen die 
politieke en die godsdienstige en ons poging om daaruit bepaalde 
afleidings oor die godsdienstige lewe te maak? Vir die tradisie 
staan die godsdienstige prinsipieel gesproke in die branding van 
die goddelike ekstasis. Sy ekstatiese beweeglikheid (onder meer 
ten opsigte van die politieke) is daarom ook prinsipieel gesproke 
’n intensiewe afgeleide of nabootsing van sy verhouding met die 
geskenkgewende ekstasis. Maar met belangrike gevolge. As dié 
mimesis die godsdienstige stempel, dan beteken dit ook dat sy 
verhouding met die politieke in die eerste plek ’n weerspieëling 
van die geskenkgewende ekstasis self kan wees. Dit wil sê ’n 
weerspieëling van dit wat op ’n radikaal geskenkgewende wyse 
vrystel. Anders as wat ons siniese modernis dus glo, word die 
godsdienstige dan ook nie noodwendig gemotiveer deur die 
wraaksugtige wil om beheer oor die politieke te verwerf nie. 
Eerder die teendeel. Tot die wese daarvan kan eerder die patos 
behoort om die politieke werklikheid vir sy eie glansende wees 
vry te stel.

Kortom, as hier na die wese van die godsdienstige gevra word, 
lê dit nie noodwendig opgesluit in die moderne beskuldiging 

van ’n wrokkige wil tot beheer nie. Dit kan elders lê. Sy wese 
kan eerder opgesluit lê in die gedagte van vrystelling. Dis 
’n vrystelling in gevolge waarvan die werklikheid in haar 
begeerlike dinamiek omhels en bevestig word. Ons het geen 
rede om te dink dat die moderne politieke en godsdienstige 
lewe met die eenvoudige swaai van ’n teoretiese towerstaf uit 
die weg geruim kan word nie. Daarvoor het ons wêreld homself 
te fatalisties met sy eie toestand versoen. Maar ons kan anders 
oor albei dink. As, bygesê, ons dit waag om na die wenke vanuit 
die tradisie  te luister.

LITERATUURVERWYSINGS
Aquinas, T., 2001, Summa Contra Gentiles. Book three: Providence, 

Part 1, vertl V.J. Bourke, University of Notre Dame Press, 
Notre Dame.

Aquinas, T., 2007, Commentary on Aristotle’s Politics, vertl R.J. 
Regan, Hackett Publishing, Indianapolis.

Aristoteles, 1989, Metaphysics, Book II, vertl H. Tredennick, 
Harvard University Press, Cambridge, Mass.

Asad, T., 1993, Genealogies of religion, Johns Hopkins University 
Press, Baltimore.

Asad, T., 2003, Formations of the secular, Stanford University 
Press, Stanford.   

Bauman, Z., 2005, Liquid life, Polity Press, Londen.
Bénéton, P., 2004, Equality by default: An essay on modernity as 

confinement, ISI Books, Wilmington.
Bercier, B., 2007, The skies of Babylon: diversity, nihilism, and the 

American university, ISI Books, Wilmington.
Cavanaugh, W.T., 2008, Being consumed, William B Eerdmans, 

Grand Rapids. 
Clarke, W., 2001, The one and the many. Contemporary Thomist 

metaphysics, University of Notre Dame Press, Notre Dame.
Delsol, C., 2003, Icarus fallen: The search for meaning in an uncertain 

world, ISI Books, Wilmington.
De Lubac, H., 1998, The mystery of the supernatural, Crossroad, 

New York.
De Maistre, J., 2003,  ‘Reflections on Protestantism in its 

relations to sovereignty’, in C.O. Blum (red.), Critics of the 
Enlightenment, n.p., ISI Books, Wilmington.

Dodaro, R., 2004, Christ and the just society in the thought of 
Augustine, Cambridge University Press, Cambridge.

Dumont, L., 1986, Essays on individualism, University of Chicago 
Press, Chicago.

Dupré, L., 1993, Passage to modernity, Yale University Press, New 
Haven.

Du Preez, A., 2008, ‘The contemporary sublime and the culture 
of extremes: Parkour and finding the freedom of the city’, in L. 
Faber & R. Bishop (reds.), Representation and Spatial Practices 
in Urban South Africa, n.p.,  University of Johannesburg, The 
Research Centre, Johannesburg.

Eagleton, T., 2004,  After theory, Penquin Books, Londen.
Elshtain, J.B., 2008, Sovereignty. God, state, and self,  Basic Books, 

New York.
Gillespie, M.A., 2008, The theological origins of modernity, The 

University of Chicago Press, Chicago.
Hancock, R.C., 2007, ‘What was political philosophy? Or: The 

Straussian philosopher and his other’, The Political Science 
Reviewer 36, 13–46.

Hart, D.B., 2003, The beauty of the infinite, William B. Eerdmans, 
Grand Rapids.

Haught, J.F., 2008, God and the new atheis, Westminster John 
Knox Press, Louisville.

Hueglin, T.O., 1999, Early modern concepts for a late modern world, 
Wilfried Laurier University Press, Waterloo.

Jünger, E., 2008, On pain, Telos Press, New York.
Manent, P., 1998, The city of man, Princeton University Press, 

Princeton.
Manent, P., 2007, Democracy without nations? The fate of self-

government in Europe, ISI Books, Wilmington.
Mansfield, H.C., 2006, Manliness, Yale University Press, New 

Haven.

9Vol. 65    No. 1     Page 9 of 10



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
55

McAleer, G.J., 2005, Ecstatic morality and sexual politics, Fordham 
University Press, New York.

Milbank, J., 1997, The word made strange: Theology, language, 
culture,  Blackwell, Cambridge.

Milbank, J., 2006, Theology and social theory: Beyond secular reason, 
Blackwell, Oxford.

Pinkard, T., 2004, German philosophy, 1760–1860: The legacy of 
idealism, Cambridge University Press, Cambridge.

Pseudo-Dionysius, 1987, ‘The Divine Names,’ The Complete Works, 
vertl C. Luibheid, SPCK, Londen.

Rieff, P., 2004, Therapeutic culture: Triumph and defeat, Transaction 
Publishers, New Brunswick.

Schmitt, C., 1979, Politische Theologie - Vier Kapitel zur Lehre von 
der Souveränität, Duncker & Humblot, Berlin.

Schmitz, K.L., 2007, The texture of being, The Catholic University 
of America Press, Washington.

Sloterdijk, P., 2008, Theorie der Nachkriegszeiten, Suhrkamp, 
Frankfurt am Main.

Sokolowski, R., 2008, Phenomenology of the human person, 
Cambridge University Press, Cambridge.

Strauss, L., 1953, Natural right and history, The University of 
Chicago Press, Chicago.

Strauss, L., 1965, Spinoza’s critique of religion, Schocken Books, 
New York.

Strauss, L., 1989, An introduction to political philosophy, Wayne 
State University Press, Detroit.

Te Velde, R., 2006, Aquinas on God. The ‘Divine Science’ of the 
Summa Theologiae, Asgate, Aldershot.

Virilio, P., 2007, Art as far as the eye can see, Berg Publishers, 
Oxford.

Voegelin, E., 2004, The drama of humanity and other miscellaneous 
papers 1939–1985, University of Missouri Press, Columbia.

Von Gierke, F.O., 1927, Political theories of the Middle Age, 
Cambridge University Press, Cambridge.

Ward, G., 2003, True religion, Blackwell, Oxford.
Zuckert, C. & Zuckert, M., 2006, The truth about Leo Strauss. 

Political philosophy and American democracy, University of 
Chicago Press, Chicago.

10 Vol. 65    No. 1     Page 10 of 10


