Original Research H

INTERTEKSTUALITEIT — ENSIKLOPEDIE EN ARGEOLOGIE: MATTEUS SE

Author:
Andries G. Van Aarde

Affiliation:

Fakulteit Teologie,
Universiteit van Pretoria,
Suid-Afrika

Correspondence to:
Andries G. Van Aarde

e-mail:
andries.vanaarde@up.ac.
za

Postal address:

Fakulteit Teologie,
Universiteit van Pretoria,
Lynnwoodweg, 0083,
Hatfield, Suid-Afrika

Keywords:

Evangelie van Matteus;
intertekstualiteit; Jonathan
Culler; Gérard Genette;
Julia Kristeva; Roland
Barthes; J-F. Lyotard; Jesus
as saviour

Dates:

Received: 25 Feb. 2009
Accepted: 16 July 2009
Published: 03 Sept. 2009

How to cite this article:
Van Aarde, Andries G.,
2009, ‘Intertekstualiteit

- ensiklopedie en
argeologie: Matteus se
voorstelling van Jesus as
redder’, HTS Teologiese
Studies/Theological Studies
65(1), Art. #156, 10 pages.
DOI: 10.4102/hts.v65i1.156

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Nota:

Hierdie artikel is 'n
Afrikaanse verwerking
van die artikel wat
gepubliseer is in Hatina,
T.R. (red.), 2008, ‘Biblical
interpretation in early
Christian gospels’, in
Volume 2: The Gospel of
Matthew, pp. 163-182, T
& T Clark International,
Londen. (A Continuum
imprint.)

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

VOORSTELLING VAN JESUS AS REDDER

ABSTRACT

Intertextuality — encyclopedia and archaeology: Matteus’s presentation of Jesus as saviour
This essay aims to explore and to apply what Gérard Genette refers to as kinds of transtextual
relationships and what Ulrich Luz, in his application of these insights to the Gospel of Matthew,
calls the encyclopaedia of the author or the original readers. The former enterprise entails explor-
ing intertextuality at the synchronic level and the latter examines intertextuality at the diachronic
level. The first pertains to Matthew’s pretexts. The second enterprise entails an engagement with
pragmatical aspects such as the context of the intended readers and the sedimentation of prior texts
designated by the notion intertextuality. In this article the pragmatical aspects concern a discussion
of the manner in which the first readers could be addressed by the pretexts of the use of the word
5620 (‘to save’). It consists of three parts. The first represents a concise reflection on criteria and
methods relevant to an investigation of intertextuality. The second exemplifies the ‘encyclopedia’
of Matthew’s intertextuality, that is ‘intertext’, ‘paratext’, ‘hypertext’, hypotext’, ‘architext’, and
‘metatext’. The third part discusses the pretexts of the various occurrences of the word s6z6 in
Matthew.

INLEIDING

Wanneer ‘n mens die ‘interteks’ verken wat die konteks gevorm het waarin die term s6z0 in die Evangelie
van Matteus (1:21c; 8:25; 9:20-22; 14:24; 16:25; 19:23; 24:14; 27:39-40, 41-43, 49) gebruik is, kom Matteus
se voorstelling van Jesus as ‘geneser—messias’ duidelik na vore.

So ‘n ondersoek behoort egter bedag te wees dat die begrip ‘intertekstualiteit’ nie maar bloot 'n nuwe
etiket is vir wat voorheen as ‘histories-kritiese benaderings’ bekend gestaan het nie. Sodanige historiese
metodes is ingespan om tekste en hulle intra-, inter- en ekstra-tekstuele verhoudings te ondersoek met die
doel om die bedoeling van die historiese outeur van die betrokke dokument te identifiseer. Die klem was
derhalwe geplaas op 'n diachroniese analise. 'n Outeur se gebruik van Gattungen en tekstipes (genres),
bronne, tradisies, motiewe en die oorleweringsgeskiedenis van motiewe, en die sosiale lokaliteite
daarvan, is nagegaan. Hierdie gegewens word waargeneem in die redaksionele en komposisionele
tendense van die oorspronklike outeur wat ingebed was in ‘n bepaalde sosiale omgewing in die antieke
tyd.

In die verlede het dit ook gebeur dat eksegete misleidend - dikwels onbewustelik - ou metodologiese
benaderings en insigte opnuut gebruik en die indruk van innovasie skep, terwyl dit verbloem is in die
woordeskat van 'n sonaamde postmoderne tesourus. Dit was die geval selfs toe eksegete na bewering
hulle klem van 'n diachroniese analise van n teks se geskiedenis verskuif het na 'n sinchroniese
verduideliking van die immanente struktuur van die teks (soos byvoorbeeld 'n verhaal se narratologiese
komponente). In die 1970’s byvoorbeeld, is terme soos komposisie-kritiek en redaksie-kritiek in
sommige literér-kritiese studies as ‘narratiewe kritiek” hernoem (onder andere die Matteus-studies van
Jack D. Kingsbury in 1974). Later het sekere eksegete, soos Norman R. Petersen (1980a:185-186; vgl ook
Petersen 1980b), en Kingsbury (1986:1-2) self, begin om 'n onderskeid te tref tussen literér-kritiese en
histories-kritiese benaderings. So byvoorbeeld sé Kingsbury (1986:1) dat ‘literére kritiek onafhanklik
van ‘n histories-biografiese, vorm-kritiese en redaksioneel-kritiese benaderings tot Matteus gesien moet
word’ (my parafrase in Afrikaans).

Dit wil eweneens voorkom of ‘intertekstualiteit’ binne die kring van die Bybelwetenkap bloot sinoniem
vir tradisiekritiek en vormkritiek geword het. In die verband behoort ag geslaan te word daarop
dat literére kritici dit vir eksegete opmerksaam maak dat begrippe verwarrend gebruik kan word.
Byvoorbeeld, in sy essay ‘Presupposition and intertextuality’, meld Jonathan Culler ([1981] 2001:103)
dat die studie van intertekstualiteit nie dieselfde is as ‘n ondersoek van bronne en invloede soos wat
tradisioneel begryp is nie. Intertekstualiteit se net is wyer gespan, sodat ook anonieme diskursiewe
konvensies en literére kodes ingesluit word. Hierdie gebruike en kodes se oorsprong kan weliswaar in
die loop van tyd verlore gegaan het, maar dit bly die dinamiek wat daartoe gelei het dat ander tekste
later sekere kenmerke bevat wat die spore van 'n intertekstuele geskiedenis vertoon.

Met metodes vanuit die histories-kritiese paradigma was eksegete geneig om op vrae aangaande die
evolusionére wording van 'n dokument te fokus. Hulle het nie soseer in die samestelling, dit wil sé
die komposisie, van die literére eindproduk belang gestel nie. Selfs as 'n histories—kritiese eksegeet
die struktuur en samestelling van 'n dokument ondersoek het, het sodanige eksegese gewoonlik uit
vrae bestaan aangaande die redaksionele verwerking of redigering wat tot die skepping van 'n ‘nuwe’
dokument aanleiding gegee het. Sodanige eksegese was geneig om op dokumente se geskiedenis, meer as
op enigiets anders, te konsentreer. 'n Histories-kritiese ondersoek het tipies gefokus op vrae wat daarop
gemik was om vas te stel deur wie 'n dokument geskryf is, op wie dit gerig was en waar en wanneer
dit geskryf is. Sodanige ondersoek veronderstel dat insig in die historiese proses van die daarstelling
van 'n dokument die eksegeet van hulp kan wees om antwoorde te vind op vrae met betrekking tot
oorsaak en gevolg. Die aanname sou dan wees dat die vasstelling van hierdie evolusie veronderstel

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page10f10

9GL# S0y

HTS n



u Original Research

Article #156
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Van Aarde

dat historiografie dit moontlik maak om die betekenis van die
dokument te bepaal.

Die doel van hierdie artikel is om twee ‘beperkte benaderings
tot intertekstualiteit” op sekere frases (ofte wel ‘tekste’) in die
Evangelie van Matteus toe te pas, soos Jonathan Culler (2001:118)
sy studie van intertekstualiteit bestempel (my ver-Afrikaansing
van die oorspronklike). Die een benadering het te make met
spesifieke vooronderstellings identifiseerbaar in n gegewe teks
wat op die aanwesigheid van 'n pre-teks in die bepaalde teks
dui. Met ‘pre-teks” word hier 'n soort ‘inter-tekstuele ruimte’
bedoel wat lesers/interpreteerders kan betree en raakpunte, of
nie, met ander werklik bestaande tekste moontlik kan hé. Culler
verwys hierna as ‘pragmatic presuppositions’. So gesien, kan die
Evangelie van Matteus as die ‘gegewe teks’ gereken word, of
bepaalde frases/tekste daarin.

Die ‘tweede onderneming’, aldus Culler (2001:118), het te doen
met die verduideliking van hoe tekste self vooronderstellings
by die eksegeet/leser/interpreteerder oproep en gevolglik
pre-tekste skep. Volgens Culler behels die eersgenoemde
onderneming dat intertekstualiteit op sinchroniese vlak ontgin
word en laasgenoemde onderneming behels die ondersoek
na intertekstualiteit op die diachroniese vlak. Die tweede
onderneming fokus die ondersoek op die te gekreéerde
vooronderstellings wat agter 'n teks geleé kan wees. Sodanige
vooronderstellings wat so by die eksegeet opgereoep word,
het nie net te doen met sekere konvensionele gebruike wat die
retoriek van die tekstuele diskoers kon beinvloed nie, maar
ook met ‘sedimente’ van vroeére tekste wat in die gegewe
teks aanwesig is. Beide die vooronderstellings en die retoriese
gebruike, asook die spore van vroeére tekste, word met behulp
van die begrip ‘intertertekstualiteit op pragmatiese vlak’
aangedui (kyk Culler 2001:118).

In hierdie essay het die ‘pragmatiese vooronderstellings’
(pragmatical presuppositions) te make met n bespreking van dit
waarna Gérard Genette (1982:8) verwys as types de relations
transtextuelles (transtekstuele verhoudingstipes) en waarna
Ulrich Luz (2003)" verwys as die ““Enzyklopiidie” des Autors oder
Erstlesers” (ensiklopedie van die skrywer of die oorspronklike
leser). Die sinchroniese dimensie behels die ‘intertekstuele
ruimte’ waarin bepaalde ‘okkupeerders’ (in hierdie geval
Matteus se bedoelde lesers) deur die “pre-tekste’ van die woord
50z0 aangespreek kon word.

Die artikel bestaan uit drie dele. Die eerste bevat 'n beknopte
besinning oor die kriteria en metodes wat van toepassing is
by die ondersoek van intertekstualiteit. Die tweede tipeer die
‘ensiklopedie” van Matteus se intertekstualiteit; en die derde is
‘n bespreking van die ‘pre-tekste’ van die onderskeie gevalle
waar die woord s56z0 in Matteus voorkom.

KRITERIA EN METODES

Wat 'n ondersoek na Matteus se ‘intertekste’, die ‘tekste” agter
die gebruik van die woord s6z6 betref, moet 'n mens in ag neem
dat ‘criteria, no matter how good’, volgens Crossan (1998:143, 145),
‘... do not constitute a method unless they are organized on some
theoretical basis into some operational system that can be used by
anyone.” Vir die doeleindes van hierdie artikel is dit dus nodig
dat daar kortliks oor die begrip ‘intertekstualiteit’ besin word.

Intertekstualiteit beskou die totstandbringing van 'n teks, asook
die komposisie en boodskap daarvan, vanuit 'n radikaal ander
hoek as wat historiese kritiek dit beskou. Die volgende précis
deur Jonathan Culler (2001:103) gee iets van die nuutheid van
hierdie nuwe benadering weer: ‘Intertextuality thus becomes less a
name for a work’s relation to particular prior texts than a designation

1.Luz se SNTS-voordrag (2003), in Duits gelewer, is in Engels verwerk en in 2004 in
Harvard Theological Review 97(2), 119-137, gepubliseer. My bespreking van Luz
is op die oorspronklike Duitse voordrag gebaseer en die vertaling van Duitse frases
in Afrikaans is deur myself gedoen. Skrywer was die voorsitter van die SNTS—
seminaar in Bonn toe Luz sy voordrag gelewer het.

of its participation in the discursive space of culture.” Gesien vanuit
hierdie perspektief, is 'n teks nie 'n konfigurasie van taalsimbole
as sodanig nie, maar eerder 'n komplekse taalsimbool binne 'n
konstellasie van tekste.

Taal is essensieel n produk van sosiologiese interaksie. Die
sosiale konteks kan beskou word as die meganisme wat tekste
genereer. Elke teks is 'n refleksie van die sosiale konteks waaruit
dit gekommunikeer word. Danow haal 'n opmerking uit die
werk deur Uspenski (1973) en Lotman (1974) aan wat belangrike
intertekstuele implikasies inhou:

A text can only be understood if it is compared extensively with
the culture, or more precisely with the behavior of the people
contemporary with it; and their behavior can likewise only be made
sense of if it is juxtaposed with a large number of texts.

(Danow 1987:352)

Sosiale konteks is egter 'n indirekte, eerder as n direkte
‘meganisme’ agter die generasie van tekste. Dit is mense wat
direk verantwoordelik is vir die daarstelling van tekste.

Daarmee word nie geimpliseer dat historiese kritiek nie n
bydrae tot 'n begrip van die ‘intertekstualiteit’ van 'n teks (soos
dié van Matteus) gelewer het nie. Voorts beteken dit ook nie dat
historiese kritiek se bemoeienis met bronne wat die daarstelling
van n teks voorafgaan, irrelevant is wanneer Matteus naas
ander tekste gestel word nie. Historiese kritiek behels egter nie
die eksegetiese paradigma van 'n intertekstuele benadering nie.
Dit is om dié rede dat die studie van Matteus se intertekstualiteit
erkenning verg van 'n verwysingsraamwerk waarmee teoloé
deesdae die konsep benader. Dit kom daarop neer dat nuwe
denke aan die dag gelé word sonder dat vorige denke buite
rekening gelaat word.

Luz (2003) byvoorbeeld voer aan dat hy in sy eksegetiese,
historiese en hermeneutiese werk prinsipieel (grundsitzlich)
belangstel in intertekstualiteit as 'n model ingevolge waarvan n
outeur se ideologie en tegniek — oftewel die Art und Weise, soos
hy daarna verwys — by die gebruik van ‘intertekste” ontbloot kan
word. Hy is van oortuiging dat daar maniere bestaan hoe om
intertekste metodies te identifiseer en te ondersoek, sodat die
proses op n vakkundige en gekontrolleerde wyse plaasvind.
Ook op die vlak van resepsie is dit die taak van ‘n hermeneut
om die verskillende wyses waarop n teks ontvang word, binne
die beperkings van die teks self te evalueer. Dit kom derhalwe
daarop neer of die geidentifiseerde interteks werklik met die
outeur se bedoeling in verband gebring kan word en of die
metode wat gebruik is in die identifikasie van hierdie interteks
korrek toegepas is.

Dit is daarom belangrik om kennis te neem van eerstens
Stefan Alkier (2005:2) se onderskeid tussen n ‘beperkte’ en
‘onbeperkte” opvatting van intertekstualiteit en andersyds van
die onderskeid wat hy tussen die fenomeen van teksdaarstelling
en die praktyk van die ontvangs daarvan tref. In eersgenoemde
onderskeid is die term ‘interteks” sinoniem met kultuur in die
algemeen teenoor ‘interteks’ as 'n konkrete teks. Die tweede
kategorie het te make met 'n onderskeid tussen intertekstualiteit
op tekstuele vlak, hetsy op die vlak van outeursbedoeling, of
op die vlak van ontvangs deur die leser. Wat laasgenoemde
betref, sé Luz dat hy as historikus en hermeneut verkies om in
die eksegese te fokus op die Textebene (tekstuele vlak), dit wil
sé ‘die vlak van outeursbedoeling’, Volgens hom behoort die
Leserebene (leservlak), dit wil sé ‘die vlak van leserontvangs’, tot
die konkrete teks gereduseer te word.

Alkier, wat op die werk van die teoretici Charles Sanders Peirce
(1934; vgl Liszka 1996:91-2) en Umberto Eco (1984:14) voortbou,
het die konsep “teks’ vanuit 'n semiotiese perspektief gedefinieer
deur 'n onderskeid te tref tussen sintagmatiek, semantiek en
pragmatiek. In die sintagmatiek word tekste beskou as ‘tekens’
wat aan ander ‘tekens’ verwant is. In die semantiek word tekste
beskou as ‘tekens’ wat ander ‘beduidende’ tekens aandui.

Vol. 65 No. 1

Page 2 of 10

http://www.hts.org.za



Intertekstualiteit — ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

In die pragmatiek word tekste gesien as ‘tekens” wat in verband
met gebruikers gebring word. 'n Ondersoek van hierdie
verhoudings kan vanuit ‘n teks-interne of ‘n teks-eksterne
perspektief gedoen word en beide hierdie sienswyses verg twee
stappe by ‘n semiotiese lesing. Die eerste perspektief behels n
intratekstuele lesing wat ‘n gegewe teks as 'n wéreld in sigself
beskou, dit wil sé 'n ‘universum’ (ofte wel ‘diskoers’) wat uit
‘woordstrukure” en ‘ideologiese strukture’ bestaan. Volgens
Eco (1984), het die tweede perspektief betrekking op ‘n teks
se ‘ensiklopedie’ wat kennis aangaande die kulturele kodes
(soos byvoorbeeld politieke, geografiese en sosiale kodes) aan
die leser verskaf om die teks te interpreteer deur so genoemde
‘onbeskrewe dele’ (in Duits: Leerstelle) — ofte wel ‘gapings’ — van
‘n bepaalde teks in te vul.

Na aanleiding van die insigte van Julia Kristeva (1969) en
Roland Barthes (1985; vgl Hillenaar 1982:53) het Luz (2003) die
volgende opmerking gemaak: ‘Intertextualitiit ist also letztlich
nicht anders als die textliche Gestalt, in der sich Kultur, Geschichte
und Gesellschaft in Texte eingravieren’ (‘intertekstualiteit is
eintlik niks anders nie as die tekstuele vorm waarin kulture,
geskiedenis en die samelewing hulleself op tekste ingraveer
het” - my vertaling). Hierdie aanhaling maak dit duidelik
dat die uitdrukking textliche Gestalt (‘tekstuele gestalte’) op
‘tekstuur” dui, dit wil sé ‘n teks gevul met kulturele, historiese
en sosiale konvensionele kodes. Hierdie drie begrippe, te wete
kultuur, geskiedenis en gemeenskap, bring mee dat die wéreld
van 6f die outeur 6f die leser bewustelik of onbewustelik op n
diachroniese of sinchroniese vlak eggo wanneer outeur of leser
met die teks in interaksie is.

Intertekste op die eerste vlak, dit wil sé bewuste eggo’s, sluit
in die bronne van die teks wat die herinnerings ontsluit van
beide die outeur en die bedoelde lesers, wat in die teks se
bronne ingebed kan wees. Dit gebeur omdat daar figure met
‘n besondere geskiedenis is van wie se lewensverhale in tekste
— soms onbewustelik, soms onbewustelik — die herinnerings
vorm wat as modelle van identiteit en gedrag vir outeur of leser
dien. So ‘n interaksie vorm die ‘intertekste” op die eerste vlak.
Intertekste op die tweede vlak, dit wil sé onbewuste eggo’s, het
betrekking op die kodes wat teoreties—estetici in resepsieteorieé
uitgelig het.

Hierdie artikel fokus op die so genoemde ‘bewuste eggo’s’. So
‘n intertekstuele leesstrategie verg dat die’herinnerings” wat in
Matteus se teks opgesluit is, en dié van Matteus se bedoelde
lesers, deur middel van ‘teks—interne tekens’ (waarna vroeér in
die artikel verwys is as die teks se ensiklopedie) te ontgin. Om
dit te kan doen behoort kodes verskaf te word om Matteus se
evangelie in sy kulturele konteks te lees. Die bedoeling van so
‘n lesing is om die ‘onbeskrewe dele’, dit wil sé die ‘leé ruimtes’,
in te vul met die doel dat ander lesers van my interpretasie
die gebruik van die woord s0z0 kan volg. 'n Verdere teoretiese
besinning is egter nodig om te begryp wat met die term
‘ensiklopedie” bedoel word.

DIE ‘ENSIKLOPEDIE’ VAN MATTEUS
Begripsverheldering

Om die eggo’s van die wéreld waarbinne n teks betekenis
het, te herken, kom in ‘n sekere sin daarop neer dat die
eksegeet die outeur van die teks en die eerste lesers daarvan
‘dekontekstualiseer’. Dit kan gedoen word deur aan die een
kant te probeer om die outeur se kommunikatiewe bedoeling
met die teks te rekonstrueer en aan die ander kant agter hierdie
teks in te kom, dit wil sé die outeur van die teks self te ‘skei’,
met ander woorde te ‘dekontekstualiseer’. Laasgenoemde word
bereik deur 'n onderskeid te tref tussen die ‘stemme van die
bronne” wat in die teks deur die outeur aangewend is, en die
baie spesifieke bedoeling wat die skrywer met die bepaalde teks
kon gehad het. Dit is hierdie ‘stemme” wat betrekking het op die
‘ensiklopedie” van die teks.

In hierdie artikel word die fokus alleen gelé op die vlak van
die Textebene (‘teksvlak’), dit wil sé op Matteus as outeur en
die teks se bedoelde geadresseerdes, die Erstleser (die eerste
of oorspronklike lesers). Hierdie gekose fokus beteken dat n
sinchroniese ondersoek na Matteus se taalgebruik nie in hierdie
artikel ontgin word nie Die Leserebene kry dus nie aandag nie,
met ander woorde ‘n ondersoek na die teks se ontvangers of
lesers deur die geskiedenis tot op hede.

Om hierdie doel in die artikel te bereik is dit nodig om die term
Textarchiiologie (‘teksargeologie’) te verduidelik. Hierdie term
word gebruik om te verwys na ‘n toeligting van die tradisie— en
die oorleweringsgeskiedenis van die Evangelie van Matteus. So
‘n studie neem die geskiedenis van die oorspronge van die teks
in ag. Die funksie daarvan is om die kommunikasiestrategieé in
die teks te definieer. Indien die fokus op die teks se ontvangers
en hedendaagse lesers sou val, sou die hermeneutiese
aanname wees dat die teks nie ‘n presiese betekenis het nie,
maar hoogstens moontlike betekenisse. Omdat die artikel nie
spesifiek op leserestetiek toegespits is nie, moet aanvaar word
dat die toeligting van Matteus se kommunikasiestrategieé¢ wat
in hierdie artikel aan die orde kom, tekens van my subjektiewe
(re)konstruksie van die teks sal toon.

Die studie van die ‘argeologie van die teks’ behels ‘n ondersoek
na ‘sekondére tekste’. Genette (1982:7-16) het verskillende tipes
‘sekondére tekste” geidentifiseer. By die oorweging van Matteus
se ‘intertekstuele’ perspektief kan dit van betekenis wees
om die bedoeling van die evangelis as outeur as 'n spesifieke
intertekstuele kategorie in ag te neem. Een van die maniere
hoe dit gedoen kan word, het ons reeds gesien, is om Matteus
se oogmerk te skei van die ‘stemme’” van die bronne waarna
Matteus as outeur verwys. Genette (1982:7-16) kategoriseer
hierdie ‘stemme” as (1) die interteks, (2) die parateks, (3) die
hiperteks, (4) die hipoteks, (5) die argeteks en (6) die metateks.

In Luz (2003) se toepassing van hierdie kategorieé op die
Evangelie van Matteus, verwys die term ‘interteks’ na die
aanwesigheid van 'n ander teks in ‘n bepaalde teks (byvoorbeeld
aanhalings, sinspelings en kopiéring wat in vandag se terme
‘plagiaat’ genoem sal word).

Addisioneel tot interteks moet ook parateks in berekening gebring
word. Dit dui op die voorkoms van ‘tekste” in die teks waarvan
die funksie meer ‘langs’ (para) as ‘in” die teks is, soos byvoorbeeld
voorwoorde, voetnote, kantaantekeninge en selfs die titel binne
‘n ander teks.

Derdens is daar die hiperteks wat verwys na die tipe teks wat
geskep is na aanleiding van ‘n ‘basisteks’, die sogenaamde
hipoteks, wat egter ndg in die hipoteks as die ‘eerste” teks (soos
‘n ‘interteks’) opgeneem word, nég as ‘n kommentaar op die
‘eerste’” teks (soos ‘n ‘metateks’) dien. So byvoorbeeld vorm
Virgilius se Aeneis ‘n ‘hiperteks’ tot die Odysseus as ‘hipoteks’.

‘n Argeteks verwys na ‘n algemene tekstipe wat as model vir
ander tekste dien, dit wil sé, dit is ‘n Gattung (genre).

Ten slotte is daar die sogenaamde metateks wat ‘n teks soos
byvoorbeeld 'n kommentaar is wat van die Grundtext (‘hipoteks”)
te onderskei is.

Matteus se sekondére tekste

Metateks

Wat die kategorie wat heel laaste genoem is, betref, naamlik die
metateks, word vakkundig algemeen aanvaar dat die Markus—
tradisie as raamwerk vir Matteus gedien het met die toevoeging
van Q-materiaal. Na aanleiding van hierdie aanname ontstaan
die vraag of die Evangelie van Markus as Matteus se hipoteks
(Grundtext) gedien het en of Matteus as ‘n ‘kommentaar’ op
Markus, of as hiperteks daartoe gelees moet word.

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page3of10

Original Research n

9GL# oY

HTS



u Original Research

Article #156
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Van Aarde

Indien 'n mens die Evangelie van Matteus as ‘n hiperteks beskou,
sou dit n geringer mate van onafhanklikheid van Markus
impliseer —‘nopsie wat diebestaande insigte in Matteusnavorsing
nie onderskryf nie. Dit is makliker om die eerste opsie te
verdedig. Hierdie opsie impliseer dat die Evangelie van Matteus
as geheel ‘n metateks is, wat in wese te onderskei is van Markus
as hipoteks en dat Q ‘n interteks is wat in Matteus (en Lukas) as
dié se hipoteks opgeneem is.

Indien 'n mens Matteusas ‘nmetateks (ditwilséas ‘n’kommentaar’
op Markus beskou), kan Matteus se inhoud as kommentaar in
die vorm van 'n onafhanklike narratief beskou word. Hierdie
‘kommentaar’ is gebaseer op n différence tussen Matteus en
Markus ten opsigte van die narratiewe gesigspunt van waaruit
die dissipels in verhouding met Jesus as die Geneser-Messias
geteken word. Hierdie opsie word bevestig deur te let op hoe die
verteller se sienswyse met betrekking tot die interaksie tussen
Jesus en die dissipels aan die een kant en tussen die dissipels en
die skare aan die ander kant in die plot van Matteus as n storie
funksioneer (kyk Van Aarde 2007:416-436).

Gesien vanuit die perspektief van Matteus se gebruik van Q,
is Matteus dus tegelyk hipoteks en metateks. As 'n ander teks wat
Markus vervang, skep Matteus nanalogie tussen Jesus se opdrag
en dié van die dissipels aan die ‘menigtes’. Beide opdragte verskil
duidelik van dié wat in Markus uitgebeeld word. In hierdie sin
dien Matteus as 'n spesifieke tipe ‘kommentaar’ op (dit wil sé 'n
metateks tot) Markus. Laat my my uitleg van Matteus se interaksie
tussen Jesus, die dissipels en die menigtes verduidelik.

In die Evangelie van Markus staan Jesus se kruisdood sentraal.
Nie alleen is Jesus in konflik met die antagoniste, soos
byvoorbeeld die élite van die Israelse volk (insluitende rabbi’s
onder die Fariseérs en priesterhoofde onder die Sadduseérs)
nie, maar ook met die Israelse menigte, ofte wel ‘skare’ (Mark
4:1-2). Onder laasgenoemde sou ‘n mens verwag, sal 'n mens
Jesus se ‘vriende” aantref asook sy familie (Mark 3:20-21, 31-35)
en mede-dorpenaars (Mark 6:1-5). Daar word egter regdeur
Markus verslag gedoen oor die vervreemding wat tot Jesus
se lyding aanleiding gee het en uiteindelik sy dood aan die
kruis (Mark 15:25-41). Markus beklemtoon dat Petrus (Mark
8:29-30), die Twaalf (Mark 9:33) en die seuns van Sebedeus
(Jakobus en Johannes) (Mark 10:35-45) God se bedoeling nie
verstaan nie. Hierteenoor vertel die Evangelie van Matteus dat
God se wil verstaan is, hoewel dit nie noodwendig uitgevoer
is nie. In sy kommentaar op Markus, verander Matteus — om
hierdie boodskap oor te dra — die rolle van beide die dissipels
en die menigte. In Matteus vaar die dissipels daarom beter as
in Markus. Hulle weet wie Jesus is, maar ervaar probleme om
God se wil na te kom soos wat Jesus dit doen. In die storie het
die menigte ‘n indirekte rol. Die dissipels se interaksie met die
menigte illustreer of die dissipels wel Jesus se boodskap van
God se liefde vir alle mense kan betoon, soos Jesus dit gedoen
het. Volgens Matteus is die dissipels veronderstel om Jesus na te
doen, maar hulle toon 'n onvermoé en slaag nie werklik daarin
nie.

Alhoewel Matteus teen die leerstellings van die Fariseérs en
Sadduseérs maan (Matt 16:6), is hy nie n voorstander van n
totale breuk met die gebruike van die Tweede Tempel nie (Matt
17:24-27). Sou hy Markus net so oorgeneem het (kyk bv Mark
7:14-23; 10:1-12) — dit wil sé deur Markus as interteks te reken
en nie as hipoteks nie — sou dit daarop neergekom het dat hy n
breuk met die Israelse kultuur (soos byvoorbeeld in Lev 11 en
Deut 14 en 24:1, 3 weerspieél) voorstaan.

Argeteks

Matteus se tekstuur is verteenwoordigend van die genre (argeteks)
van n diskursief-biografiese evangelietipe en derhalwe is die
narratiewe en argumentatiewe struktuur van hierdie Evangelie
van belang. Markus as Matteus se hipoteks is verteenwoordigend
van die so genoemde biografiese evangelietipe. Die Evangelies

van Tomas en Q is ‘spreuke-’ evangelies en die Protevangelium
van Jakobus is 'n diskursiewe evangelie. Die Epistula
Apostolorum en die Handelinge van Johannes is, soos Matteus,
voorbeelde van die diskursief-biografiese evangelietipe (kyk
Crossan 1998: 31-40).

Begrip van hierdie argeteks hou belangrike heuristiese gevolge
in vir die ontrafeling van Matteus se kommunikasiestrategieé.
Hierdie strategieé¢ word in sy tekstuur so ingewerk dat dit
afwisselend uit diskoers— en biografiese materiaal bestaan.
Die vyf diskoerse van Jesus (Matt 4:23-7:29; 9:36-11:1; 13:1-52;
18:1-19:1; 23:1-25:46) bevat hoofsaaklik materiaal uit Q as n
interteks. Hierdie vyfvoudige verdeling is kenmerkend van
die konsentriese kruiskomposisie van Matteus as n hipoteks
in die lig van die formule in Matteus 7:28-29; 11:1; 13:53; 19:1;
26:1: “En toe Jesus hierdie woorde klaar geuiter het ..."). Hierdie
konsentriese kruisstruktuur is gebaseer op 'n ander formule
van Matteus waarvolgens Matteus in drie hoofdele verdeel
word (Matt 1:1-4:16; Matt 4:17-16:20 en Matt 16:21-28:20), soos
aangedui deur 'n tipiese formule eie aan Matteus: "Van toe af het
Jesus begin om ... " (Matt 4:17; 16:21).

Die vyf redes (Matt 4:23-7:29; 9:36-11:1; 13:1-52; 18:1-19:1;
23:1-25:46) behoort daarom in samehang met die narratiewe
diskoerse (Matt 1:1-4:22; 8:1-9:35; 11:2-12:50; 13:53-17:27;
19:2-22:46; 26:1-28:20) — wat daarnaas en daartussenin verskyn
— beskou te word. Hierdie kombinasie skep die analogie tussen
Jesus se sending en dié van die dissipels. Elke narratiewe diskoers
sluit op 'n assosiatiewe wyse aan by die rede wat daarop volg
en wat die spiraal na die volgende narratiewe diskoers voortsit
en waaruit die integrasie van Jesus se opdrag en dié van die
dissipels voortspruit. Beide die dissipels (Matt 5:1; 9:37; 10:1;
13:10; 18:1; 23:1) en die Israelse menigte (Matt 4:23-51b; 9:35 e
v ; 13:2 e v; 18:2; 23:1) is aanwesig by die aanvang van elkeen
van Jesus se toesprake. Hierdie vyf toesprake is op die dissipels
gerig en is van besondere relevansie vir die verhouding tussen
die dissipels en die Israelse menigte.

Hiperteks as 'n kommunikasiestrategie op 'n
konkrete vlak

Hierbo het ek daarop gewys dat die begrip hiperteks verwys na
'n tipe teks wat geskep is deur op 'n ‘basisteks’ staat te maak. In
die geval van Matteus is die Evangelie van Markus die basisteks.
Soos egter reeds opgemerk, het Matteus as 'n onafhanklike
narratief met 'n outonome sienswyse ontwikkel. 'n Oorweging
van Matteus as 'n hiperteks behels dus 'n besinning van die
dominante kommunikasiestrategie wat in Matteus se storie
gebruik is deur dit noukeurig met die strategie in Markus se
storie te vergelyk.

Volgens my interpretasie is Matteus se narratief gefokus op God
wat Jesus gestuur het om Israel te red, soos wat 'n Josua—figuur
uit Egipte as Moses se opvolger gekom het. Dit wil sé, die
Josua-storie dien inderdaad as Matteus se hiperteks. Dit beteken
egter nie dat die boek van Josua as 'n bepaalde teks in die
Hebreeuse Bybel of in enige ander teks waarin die Josua—figuur
van die Ou Testament die protagonis is, as eksplisiete interteks vir
die outeur wat vir die Evangelie van Matteus verantwoordelik
was, gedien het nie.

Vanuit 'n ander perspektief gesien, verwys die term hiperteks
na iets soortgelyk as waarna J-F. Lyotard (1989:131) as 'n ‘groot
storie’ (='big story’) verwys, maar nie in die sin van 'n ‘incredulity
toward metanarratives’ ( dit wil sé ‘grand narratives”) soos
wat Lyotard (1984:xxiv) (vgl Thiselton 2006:670-671) dit in n
postmoderne konteks bestempel nie. Indien die Josua-storie in
die Hebreeuse Bybel die ‘big story” sou wees waarop die outeur
van Matteus staat gemaak het, sou sy Jesus-storie, soos Lyotard
dit sien, 'n ‘little story” wees. Gesien vanuit die perspektief van
so n postmoderne argument, handel Matteus se ‘little story” oor
die man Josua aan wie Maria in die Judese stad van Bethlehem
geboorte geskenk het.

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 10

http://www.hts.org.za



Intertekstualiteit — ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

Gina Hens-Piazza (2000:164) haal Lyotard (1989:131) aan wat
hom teoreties soos volg oor die begrip ‘little story’ uitdruk:
“You make up little stories. Or even segments of little stories,
listen to them, transmit them, and act them out when the time
is right.” Hens-Piazza wil dan weet waarom die keuse op die
term ‘little story” geval het. Die antwoord daarop vind sy in
Lyotard (1989:132-133, 134) se verduideliking: ‘Because they are
short, because they are not extracts from some great history, and
because they are difficult to fit into any great history ... History
consists of a swarm of narratives, narratives that are passed on,
made up, listened to and acted out; the people do not exist as a
subject ...” (my beklemtoning).

In hierdie geval bedoel Lyotard met die term geskiedenis die
geskiedenis van die ‘dominante Westerse diskoers’ (reigning
Western discourse). Ten tye van die aanvang van die Christelike
jaartelling was die verwagting van 'n apokaliptiese verlosser
wat God se volk op 'n Josua-Moses wyse sou bevry, die ‘big
story” in Israel se geskiedenis. Die inwoners van Palestina was
nie as ‘menswaardige subjekte’ in die groot narratief van die
Pax Romana geag nie. Hulle was uitgebuit en van hulle land af
gedwing — en gedagtig aan hoe hulle eie leiers (onder beide die
Sadduseérs as die Fariseérs) met invloedryke indiwidue wie
se mag deur Rome afgedwing is, meegewerk het, was hulle
metafores gesien soos ‘verlore skape sonder nherder’. Aangesien
hulle 'n volk was wat nie as ‘menswaardige subjek” bestaan het
nie, sou hulle stemme en stories nie gehoor gewees het nie, was
dit nie vir 'n outeur, wat in sy eie woorde in Matteus 13:52, soos
'n ‘skrifgeleerde wat ‘n leerling word in die koninkryk van die
hemel” en sy ‘klein storie” in die lig van Israel se geskiedenis
vertel het nie. Soos Lyotard (1989:134) dit sien, is dit ‘a mass of
thousands of little stories that are [at] once futile and serious,
that are sometimes attracted together to form bigger stories, and
which sometimes disintegrate into drifting elements.”

Matteus se narratief is dus nie 'n ‘klein storie” in die sin dat
dit die Josua-storie as 'n ‘metanarratief’ dekonstrueer nie.
'n Ander tipe geskiedenis het die metanarratief in Matteus se
tyd gevorm. Matteus se narratief oor die ‘nuut-gebore Josua’
(=Jesus) dekonstrueer die koalisie tussen eerste—eeuse Romeinse
imperialisme en die Fariseisme as die groot ‘metanarratief’ (grand
narrative) van daardie tyd. In sodanige konteks funksioneer die
Josua-Moses storie as 'n hiperteks. Dit het die sosiaal-kulturele
konteks gevorm waarbinne die eerste-eeuse Farisese ‘rabbinaat’
(wat toe maar nog net in kinderskoene gestaan het) vanuit die
ruimtes van sinagoges op Galilese en Siriese grondgebied begin
het om met die Romeinse Ryk mee te werk.

Teen die agtergrond hiervan en te midde van 'n sodanige grand
narrative, handel Matteus se ‘kontranarratief’ oor 'n ander Josua-
Moses — een wat uit Bethlehem, en nie uit die ‘koninklike stad”
Jerusalem (Matt 2:4-6) kom nie. So beskou, vorm Matteus se
storie 'n ander [ittle story waarin die Josua-Moses metanarratief
die hiperteks vorm. Sodanige hiperteks kom in talle tekste voor.
Hierdie tekste kan as ‘intertekste’ vir mekaar beskou word,
maar dit beteken nie dat die een doelbewus in die ander
opgeneem word of dat die een op die ander sinspeel nie.
Ander ‘intertekstuele’ motiewe wat ook kulturele beelde of
idees in gemeen het, kom ook voor sonder dat dit bewustelik
uit 'n spesifieke teks aangehaal is of daarop gesinspeel word.
Hulle kom voor in ander dokumente uit dieselfde tyd wat wel
tekstueel verwant is. In Matteus is die Josef-tradisie 'n sprekende
voorbeeld.?

2.Dit kom onder andere voor in die Testamente van die Twaalf Patriarge (bv T Benja-
min 4:2; 4:4d; T Sebulon 6:5; 7:3f; T Gad 2:1; 2:3-4; 4:1-2; 6:3—4, 7 (vgl Hollander
1981; Sklar 1996; Zerbe 1993; Argyle 1951-2:256-258) en in die roman Josef en
Asenat (0 a JosAs [Ph] 15:7-8; JosAs 17:9 [B]). Matteus maak van hierdie tradisie
gebruik in sy uitbeelding van Maria se eggenoot en ook dié van Jesus (kyk Van
Aarde 2000:1-21). Alhoewel Asenat se maagdelikheid nie in die Genesis—weerga-
we vermeld word nie (Gen 41:45, 50), was beide die aard van Josef se huwelik
met Asenat en haar maagdelikheid welbekend as algemene literére motiewe in die
eerste eeu van die Christelike era (kyk Pilonenko 1968; Standartinger 1994:311;
1996:309; Burchard 1965:311). So byvoorbeeld verwys Josefus (JA ii, 9), 'n parallel
met Josef en Asenat, na hulle ‘most distinguished marriage’ en na Asenat se maag-
delikheid (vgl Chesnutt 1996:286). Dit is derhalwe van belang om daarvan

Matteus se voorstelling van die Josua-motief word omskep in 'n
storie wat oor 'n keuse van leierskap handel. Hierdie keuse word
gekonkretiseer in die uitoefening van twee keuses onderskeidelik:
6f die mense gee erkenning aan Iésous (‘Josua’) as die Dawidiese
Messias wat deur God opdrag gegee is om die ganse Israel van
hulle sondes te red (soz6); 6f hulle maak hierdie Iesous (‘Josua’)
dood en laat hulle afstammelinge mede—verantwoordelik hou
vir sy bloed (Matt 27:25). Diegene wat getrou bly aan die ‘wet
van die Messias’, naamlik die ‘evangelie van die koninkryk van
die hemel’, sal gedurende die hele tydspan van die mensheid
se geskiedenis in die teenwoordigheid van God-met-ons (Matt
28:16-20) leef.

Hiperteks as 'n kommunikasiestrategie op 'n
abstrakte vlak

As deel van ons besinning oor die ‘stemme’” waaruit Matteus
se ‘ensiklopedie’ bestaan, is dit nodig dat ons op die teks se
bedoelde geaddresseerdes (die Erstleser) fokus. Eksegete dateer
en lokaliseer Matteus gewoonlik as ‘n diskoers wat in Antiogié
ontstaan het voor die einde van die eerste eeu nC —soos Douglas
R.A. Hare (1993:2) Antiogié bedoel wanneer hy sé: ‘where he
wrote for a church that contained Christian Jews but that was
already largely Gentile Christian in composition.” Verskillende
moontlike scenario’s van kontekste waarbinne die ‘eerste lesers’
die teks kon gelees of gehoor het, is al voorgestel. Sodanige
leesscenario kan ook as 'n tipe hiperteks beskou word, nie in die
konkrete sin van die woord nie, maar op 'n abstrakte vlak.

Vir talle eksegete van 'n vorige generasie’ het die konsep
Heilsgeschichte (‘"heilsgeskiedenis’) 'n hiperteks daargestel wat
selfs op 'n meer abstrakte vlak 1& as om Matteus in die die
konteks van die eerste—eeuse Antiogié te lees (kyk byvoorbeeld
Hagner 2003:193-208; vgl. Carter 2000a:14, 17-29, 36—43; 2001:
9-53; 2005:143). Dit wil voorkom asof Conzelmann (1960:34)
se teorie van die ‘heilshistoriese” benadering tot die Evangelie
van Lukas hierdie Matteus-navorsers, wat binne die raamwerk
van ‘n ‘ouer’ redaksioneel-kritiese paradigma gewerk het*
beinvloed het. Volgens hierdie teorie word heilsgeskiedenis in
drie tydperke verdeel (kyk Howell 1990:59-77), wat duidelik
onderskei kan word as die era van Israel, die era van Jesus en die
era van die kerk.

Myns insiens het ‘heilsgeskeidenis’ (Heilsgeschichte) as 'n tipe
leesstrategie gedien om Matteus te interpreteer vanuit Paulus
se perspektief (of eerder: vanuit ‘n Lutherse perspektief) van 'n
indikatiewe-imperatiewe verhouding. Met hierdie eksegetiese
strategie is die paradoks tussen die sogenaamde “partikuliere” en
die ‘universele” agtergrond van Matteus® probeer verduidelik.

kennis te neem dat die ‘biblical Joseph’s relationship with his brothers emerges
as that part of the story which is most similar to Josephus’ own life’ (vgl Jos, JA ii,
16 met Jos, Vit 314, 306, 333, 389, 353) (kyk Maren Niehoff se werk, The figure
of Joseph in Post-biblical Literature: For one reason or another, Joseph seems
to represent for each narrator a certain /dealtyp’ [Niehoff 1992:106]). Vir moontlike
Christelike interpolasies in die Testamente van die Twaalf Patriarge, kyk veral
De Jonge (1975:96-110); en ten opsigte van Josef en Asenat, kyk Price (1997).
Anders as De Jonge sal Hollander (1981:10) argumenteer dat die Testamente
beslis nie 'n ‘Christelike komposisie’ is nie. Alhoewel ek grootliks met Hollander
saamstem, beteken dit nie dat ek enigsins enige Christelike interpolasie ontken
nie. Die verwysing in die Testament van Josef na die ‘lam van God’ gebore uit 'n
maagd en wat ‘die sonde van die wéreld wegneem'’ is in alle waarskynlikheid so 'n
interpolasie. Hierdie argumente is die onderwerp van komplekse debatte rakende
intra—kanonieke verwantskappe, die volgorde van passasies as die resultaat van
redaksionele aktiwiteit, moontlike en minder moontlike hipoteses aangaande die
datering van dokumente, die ‘clustering’ van ‘kanoniese’ literatuurgroepe en die
lokaliteite van hierdie dokumente se gehore en dokumentkorpusse ensovoorts.

3.Eksegete van ‘n vorige generasie wat voorstaanders van die ‘heilshistoriese’ bena-
dering was, is onder andere G. Barth (1961), W. Trilling (1964), G. Strecker (1966),
R. Walker (1967), J.D. Kingsbury (1973) en H. Frankemolle (1974). Vanuit 'n teolo-
giese perspektief kan aangevoer word dat hierdie benadering tot 'n mindere mate
gefokus was op die karakters in Matteus se diskoers as wat dit geinteresseerd was
in die 'kerk’ se verhouding tot God en dat dit vrae gestel het oor ‘n spanning tussen
‘genade en wet’, ‘oordeel en vergiffenis’, en ‘geloof en werke’.

4 Hierdie siening het tot sekere verskille onder teoloé aanleiding gegee, maar daar
was konsensus daaromtrent onder teoloé soos G. Strecker (1962), W. Trilling (1964)
en R. Walker (1967).

5.Strecker (1962:45-49, 184-88) het geglo dat die uitstel van die paroesie die be-

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page5of10

Original Research n

9GL# oY

HTS H



u Original Research

Article #156
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Van Aarde

Alhoewel beide Strecker (1963) en Walker (1967) deur
Conzelmann se studie van Lukas se heilsgeskiedenis beinvloed
is, verskil hulle ten opsigte van die fyner detail. Hulle is dit egter
eens dat drie fases in Matteus se heilsgeskiedenis onderskei kan
word: die voorgeskiedenis van die Messias (beginnende met
Abraham), die geskiedenis van Israel se opdrag (insluitend die
bediening van Johannes die Doper as die voorganger van die
Messias en met Jesus as die sentrale punt) en die geskiedenis
van die heidensending (beginnende met Jesus se kruisiging en
opstanding en wat tot die dag van God se finale oordeel strek).

Die heilsgeskiedenisbenadering het egter nie die breé¢ groep
van Matteus—navorsers oortuig nie. Volgens hierdie benadering
word die geskiedenis van Israel met dié van die kerk vervang.
So iets gebeur egter nie in Matteus nie (kyk onder andere Sim
1995: 243-243, 44; 1998:243-43, 46; teenoor Luz 2005: 631). Die
wending (wat ‘tyd” betref) wat ingetree het, beteken nie n
skeiding tussen die geskiedenis van Israel en dié van die kerk
nie. Die geskiedenis van Jesus en die kerk is onafskeidelik deel
van Israel se geskiedenis — in Matteus (1:1) se eie woorde: biblos
geneseds Iesou Christou (kyk Van Aarde 1998:16-28).

‘n Ander hiperteks op n hoogs abstrakte vlak, is die sogenaamde
eindtyd apokaliptiese benadering.® Dit is in hierdie verband
belangrik om in ag te neem dat apokaliptisisme sonder n
geloof in die opstanding uit die dood, ondenkbaar is. Ek vind
dit daarom ook hoogs waarskynlik dat Ernst Kasemann ([1960]
1969:82-107)" se standpunt reg is dat dit die reaksie op Jesus se
dood deur die vroegste Jesus—groep in Jerusalem was wat tot
die oorsprong van die ‘Christelike teologie” aanleiding gegee
het (kyk Van Aarde 1999:795-826; 2002:118-142; 2004:711-738).
Ek is egter nie oortuig deur Sim (1989, 1996, 1998, 2002) — om
my eie terminologie wat aan die begin van hierdie artikel
uiteengesit is te gebruik — dat Matteus se hiperteks getuig van
‘n konflik tussen charismatiese volgelinge van Jesus, wat
geweier het om te hou by die Mosaiese of Talmoediese wet en
die apokalipties-georiénteerde volgelinge van Jesus. Matteus en
Paulus verteenwoordig, in die woorde van Mohrlang (1984:131),
‘two examples of how the early Christian community perceived
Jesus to provide a new basis for ethical living’.

langrikste kwessie by die verstaan van die heilsgeskiedeniskonsep in Matteus is.
Matteus het, om die waarheid te sé, 'n lewe van Jesus daargestel wat van eska-
tologiese relevansie is met betrekking tot die voorgeskrewe weg van regverdigheid
in die heilsgeskiedenis. Volgens Meier (1975:203-215) was dit Matteus se bedoe-
ling om 'n heilshistoriese skema met nasionale (Israel) en geografiese afbakening
daar te stel (Matt 10:5-6; 15:24, 28). Daarteenoor het Hummel (1966:25) daarop
gewys dat die belangrikste punt dit is dat Jesus redding vir heidene verkondig het
(soos onder andere aan die offisier in Matt 8:5-13 of die Kanaanitiese vrou in Matt
15:21-28). Dit is daarom dat Meier (1975:205) van mening is dat Matteus ‘con-
sciously draws up a schema of salvation history which widens the geographical
and national restrictions of Jesus’ public ministry into a universal mission (mission
to the Gentile) after the death resurrection.” Strecker (1966:87) het dieselfde siening
gehuldig as Kingsbury (1973:470), wat onder Matteus—navorsers bekend staan vir
sy sogenaamde heilshistoriese beklemtoning wat op die sogenaamde ‘tydsformule’
in Matteus 3:1 en 24:19, 22, 29 gebaseer is (Kingsbury 1973:470). Volgens Kings-
bury is daar 'n eksklusief eskatalogiese konnotasie wat verwys na ‘that period of
time which precedes the consummation of the age and the return of Jesus, Son of
Man’ aan hierdie tydformule verbonde. In een van sy ander studies stel Kingsbury
(1977:83-84) dit soos volg: ‘... Matthew, as 11:13 indicates, sees the law and the
prophets, the entire [Old Testament], as ‘prophesying’, as pointing forward, to the
events that mark the eschatological age of salvation.’

6.Proponente van hierdie benadering sluit L. Cope (1989), D. Hagner (1985:53-82;
1994:49-71) en D.C. Sim (1993: 3—12; 1996) in. Sim (1998) verskil egter van teoloé
soos Hagner (1993, 1995) oor kwessies soos of Matteus se gemeenskap al reeds
met formatiewe Judaisme gebreek het en of die breuk tussen ‘sinagoge’ en ‘kerk’
al voltooi was. Vir Matteus en die ‘eerste lesers’ van sy geloofsgemeenksap was
‘the separation of Israel into a majority hostile to Jesus and a minority consisting of
disciples of Jesus is definitive. At the very latest since the Jewish War they were no
longer living in the land of Israel but in Gentile Syria. In Syria, their own mission was
the proclamation of the commandments of Christ to the Gentiles under the signature
of the universal mission command of the risen Lord’ (Luz 2005:631).

7.Wat ‘apokaliptisisme’ betref, wys Késemann daarop dat Matteus brokkies bevat wat
nie in die ander evangelies voorkom nie en wat ons help om die Christelike oor-
sprong te rekonstrueer. By wyse van aanhalings uit die Hebreeuse Bybel (bv Matt
7:22-23; 23:8-10; 5:19), dui hy aan dat daar 'n geskiedenis agter die tekste skuil
waarin daar duidelike spanning is wat uit ‘teologiese’ verskille met betrekking tot
Jesus se dood voortspruit. Dit is egter moeilik om 'n histories—kritiese rekonstruksie
van hierdie ‘reaksie’ (kyk Késemann 1969:82) te maak, omdat daar slegs fragmente
oor die eerste Jesus—groep in Handelinge tot ons beskikking is. As gevolg van al die
verskillende brokstukkies van die mosaiek, het ons 'n duidelike beeld van presies
wat hierdie vroegste ‘teologie’ behels het.

In dieselfde trant verwys Wim Weren (1979) in sy doktorale
proefskrif oor Matteus se eskatologie na Matteus se
de-apokaliptiserende  tendens  (Entgeschichtlichung  der
Eschatolologie).* Deur weg te doen met die tipiese dualisme
wat in apokaliptisisme tussen n huidige wanhopige tyd en 'n
naderende tyd van verlossing voorkom, het Matteus die aandag
hergefokus op die etiek van die versorging van die armstes
onder die armes (vgl Matt 25:45), na wie Weren in die titel van
sy boek as ‘de broeders van de Mensenzoon’ verwys. Hulle was
die objek van beide Jesus se opdrag en dié van die dissipels (kyk
Van Aarde 2007; vgl Weren 1979:188).” Weren (1979:190) kom
dus tot die slotsom dat die eindtyd in Matteus as 'n deurlopende
teenswoordige perspektief funksioneer waarvolgens die lesers
uitgedaag word om nie met hulle onmiddellike, konkrete
omstandighede vrede te maak nie, maar om dit eerder deur
konkrete aksie die hoof te bied. Eskatologiese uitsprake is dus
etiese appelle.’ Dit kom eksplisiet in die Onse Vader voor in
die versoek dat God se koninkryk mag kom, gevolg deur die
frase ‘op aarde soos in die hemel” (vgl Weren 1979: 190). Volgens
Weren (1979:188) kan Matteus egter nie as ‘n ‘apocalypticist’
gereken word nie. Die rede daarvoor is dat Matteus nie sy
lesers sien as mense wie se etiek op passiwiteit sou dui omdat
hulle slegs op die eindtyd wag wanneer hierdie onregverdige
aion deur God se oordeelsdaad van vergelding (waardeur die
regverdiges gewreek sal word) vervang sal word nie.

'n Beduidende siening wat besonder betekenisvol is by die
beskouing van Matteus se hiperteks op so 'n abstrakte vlak, is
een wat onlangs deur veral Warren Carter (2000b, 2001, 2005,
2007, 2008) voorgestaan word.!! Carter verwerp die gedagte dat
verlossing bloot 'n ‘spirituele’ aangeleentheid is en nie ook n
sosiale een nie. In die eerste—eeuse Mediterreense kultuur het
politiek en ekonomie 'n integrale deel van kultiese lewe gevorm.
Die ‘heilshistoriese’ benadering is 'n sprekende voorbeeld
van n anachronistiese interpretasie wat neig om die vertikale
en horisontale dimensies van verlossing van mekaar te skei.
Volgens Carter was Jesus (as Josua die verlosser) n politieke
figuur wat mense van politieke onderdrukking bevry het. Om
aan te voer dat Jesus nie 'n politieke Messias was soos wat van
die seun van Dawid verwag is nie, het n cliché geword. Carter
beklemtoon dat Jesus, as basileus (='koning’) die alternatief vir
die keiser as verlosser van die volk was. Hy gee toe dat die leiers
van Israel Jesus se opponente was, maar slegs insoverre dit hulle
medewerking met Rome betref.

DIE ENSIKLOPEDIE VAN SOZO IN MATTEUS

Gesien vanuit die perspektief van Jonathan Culler (2001:103)
se insig, naamlik dat intertekstualiteit betrekking het op n
werk se ‘participation in the discursive space of culture’, vind
die uitbeelding van die Israelse elite wat met Rome geheul het,
weerklank in Matteus se narratief. Hierdie ‘discursive space of
culture’ vorm 'n ‘ensiklopedie” in terme waarvan Matteus se
oortuiging dat Jesus verlos, begryp behoort te word.

In Matteus se storie staan die protagonis Jesus as basileus
(='koning’) teenoor die keiser. Die kontras is geleé in die wyse
hoe Jesus gered het teenoor hoe die keiser as ‘verlosser’ sotér
/5020 opgetree het. Jesus se benadering was dié van 'n herder

8.Weren (1979:188 nota 16, 236) verwys onder andere na die werk van Sand
(1972-3).

9.In my artikel ‘Jesus’ mission to all of Israel emplotted in Matthew’s story’ (Van Aarde
2007:416-436), het ek geargumenteer dat alhoewel die ‘menigte’ en die ‘heidene’
nie die dieselfde karakterrolle in Matteus se plot vervul nie, beide groepe gesament-
lik as die objek van Jesus se missie en dié van die dissipels in die post-Pase peri-
ode dien. Hierdie siening betwis die argument dat daar 'n diskontinuiteit tussen die
‘Israelse menigte’ as objek van Jesus se opdrag en die heidene as die objek van die
dissipels se sending op post-Pase vlak is. Die sending waarna in beide Matteus 10
en Matteus 28:16-20 verwys word, sinspeel myns insiens op die opdrag aan Jesus
se twaalf dissipels met betrekking tot die ‘verlore skape van Israel’.

10"... in de redactie van Matthels kan worden aangemerkt, dat hij eschatologische
uitspraken verbind met concrete appéls’ (Weren 1979:190).

11.Kyk ook The Gospel of Matthew in its Roman Imperial context, onder redaksie
van John Riches & David C. Sim (2005).

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 10

http://www.hts.org.za



Intertekstualiteit — ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

wat vir sy skape omgee, terwyl die keiser die mense van wie hy
lojaliteit geéis het, uitgebuit het. Daar was geen genade (eleos /
dikaiosuné) nie. Jesus, die hoofkarakter in die narratief, is deur
Romeinse owerhede op tipies Romeinse teregstellingswyse
doodgemaak.

Jesus het ‘God se ryk’ (basileia) verkondig. Aangesien die wéreld
in die eerste eeu deur die Romeinse Ryk oorheers is, sou die
betekenis van die woord basileia op hierdie Ryk dui. Die basileia
van God sou die Romeinse Ryk direk opponeer. Matteus beeld
die leiers van Israel as bondgenote van Rome uit. God het die
leiers van Israel as bondgenote van Rome gestraf deur, ironies
genoeg, Rome as instrument te gebruik om Jerusalem te verwoes
(Matt 22:7).12

Deur hoofsaaklik Markus as sy hipoteks en Q as 'n interteks te
gebruik, het Matteus — as 'n metateks tot Markus — die Jesus-
storie teen die agtergrond van 'n bepaalde hiperteks, naamlik
die Josua-storie oorvertel. Die konteks van hierdie hiperteks kan
as n proses en n geestelike ingesteldheid beskryf word. Die
proses was dié van die sogenaamde skeiding tussen sinagoge
en die kerk wat na die verwoesting van die tempel in Jerusalem
in 70 nC ingetree het. Die geestelike ingesteldheid was dié
van 'n apokaliptisisme wat Matteus van Markus en ('n latere
weergawe) van Q (kyk Kloppenborg 2000:256) oorgeneem het.
Die apokaliptiese verwagting was dat hierdie wéreld in die finale
ryk van God omskep sou word. Volgens een bepaalde profetiese
tradisie (die sogenaamde idee van die nasies se pelgrimstog
na die Sionberg),"” sou die nuwe era aanbreek wanneer Israel
se messias as die Seun van die Mens in Jerusalem openbaar
sou word en wat daartoe aanleiding sou gee dat die nasies na
Jerusalem sal kom om by die verenigde Israel aan te sluit.

Verskeie eksegete'* is oortuig dat Matteus met die Jesus—groep
in Jerusalem gekonformeer het. Die ‘twaalf apostels’
verteenwoordig vir Matteus die herstelde Israel. Volgens die
evangelis (kykMatt19:28), verkry die twaalf dissipelsas’‘geneesde
genesers’ geregtigheid (kri/nontej) vir die twaalf stamme van
Israel (vgl Horsley 1987:201-207) teen die agtergrond van die
profetiese idee van 'n pelgirmstog van ‘alle nasies’ na die nuwe
Jerusalem’. Die ganse Israel (panta ta ethné) vorm die ekklesia (die
‘Christelike” kultus) teenoor die sunagoge (die tempelkultus).

Anders as die opinie van ander Matteus-navorsers waarna ek
vroeér in die artikel verwys het, is ek van mening dat Matteus
se herkoms nie in Antiogié gesoek behoort te word nie, maar
wel van iewers in die noorde van Galilea en die suide van
Sirié nd 70 nC (vgl die uitdrukking ‘Galilea van die heidene’
in Matt 4:15). In hierdie streek het konflik geheers tussen die
skrifgeleerde (grammateus) Matteus en dorpskrifgeleerdes,
wat besig was om die eerste fase van 'n Fariseistiese rabbinaat
te vestig.”® Die Evangelie van Matteus kon dus — soos Q (vgl

12.In drie hoofstukke oorheers die instrumente van Rome die toneel: die kliéntkonings
Herodes die Grote (Matt 2) en sy seun Herodes Antipas (Matt 14), en die Romeinse
goewerneur, Pontius Pilatus (Matt 27). By twee geleenthede gee Jesus opdrag aan
die volk om hulle belasting te betaal. In hierdie perikope gee Jesus uitdrukking aan
sy visie dat God groter is as die mag van Rome (Matt 17:24-27; Matt 22:15-22).

13.By, Matt 8:11 e v /Luk 13:28 e v; Sag 2:11; Targum op Jes 2:2b; 2 Esra 13:49; 2
Barug 72:3-6.

14.Kyk, byvoorbeeld Kasemann ([1960] 1969:83, 86) en Hengel (1995:155, 158,
167, 181). Hengel (1995:83, 86) stel dit soos volg: ‘In early Christianity analogous
ideas are supposed in Matt. 19:28 = Luke 22:30; 1 Cor. 6:2f. and Rev. 20:4ff. More
significant was the parallel tradition that the son of man/messiah as representa-
tive and saviour of the true people of God is given the authority to judge; this is
documented in the Similitudes of 1 Enoch and in particular in the teaching of Jesus
and in earliest Christianity including Matt. 25:31ff. ... [A]pparently dependent upon
the language of the Similitudes ... [Matthew — 19:28; 25:31] ... twice mentioned
that the Son of Man ‘sits on the throne of his glory’ and the twelve disciples as
the followers of Jesus become his college of associate judges ...." Aldus Hengel
(1995:173), ‘in particular the motif of sessio ad dexteram was material common
to early Christian congregations, whether in Corinth, Antioch or Rome, and in my
opinion demonstrates incontestably that they go back to earliest Jesus group in
Jerusalem congregation.’

15.Kyk ook Schlatter ([1933] 1963), wat van mening is dat daardie Matteus waarskynlik
'n ‘etiese rigoris’ was en ‘n verteenwoordiger van die vroegste ‘Christelike
rabbinaat’.

Horsley 1999:145-46, 193-94) — gesien word as die produk van
skrifgeleerde-aktiwiteit in die konteks van die heropbou van
dorpe na die Judese-Romeinse oorlog en die verwoesting van
die tempel in Jerusalem. Sterk aanduiding bestaan dat hierdie
dorpsgemeenskappe gesukkel het om die verlies van Jerusalem
en die tempel te verwerk.

Aangesien die ‘stad van God’ nie meer bestaan het nie,
moes hulle God se teenwoordigheid in die omgewing van
dorpsgemeenskappe vind.'® Hier het konflik geheers tussen
twee groepe skrifgeleerdes: die volgelinge van Jesus, wat hom as
messias erken het en ander Israeliete wat die tradisionele siening
van die messias gehandhaaf het.

Die konflik het rondom die interpretasie van die Tora gesentreer:
Jesus kon gesien word as die nuwe Moses wat die Tora vervul
het, teenoor 'n tradisionele Mosaiese siening soos wat dit
deur die tempelkultus gereguleer is. Te midde van Romeinse
uitbuiting was skrifgeleerdes betrokke by die heropbou van die
dorpslewe. Die skrifgeleerdes in die sinagoges het 'n probleem
daarmee gehad datJesus as die ‘geneser- seun van Dawid’ beskou
is. Hulle kon nie aanvaar dat hy Israel se nuwe Moses was nie.
Hulle kon nie verstaan dat Jesus ‘die tempel kon vervang’ nie,
siende dat Jesus weg gedoen het met die reinheidsregulasies,
soos wat geblyk het uit sy genesingsdaad op die Sabbatdag
(Matt 12:1-32).

By wyse van 'n parateks verwys Matteus implisiet na die bedoelde
skrywer van sy diskoers as 'n skrifgeleerde (grammateus) wat n
dissipel van die koninkryk van die hemel (Matt 13:52) geword
het en wie se agtergrond Jerusalem en die leierskonflik daar
was. Die outeur dra ‘bagasie’ met hom saam wat bestaan het uit
oortuigings wat die vroegste Jesus-groep in Jerusalem gehuldig
het voordat Jakobus (Jesus se broer) begin het om hierdie kultiese
groep te oorheers.

'n Aantal kenmerke, soos wat vervolgens bespreek sal
word, onthul Matteus se sienswyse en het n invloed op die
‘ensiklopediese eggo’s’ agter die Josua-storie as Matteus se
hiperteks.

DIE TERM SOZO EN DIE ‘INTERTEKSTE’ VAN
HIERDIE BEGRIP

Aan die begin van die evangelie (Matt 1:21c), word die naam
‘Jesus’ gekoppel aan Jesus se roeping as die verlosser wat die
volk van Israel van hulle sondes (hamartion) sal verlos (sdsei).
Die aanwesigheid van die woord biblos in Matteus 1:21 — wat
hier die rol van ‘n titelopskrif vervul — is dus een van Matteus
se mees kenmerkende paratekste. Vir Matteus is die naam ‘Jesus’
nie sommer n gewone benaming nie. In Markus het mense
soos Bartimeus en die twee mans wat deur bose geeste gevul
was, hom ‘Jesus’ genoem (Mark 1:24, 5:7; 10:47), maar nie in
Matteus (Matt 8:29; 20:30) nie. In Matteus, het die twee geneesde
blindes, omdat hulle Jesus as die Dawidiese Messias erken het,
gesien waaroor God se redding werklik gaan (Matt 20:30) en die
besetenes in Gadara het in die openbaar verklaar dat God Israel
deur Jesus, God se seun (Matt 8:29), genees.

Matteus se beskouing van Jesus se geboorte is analoog aan
Moses se wondergeboorte in Josefus se Antiquitates (2.205-206,
210-211,215-216) en Pseudo-Filo se Liber Antiquitatum Biblicarum

16.Die Jesus—beweging in Galilea en die werk van die vroeé post—70 nC rabbi’s, na
wie Horsley (1996:181-84) verwys as die ‘earlier scribes and sages’, kan gesien
word as 'n ‘revitalization of village communities’. Nadat die tempel verwoes is, het
Fariseér—skrifgeleerdes hulleself in plekke soos Jamnia (in Judea), Galilea en
Sirié geherorganiseer. Daar het hulle gepoog om die ou waardesisteme van die
tempel, veral regulasies met betrekking tot die hiérargie in die samelewing en die
reinheidsideologie van die tempel in dorpshuishoudings te dupliseer. 'n Soortgelyke
aktiwiteit om 'n heropbou van dorpsgemeenskappe te bewerkstellig, word ook
onder die Jesus—groepe gevind. Die waardesisteem wat hulle geimplimenteer
het, was gebaseer op die alternatiewe manier waarop Jesus die Tora verstaan
het. Die verskil in waardesisteme en belange het tot konflik tussen die Fariseér—
skrifgeleerdes en skrifgeleerdes in die geledere van Jesus se volgeling aanleiding
gegee.

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page7of10

Original Research n

9GL# oY

HTS



u Original Research

Article #156
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Van Aarde

(9:1-10), wat tussen 70 en 100 nC dateer. Die uitdrukking om
Israel te ‘bevry” het in die ‘latere’” Rabbynse tradisie (in Meg
14.2 byvoorbeeld) betrekking op Miriam se verwysing na haar
moeder Jogabed wat geboorte aan die toekomstige verlosser
(Moses) sou skenk (‘My moeder sal n seun [Moses] baar
wat sal bevry.’] Hierdie uitdrukking sinspeel op die woord
‘Josua” in Num 3:17. Ander dokumente verwys ook na hierdie
Moses-tradisie en vir Matteus dien dit soms eksplisiet en by
ander geleenthede weer implisiet as intertekste (vgl. onder andere
Bloch 1954:210-285; [1955] 1978:94-227; Crossan 1968:119-135;
1986:18-27; 2003:663-691).

Die werkwoordstam van die Hebreeuse woord is jasha“. Hierdie
woord se hiphil word in 'n aantal Ou-Testamentiese tekste
(Rigt 6:36; 1 Sam 10:19; 11:13; 14:39; Sag 8:7; Ps 7:11; 17:7) as 'n
substantiewe deelwoord, moshiah, gebruik. Op hierdie plekke
beteken die substantiewe deelwoord ‘helper’ (=verlosser).
Hierdie betekenis van moshia herinner aan die naam van Moses
en is 'n woordspeling (paronomasia) op die deelwoord messiah
/ masiah.

Messias het die technicus terminus vir die ‘gesalfde seun van
Dawid’ (of Dawid se seun) as die koning oor die ganse Israel
(2 Sam 5:1-3) geword. In Ps 118:25 is daar 'n voorbeeld van so
'n woordspeling tussen moshia (=Moses) en messias (=seun van
Dawid) wat in die Griekse uitdrukking ‘hoshiah na’ voorkom. In
Matteus 21:9 siteer die evangelis onder andere Psalm 118:25-26:
‘Hosanna vir die seun van David.

Wat bedoel word om Jesus ‘geneser-messias’ te noem, word
duidelik wanneer ander passasies waarin die woord s6zo in
Matteus voorkom, bestudeer word.

Die ‘ensiklopediese eggo’s” vir die stilmaak van die storm
in Matteus 8:18-27 is die antieke Nabye Oosterse idee dat die
see (veral n storm ter see) die magte van chaos en die bose
teenoor God simboliseer. Hierdie episode in Matteus is gesetel
in Psalm 107:23-30 as interteks. Deur aan te toon dat Jesus mag
oor die see het, doen Jesus wat God volgens Psalms 74:13-14 en
89:10-12 doen. Hierdie Psalms is paratekste wat in die interteks
opgeneem is. Die paratekste is apokalipties van aard en verwys
na die seemonsters Leviatan (Ps 74:14) en Rahab (Ps 89:10-11),
wat simbolies is van die bose magte wat oorwin is wanneer
God se koninkryk in sy volheid kom (kyk 2 Barug 29:4 as nog
‘n parateks).

Matteus se weergawe van die verweefde storie van die
aristokratiese raadslid se dogter (wat nie soos in Markus n
leier van 'n sinagoge is nie) en van die vrou met bloedvloeiing
in Matteus 9:18-26 is ‘paradigmaties’ van die eksklusiwiteit van
die ‘ou’ Israel en die inklusiwiteit van die Matteus—gemeenskap
as die ‘nuwe’ Israel.” Matteus as metateks verander Markus se
nadruk op menstruele vloeiing na bloeding in die algemeen. In
die metateks word die ouderdom van die amptenaar se dogter (12
jaar) weggelaat. Op die ouderdom van twaalf sou n jong vrou
in die bepaalde kultuur as seksueel volwasse en gereed vir die
huwelik beskou word. Volgens Levitikus 15:19-30 — 'n parateks
in Markus as Matteus se hipoteks — is 'n vrou wat menstrueer,
onrein en mag nie aangeraak word nie. In Markus word Jesus
deur 'n vrou wat menstrueer, aangeraak. In Matteus as metateks
gaan dit nie oor menstruasie nie en neem die vrou ook nie die
inisiatief nie. Sy is egter net soos ander onrein mense 'n persoon
in eie reg wat Jesus se liefde ontvang. Herstel van lewe word
beklemtoon deur die drievoudige gebruik van s6zo in 9:20-22 in
Matteus se ’kommentaar’ op Markus.

Matteus se idee van inklusiwiteit word ook deur die woord
‘al die” / ‘die hele” / ‘die ganse’ (holos / hole), wat dikwels
voorkom, verwoord. Matteus se begrip van outentieke lewe

17 Hierdie stories is ‘much more than examples of faith’. Volgens Elaine Wainwright
(1991: 214), is dit ‘stories of a woman and a young girl oppressed by religious, so-
cial and human boundaries and of Jesus as the one who reaches out across these
boundaries offering new expectations for life and wholeness ...’

behels integriteit/kongruensie (teleiotés): 'n ’‘completeness
which unites everything in complete harmony” (Newman 1971:
80). Dit is kongruensie wat tot uitdrukking bring dat innerlike
lewe met uiterlike gedrag ooreenstem. Skynheiligheid verbloem
kongruensie (Matt 23:13-36). Volgens Matteus (23:2) sit die
skynheiliges op Moses se ‘sitplek” en hou van die beste plekke
in die sinagoges (Matt 23:6). Hulle verteenwoordig die Israelse
elite wat met die Romeinse imperiale mag (Matt 10:17) geheul
het: die sunedria (plaaslike Israelse dorpsrade) en die sunagogai
(vergaderings van sinagoge-skrifgeleerdes) wat kragte met
die égemon (Romeinse goewerneurs) en die basileis (Romeinse
kliéntkonings) saamgesmee het. Volharding teenoor die mag
van hierdie wéreldmag van nasies (tois ethnesin) sal tot bevryding
(ho de hupomeinas eis telos houtos sothésetai — Matt 10:22) lei.

In Matteus 14:24 red Jesus die dissipels se skuit wat deur die
golwe van die see geteister is. In hoofstukke 14 en 16 kom die
dubbelsinnige rol van Petrus, die dissipels se woordvoerder, na
vore. In Matteus 14:28-33 reik Jesus sy hand na die twyfelende
Petrus, 'n ‘kleingelowige’” (Matt 14:30-31), wat uitroep: ‘Here,
red my’ (kurie, soson me). Nadat Jesus Petrus berispe het, het hy
die dissipels daaraan herinner dat ‘wie sy lewe wil red/ behou
(sosai) dit sal verloor, maar wie sy lewe ter wille van my verloor,
sal dit terugkry” (Matt 16:25).

Wanneer Matteus in Hoofstuk 19 vertel van die dissipels se
verbasing toe hulle besef het wat Jesus met kongruensie (ei theleis
teleios einai) bedoel, naamlik dat die rykes hulle besittings moes
verkoop en die geld vir die gemarginaliseerde armes (dos tois
ptochois — Matt 19:21) gee, wou hulle weet, “Wie kan dan gered
word (sothenai)” (Matt 19:25)?

Die verbygangers wat Jesus tydens die kruisiging belaster het,
het verwys na Jesus se woorde oor die vernietiging van die
tempel (Matt 27:39—40). In die lig van die herinnering aan Jesus
se woorde oor die vernietiging van die tempel, sy ‘profesie” oor
die verdrukking van “alle nasies’ en sy opmerking oor die liefde
(agape) wat sal verkoel (Matt 24:1-14), herinner Matteus sy lesers
aan wat die profeet Daniél gesé het oor die oorwinning van die
Seun van die Mens (Matt 24:15-28, 29-31) oor die Romeinse Ryk
wat God gebruik het om Jerusalem te vernietig (Matt 24:27-28).
God sal die ‘uitverkorenes bymekaar (...) maak uit die vier
windstreke, van elke uithoek van die aarde af’ (Matt 24:31).

In Matteus 24:22 sinspeel die evangelis op n ander tipiese
apokaliptiese idee wat ook in 2 Barug 83:1(vgl Josephus, Ant
19:13) (kyk Harrington 1991:337) tot uitdrukking kom. Hierdie
interteks verwys na God se redding te midde van droefheid:
‘En as daardie dae nie verkort was nie, sou geen mens gered
(esothe) wees nie; maar ter wille van die uitverkorenes sal
daardie dae verkort word. Maar hulle wat volhard, sal tot die
einde gered word (sothésetai) (Matt 24:13) (my parafrase van die
oorspronklike).

‘N OOP-EINDE

Die einde van hierdie artikel eggo die manier waarop Matteus sy
eie diskoers ‘eindig’, dit wil sé dit is 'n oop einde — net soos wat
die idee van intertekstualiteit self ook is: ‘Every text is a locus of
intersections, overlaps, and collisions between other texts. Every
text is an intertext, that is, a between—-text (inter, ‘between’), a
paradoxical locus of dislocation, without center and without
boundaries’ (Beal 2000:128).

Volgens Matteus (24:14), sal die evangelie van die koninkryk
(euangelion tés basileias) ‘in die hele (holé)” wéreld verkondig word,
sodat al (pasin) die nasies die getuienis kan hoor. Eers dan sal die
einde (to telos) kom.” Teen die agtergrond van hulle konflik met
die imperiale magte van destyds, laat Matteus sy lesers in God
se hande — God wat self besluit oor die voleinding van die wéreld
(sunteleia tou aionos) (Matt 28:20), sodat die kerk in die uitvoering
van die sendingopdrag aan alle mense (panta ta ethne) sal ervaar
dat Jesus God-met-ons is, want die volgelinge van Jesus het die
koms van die Seun van die Mens gesien.

Vol. 65 No. 1

Page 8 of 10

http://www.hts.org.za



Intertekstualiteit — ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

LITERATUURVERWYSINGS

Alkier, S., 2005, 'From text to intertext: Intertextuality as a
paradigm for reading Matthew’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 61, 1-18.

Argyle, AW, 1951-1952, ‘The influence of the Testaments of
the Twelve Patriarchs upon the New Testament’, Exp T 63,
256-58.

Beal, TK., 2000, ‘Intertextuality’, in A.K.M. Adam (red.),
Handbook of postmodern Biblicallnterpretation, pp. 128-130,
Chalice Press, St Louis.

Barth, G., 1961, ‘Das Gesetzesverstandnis des Evangelisten
Matthéus’, in G. Bornkamm, G. Barth & H-J. Held, (Hrsg),
Uberlieferung und Auslegung im Matthiusevangelium, pp.
54-154, 2. Auflage, Neukirchen Verlag, Neukirchen.

Barthes, R., 1985, “Texte (théorie du), in Encyclopaedia Universalis,
vol. 17, pp. 996-1000, Seuil, Paris.

Bloch, R., 1954, ‘Quelques aspects de la figure de Moise dans
la tradition rabbinique, Cahiers Sioniens 8, 210-285, in H.
Cazelles (red.), Moise, I'homme de I'Alliance, pp. 93-167,
Special edition of Cahiers Sioniens, nos. 2—4 of 1954, Desclée,
Tournai.

Bloch, R., [1955] 1978, ‘Note methodolique pour l’étude de la
literature rabbibnique’, Recherchesde Science Religieuse 43,
94-227, reprinted 1978 as Methodological Note for the Study
of Rabbinic Literature, in W.S. Green (red.), vertl W.S. Green
& WJ. Sullivan, Approaches to Ancient Judaism, 1:Theory and
Practice, pp. 51-75, Scholars Press for Brown University,
Missoula. (Brown Judaic Studies 1.)

Burchard, C., 1965, Untersuchungen zu Joseph und Aseneth:
Uberlieferung—Ortbestimmung, Mohr, Tiibingen, (WUNT 8).

Carter, W., 2000a, Matthew and the margins: A sociopolitical and
religious reading, Orbis, Maryknoll.

Carter, W., 2000b, Matthew and Empire: Initial explorations, Trinity
Press International, Harrisburg.

Carter, W., 2001, Matthew and Empire: Initial explorations, Trinity
Press International, Harrisburg.

Carter, W,, 2005, ‘Matthean Christology in Roman imperial
key: Matthew 1:1, in J. Riches, & D.C. Sim (reds.), The Gospel
of Matthew in its Roman imperial context, pp. 143-165, T & T
Clark, Londen.

Carter, W., 2007, ‘Power and identities: The contexts of
Matthew’s Sermon on the Mount’, in D. Fleer & D. Bland
(reds.), Preaching the Sermon on the Mount, pp. 8-33, Chalice
Press, St Louis.

Carter, W., 2008, ‘Matthew negotiates the Roman Empire’, in
R.A. Horsley (red.), In the shadow of Empire: Reclaiming the
Bible as a history of faithful resistance, pp. 117-136, Westminster
John Knox, Louisville.

Chesnutt, R. D., 1996, ‘From text to context: The social matrix
of Joseph and Aseneth’, SBL 1996, Seminar Papers, Scholars
Press, Atlanta.

Conzelmann, H., [1958] 1960, The theology of St Luke, vertl G.
Buswell, Faber and Faber, Londen.

Cope, O. L., 1989, “To the close of the age”: The role of apocalyptic
thought in the Gospel of Matthew’, in J. Marcus & M.L.
Soards (reds.), Apocalyptic and the New Testament: Essays in
honour of J. Louis Martyn, pp. 113-124, Sheffield Academic
Press, Sheffield. (JSNTSS 24.)

Crossan, J.D., 1968, ‘Structure and theology of Mt. 1.18-2.23,
Cahiers de Joséphologie 16, 119-135.

Crossan, J.D., 1986, ‘From Moses to Jesus: Parallel themes’, Bible
Review 2(2), 18-27.

Crossan, ].D., 1998, The birth of Christianity: Discovering what
happened in the years immediately after the execution of Jesus,
HarperSanFrancisco, San Francisco.

Crossan, J.D., 2003, ‘Virgin mother or bastard child?, HTS
Teologiese Studies/Theological Studies 59(3), 663—-691.

Culler, ], [1981] 2001, ‘Presupposition and intertextuality’,
in J. Culler (red), The pursuit of signs: Semiotics, literature,
deconstruction, pp. 100-118, augmented edition with new
preface, Cornell University Press, Ithaca.

Danow, D.K,, 1987, ‘Lotman and Uspensky: A perfusion of
models’, Semiotica 64, 343-357.

De Jonge, M.J., 1975, The Testaments of the Twelve Patriarchs: A
study of their text, composition and origin, Gorcum, Assen.
Eco, U,, 1984, The role of the reader: Explorations in the semiotics of

texts, Indiana University Press, Bloomington. (AiS.)

Frankemolle, H., 1974, Jahwebund und Kirche Christi: Studien
zur Form— und Traditionsgeschichte Des ‘Evangeliums’ nach
Matthius, Aschendorf, Miinster.

Genette, G., 1982, Palimpsestes: La littérature au second degree,
Seuil, Parys.

Hagner, D.A., 1984, ‘Apocalyptic motifs in the Gospel of
Matthew: Continuity and discontinuity’, Horizons in Biblical
Theology 7, 53-82.

Hagner, D.A,, 1994, ‘Matthew’s eschatology’, in T.E. Schmidt &
M. Silva, (reds.), To tell the mystery: Essays on New Testament
eschatology in honor of Robert G. Gundry, pp. 49-71, JSOT
Press, Sheffield. [[SNT Supplement Series 100.) Reprinted in
SBLSP 35 (1996), 163-181].

Hagner, D.A., 1995, ‘Matthew:
revolutionary?’, NTS 49, 193-208.

Hare, D.R.A., 1993, Matthew: Interpretation, A Bible Commentary
for Teaching and Preaching, John Knox, Lousville.

Harrington, DJ., 1991, The Gospel of Matthew, Liturgical Press,
Collegeville.

Hatina, T. (red.), 2008, Biblical interpretation in early Christian
Gospels, Volume 2: The Gospel of Matthew, Continuum T & T
Clark, Edinburgh.

Hengel, M., 1995, “Sit at my right hand!”, in Studies in Early
Christology, pp. 119-226, T & T Clark, Edinburgh.

Hens-Piazza, G. 2000, ‘Lyotard, in AKM. Adam (red.),
Handbook of postmodern Biblical interpretation, pp. 160-166,
Chalice, St Louis.

Hillenaar, H., 1982, Roland Barthes: Existentialisme, semiotiek,
psychoanalyse, Van Gorcum, Assen.

Hollander, HW., 1981, Joseph as an ethical model in the Testaments
of the Twelve Patriarchs, Brill, Leiden.

Horsley, R.A., 1987, Jesus and the spiral of violence: Popular Jewish
resistance in Roman Palestine, Harper & Row, San Francisco.

Horsley, R.A., (with J. A. Draper) 1999, Whoever hears you hears
me: Prophets, performance and tradition in Q, Trinity Press
International, Harrisburg.

Howell, D.B., 1990, Matthew’s inclusive story: A study in the
narrative rhetoric of the First Gospel, JSOT, Sheffield.

Hummel, R. 1975, Die Auseinandersetzung zwischen Kirche
und Judentum im Matthiusevangelium, Chr. Kaiser Verlag,
Miinchen.

Kasemann, E. [1960] 1969, ‘The beginnings of Christian
theology’, in New Testament questions of today, pp. 82-107,
vertl W.J. Montague, SCM Press, Londen.

Kingsbury, ].D., 1973, ‘The structure of Matthew’s gospel and
his concept of salvation-history’, CBQ 35, 451-74.

Kingsbury, ].D., 1974, Matthew: Structure, christology, kingdom,
Fortress, Phialdelphia.

Kingsbury, ].D., 1977, Matthew, Fortress, Philadelphia.

Kingsbury, ].D., 1986, Matthew as story, Fortress, Philadelphia.

Kloppenborg Verbin, J.S., 1999, Excavating Q: The history and
setting of the Sayings Gospel, Fortress, Minneapolis.

Kristeva, J., 1969, Sémeiotiké: Recherches pour une sémanalyse,
Seuil, Parys.

Liszka, J.J., 1996, A general introduction to the semeiotic of Charles
Sanders Peirce, Indiana University Press, Bloomington.

Lotman, ].M., 1974, ‘Point of view in a text’, New Literary History
6,339-352.

Lyotard, J-F., [1979] 1984, The postmodern condition, vertl G.
Bennington and B. Massumi, University of Minnesota
Press, Minneapolis.

Lyotard, J-F., 1989, ‘Lessons in pragmaticism’, vertl D. Macey,
in A. Benjamin (red.), The Lyotard reader, pp. 122-154, Basil
Blackwell, Oxford.

Luz, U, 2003, Intertextualitdat im Matthdusevangelium, paper
read to the Gospel of Matthew Seminar, Studiorum Novi
Testamenti Societas, 57" General Meeting, Bonn, Germany,
29 July-2 August, published as ‘Intertexts in the Gospel of
Matthew’, Harvard Theological Review 97 (2004), 119-137.

Apostate, reformer,

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page9of10

Original Research n

9GL# oY

HTS n



u Original Research

Article #156
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

Van Aarde

Luz, U, 2005, Matthew 21-28: A commentary, Fortress,
Minneapolis.

Meier, ].P, 1975, ‘Salvation-history in Matthew: In search of a
starting point’, CBQ 37, 203-215.

Mohrlang, R., 1984, Matthew and Paul: A comparison of ethical
perspectives, Cambrige University Press, Cambridge.

Newman, BM., 1971, A concise Greek—English dictionary of the
New Testament, United Bible Societies, Londen.

Niehoff, M., 1992, The figure of Joseph in post-biblical literature
Jewish literature, Brill, Leiden.

Peirce, C.S., 1934, Collected papers of Charles Peirce, Volume V,
Harvard University Press, Cambridge .

Petersen, N.R., 1980a, “The composition of Mrk 4:1-8’, HThR 73,
185-217.

Petersen, N.R.,, 1980b, ‘Literary criticism for New Testament
critics’, in R.A. Spencer (red.), Orientation by disorientation:
Studies in literary critcism and biblical literary criticism:
Presented in honor of William A, Beardslee, pp. 25-50, Pickwick,
Pittsburgh.

Philonenko, M., 1968, Joseph et Aseneth: Introduction, texte critique
en notes, Brill, Leiden.

Price, R.M., 1997, ‘Implied reader response and the evolution of
genres: Transitional stages between the ancient novels and
Apocryphal Acts’, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies
53(4), 909-938.

Riches, J. & Sim, D.C., 2005, The Gospel of Matthew in its Roman
imperial context, T & T Clark, Londen.

Sand, A., 1972-1973, ‘Zur Frage nach dem ‘Sitz in Leben’ der
apokalyptischen Texte des Neuen Testaments, NTS 18,
167-77.

Sim, D.C., 1989, The Gospel of Matthew and Christian Judaism, T &
T Clark, Edinburgh.

Schlatter, A., [1933] 1963, Der Evangelist des Matthius. Seine
Sprache, seine Ziel, seine Selbstbestindigkeit: Eine Kommentar
zum ersten Evangelium, 6, Auflage, Calwer Stuttgart.

Sim, D.C., 1993, ,The meaning of paliggenesia in Matthew 19:28’,
JSNT 50, 3-12.

Sim, D.C., 1995, ‘The Gospel of Mattew and the Gentiles’, [SNT
57,19-48.

Sim, D.C., 1996, Apocalyptic eschatology in the Gosepl of Matthew,
Cambridge University Press, Cambridge.

Sim, D.C., 1998, The Gospel of Matthew and Christian Judaism: The
history and social setting of the Matthean community, T & T
Clark, Edinburgh.

Sklar, H. W., 1994, ‘The fighter of horizons: The story of Joseph
as a model for social and spiritual reconciliation’, MA thesis,
Graduate Theological Union, Berkeley.

Standartinger, A., 1994, From fictional text to socio—historical
context: Some considerations from a textcritical perspective
on Joseph and Aseneth, in SBL 1996 Seminar Papers, pp.
303-318, Scholars Press, Atlanta.

Standartinger, A., 1996, Das Frauenbild im Judentum der
hellenistischen Zeit: Ein Beitrag anhand von ‘Joseph & Aseneth’,
Brill, Leiden. (Arbeiten zur Geschichte des Antiken
Judentums und des Urchristentums.)

Strecker, G., 1965, Der Weg der Gerechtigkeit: Untersuchung zur
Theologie des Matthius, 2, Auflage, Vandenhoeck & Ruprecht,
Gottingen.

Trilling, W., 1964, Das wahre Israel: Studien zur Theologie des
Matthiius—Evangeliums, 3, Auflage, Késel, Miinchen.

Thiselton, A.C., 2006, ‘A retrosepctive reappraisal: Postmoder-
nity, language and hermeneutics’, in A.C. Thiselton (red.),
Thiselton in hermeneutics: The collected works and new essays of
Anthony Thiselton, pp. 663682, Ashgate Publishing Limited,
Aldershot. (Ashgate Contemporary Thinkers on Religion:
Collected Works.)

Uspenski, B., 1973, A poetics of composition: The structure of
the artistic text and typology of a compositional form, vertl
V. Zavarin & S. Wittig, University of Calfornia Press,
Berkeley.

Van Aarde, A.G., 1998, ‘Matthew 27:45-53 and the turning of the
tide in Israel’s history’, BTB 28(1), 16-26.

Van Aarde, A.G., 1999, ‘The historicity of the circle of the
Twelve: All roads lead to Jerusalem’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 55(2&3), 795-826.

Van Aarde, A.G., 2002, ‘Matthew and apocalypticism as the
‘mother of Christian theology” Ernst Kdsemann revisited’,
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 58(1), 118-142.

Van Aarde, A.G., 2004, ‘The earliest Jesus group in Jerusalem’,
Verbum et Ecclesia 25(2), 711-738.

Van Aarde, A.G., 2005, ‘IHSOUS, the Davidic Messiah, as
political saviour in Matthew’s history’, in J.G. Van der
Watt (red.), Salvation in the New Testament: Perspectives on
soteriology, pp. 7-31, Brill, Leiden (Supplements to Novum
Testamentum 121.)

Van Aarde, A.G., 2007, ‘Jesus’ mission to all of Israel emplotted
in Matthew’s story’, Neotestamentica 41(2), 416—436.

Wainwright, E., 1991, Towards a feminist critical reading of the
Gospel according to Matthew, De Gruyter, Berlin. (BZNTW
60.)

Walker, R., 1967, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium,
Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen.

Weren, W.J.C., 1979, De broeders van de Mensenzoon: Mt 25, 31-46
als toegang tot de eschatologie van Matteiis, Uitgeverij Ton
Bolland, Amsterdam.

Zerbe, GM., 1992, Non-retaliation in early Jewish and New
Testament texts, JSOT Press, Sheffield.

Vol. 65 No. 1

Page 10 of 10

http://www.hts.org.za



