
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #156

INTERTEKSTUALITEIT – ENSIKLOPEDIE EN ARGEOLOGIE: MATTEUS SE 
VOORSTELLING VAN JESUS AS REDDER

ABSTRACT
Intertextuality – encyclopedia and archaeology: Matteus’s presentation of Jesus as saviour

This essay aims to explore and to apply what Gérard Genette refers to as kinds of transtextual 
relationships and what Ulrich Luz, in his application of these insights to the Gospel of Matthew, 
calls the encyclopaedia of the author or the original readers. The former enterprise entails explor-
ing intertextuality at the synchronic level and the latter examines intertextuality at the diachronic 
level. The fi rst pertains to Matthew’s pretexts. The second enterprise entails an engagement with 
pragmatical aspects such as the context of the intended readers and the sedimentation of prior texts 
designated by the notion intertextuality. In this article the pragmatical aspects concern a discussion 
of the manner in which the fi rst readers could be addressed by the pretexts of the use of the word 
sōzō (‘to save’). It consists of three parts. The fi rst represents a concise refl ection on criteria and 
methods relevant to an investigation of intertextuality. The second exemplifi es the ‘  encyclopedia’ 
of Matthew’s intertextuality, that is ‘intertext’, ‘paratext’, ‘hypertext’, ‘hypotext’, ‘architext’, and 
‘metatext’. The third part discusses the pretexts of the various occurrences of the word sōzō in 
Matthew.

Author: 
Andries G. Van Aarde

Affi liation:
Fakulteit Teologie, 
Universiteit van Pretoria, 
Suid-Afrika

Correspondence to:
Andries G. Van Aarde

e-mail:
andries.vanaarde@up.ac.
za

Postal address: 
Fakulteit Teologie, 
Universiteit van Pretoria, 
Lynnwoodweg, 0083, 
Hatfi eld, Suid-Afrika

Keywords: 
Evangelie van Matteus; 
intertekstualiteit; Jonathan 
Culler; Gérard Genette; 
Julia Kristeva; Roland 
Barthes; J-F. Lyotard; Jesus 
as saviour

Dates:
Received: 25 Feb. 2009
Accepted: 16 July 2009
Published:  03 Sept. 2009

How to cite this article:
Van Aarde, Andries G., 
2009, ‘Intertekstualiteit 
– ensiklopedie en 
argeologie: Matteus se 
voorstelling van Jesus as 
redder’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 
65(1), Art. #156, 10 pages. 
DOI: 10.4102/hts.v65i1.156

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Nota:
Hierdie artikel is ‘n 
Afrikaanse verwerking 
van die artikel wat 
gepubliseer is in Hatina, 
T.R. (red.), 2008, ‘Biblical 
interpretation in early 
Christian gospels’, in 
Volume 2: The Gospel of 
Matthew, pp. 163–182, T 
& T Clark International, 
Londen. (A Continuum 
imprint.)

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 10

INLEIDINg
Wanneer ‘n mens die ‘interteks’ verken wat die konteks gevorm het waarin die term sōzō in die Evangelie 
van Matteus (1:21c; 8:25; 9:20–22; 14:24; 16:25; 19:23; 24:14; 27:39–40, 41–43, 49) gebruik is, kom Matteus 
se voorstelling van Jesus as ‘geneser‒messias’ duidelik na vore.

So ‘n ondersoek behoort egter bedag te wees dat die begrip ‘intertekstualiteit’ nie maar bloot ᾿n nuwe 
etiket is vir wat voorheen as ‘histories-kritiese benaderings’ bekend gestaan het nie. Sodanige historiese 
metodes is ingespan om tekste en hulle intra-, inter- en ekstra-tekstuele verhoudings te ondersoek met die 
doel om die bedoeling van die historiese outeur van die betrokke dokument te identifi seer. Die klem was 
derhalwe geplaas op ᾿n diachroniese analise. ᾿n Outeur se gebruik van Gattungen en tekstipes (genres), 
bronne, tradisies, motiewe en die oorleweringsgeskiedenis van motiewe, en die sosiale lokaliteite 
daarvan, is nagegaan. Hierdie gegewens word waargeneem in die redaksionele en komposisionele 
tendense van die oorspronklike outeur wat ingebed was in ‘n bepaalde sosiale omgewing in die antieke 
tyd.

In die verlede het dit ook gebeur dat eksegete misleidend - dikwels onbewustelik - ou metodologiese 
benaderings en insigte opnuut gebruik en die indruk van innovasie skep, terwyl dit verbloem is in die 
woordeskat van ᾿n sonaamde postmoderne tesourus. Dit was die geval selfs toe eksegete na bewering 
hulle klem van ᾿n diachroniese analise van ᾿n teks se geskiedenis verskuif het na ᾿n sinchroniese 
verduideliking van die immanente struktuur van die teks (soos byvoorbeeld ‘n verhaal se narratologiese 
komponente). In die 1970’s byvoorbeeld, is terme soos komposisie‒kritiek en redaksie-kritiek in 
sommige literêr-kritiese studies as ‘narratiewe kritiek’ hernoem (onder andere die Matteus-studies van 
Jack D. Kingsbury in 1974). Later het sekere eksegete, soos Norman R. Petersen (1980a:185–186; vgl ook 
Petersen 1980b), en Kingsbury (1986:1–2) self, begin om ᾿n onderskeid te tref tussen literêr-kritiese en 
histories-kritiese benaderings. So byvoorbeeld sê Kingsbury (1986:1) dat ‘literêre kritiek onafhanklik 
van ‘n histories-biografi ese, vorm-kritiese en redaksioneel-kritiese benaderings tot Matteus gesien moet 
word’ (my parafrase in Afrikaans). 

Dit wil eweneens voorkom of ‘intertekstualiteit’ binne die kring van die Bybelwetenkap bloot sinoniem 
vir tradisiekritiek en vormkritiek geword het. In die verband behoort ag geslaan te word daarop 
dat literêre kritici dit vir eksegete opmerksaam maak dat begrippe verwarrend gebruik kan word. 
Byvoorbeeld, in sy essay ‘Presupposition and intertextuality’, meld Jonathan Culler ([1981] 2001:103) 
dat die studie van intertekstualiteit nie dieselfde is as ‘n ondersoek van bronne en invloede soos wat 
tradisioneel begryp is nie. Intertekstualiteit se net is wyer gespan, sodat ook anonieme diskursiewe 
konvensies en literêre kodes ingesluit word. Hierdie gebruike en kodes se oorsprong kan weliswaar in 
die loop van tyd verlore gegaan het, maar dit bly die dinamiek wat daartoe gelei het dat ander tekste 
later sekere kenmerke bevat wat die spore van ‘n intertekstuele geskiedenis vertoon. 

Met metodes vanuit die histories-kritiese paradigma was eksegete geneig om op vrae aangaande die 
evolusionêre wording van ᾿n dokument te fokus. Hulle het nie soseer in die samestelling, dit wil sê 
die komposisie, van die literêre eindproduk belang gestel nie. Selfs as ᾿n histories‒kritiese eksegeet 
die struktuur en samestelling van ᾿n dokument ondersoek het, het sodanige eksegese gewoonlik uit 
vrae bestaan aangaande die redaksionele verwerking of redigering wat tot die skepping van ᾿n ‘nuwe’ 
dokument aanleiding gegee het. Sodanige eksegese was geneig om op dokumente se geskiedenis, meer as 
op enigiets anders, te konsentreer. ᾿n Histories-kritiese ondersoek het tipies gefokus op vrae wat daarop 
gemik was om vas te stel deur wie ᾿n dokument geskryf is, op wie dit gerig was en waar en wanneer 
dit geskryf is. Sodanige ondersoek veronderstel dat insig in die historiese proses van die daarstelling 
van ᾿n dokument die eksegeet van hulp kan wees om antwoorde te vind op vrae met betrekking tot 
oorsaak en gevolg. Die aanname sou dan wees dat die vasstelling van hierdie evolusie veronderstel 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
56

Van Aarde

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 10

dat historiografie dit moontlik maak om die betekenis van die 
dokument te bepaal.

Die doel van hierdie artikel is om twee ‘beperkte benaderings 
tot intertekstualiteit’ op sekere frases (ofte wel ‘tekste’) in die 
Evangelie van Matteus toe te pas, soos Jonathan Culler (2001:118) 
sy studie van intertekstualiteit bestempel (my ver-Afrikaansing 
van die oorspronklike). Die een benadering het te make met 
spesifieke vooronderstellings identifiseerbaar in ᾿n gegewe teks 
wat op die aanwesigheid van ᾿n pre-teks in die bepaalde teks 
dui. Met ‘pre-teks’ word hier ‘n soort ‘inter-tekstuele ruimte’ 
bedoel wat lesers/interpreteerders kan betree en raakpunte, of 
nie, met ander werklik bestaande tekste moontlik kan hê. Culler 
verwys hierna as ‘pragmatic presuppositions’. So gesien, kan die 
Evangelie van Matteus as die ‘gegewe teks’ gereken word, of 
bepaalde frases/tekste daarin.

Die ‘tweede onderneming’, aldus Culler (2001:118), het te doen 
met die verduideliking van hoe tekste self vooronderstellings 
by die eksegeet/leser/interpreteerder oproep en gevolglik 
pre-tekste skep. Volgens Culler behels die eersgenoemde 
onderneming dat intertekstualiteit op sinchroniese vlak ontgin 
word en laasgenoemde onderneming behels die ondersoek 
na intertekstualiteit op die diachroniese vlak. Die tweede 
onderneming fokus die ondersoek op die te gekreëerde 
vooronderstellings wat agter ‘n teks geleë kan wees. Sodanige 
vooronderstellings wat so by die eksegeet opgereoep word, 
het nie net te doen met sekere konvensionele gebruike wat die 
retoriek van die tekstuele diskoers kon beïnvloed nie, maar 
ook met ‘sedimente’ van vroeëre tekste wat in die gegewe 
teks aanwesig is. Beide die vooronderstellings en die retoriese 
gebruike, asook die spore van vroeëre tekste, word met behulp 
van die begrip ‘intertertekstualiteit op pragmatiese vlak’ 
aangedui (kyk Culler 2001:118). 

In hierdie essay het die ‘pragmatiese vooronderstellings’ 
(pragmatical presuppositions) te make met ᾿n bespreking van dít 
waarna Gérard Genette (1982:8) verwys as types de relations 
transtextuelles (transtekstuele verhoudingstipes) en waarna 
Ulrich Luz (2003)1 verwys as die ‘“Enzyklopädie” des Autors oder 
Erstlesers’ (ensiklopedie van die skrywer of die oorspronklike 
leser). Die sinchroniese dimensie behels die ‘intertekstuele 
ruimte’ waarin bepaalde ‘okkupeerders’ (in hierdie geval 
Matteus se bedoelde lesers) deur die ‘pre‒tekste’ van die woord 
sōzō aangespreek kon word. 

Die artikel bestaan uit drie dele. Die eerste bevat ᾿n beknopte 
besinning oor die kriteria en metodes wat van toepassing is 
by die ondersoek van intertekstualiteit. Die tweede tipeer die 
‘ensiklopedie’ van Matteus se intertekstualiteit; en die derde is 
᾿n bespreking van die ‘pre-tekste’ van die onderskeie gevalle 
waar die woord sōzō in Matteus voorkom. 

KRITERIA EN METODES
Wat ᾿n ondersoek na Matteus se ‘intertekste’, die ‘tekste’ agter 
die gebruik van die woord sōzō betref, moet ᾿n mens in ag neem 
dat ‘criteria, no matter how good’, volgens Crossan (1998:143, 145), 
‘… do not constitute a method unless they are organized on some 
theoretical basis into some operational system that can be used by 
anyone.’ Vir die doeleindes van hierdie artikel is dit dus nodig 
dat daar kortliks oor die begrip ‘intertekstualiteit’ besin word.

Intertekstualiteit beskou die totstandbringing van ᾿n teks, asook 
die komposisie en boodskap daarvan, vanuit ᾿n radikaal ander 
hoek as wat historiese kritiek dit beskou. Die volgende précis 
deur Jonathan Culler (2001:103) gee iets van die nuutheid van 
hierdie nuwe benadering weer: ‘Intertextuality thus becomes less a 
name for a work’s relation to particular prior texts than a designation 

1.Luz se SNTS–voordrag (2003), in Duits gelewer, is in Engels verwerk en in 2004 in 
Harvard Theological Review 97(2), 119–137, gepubliseer. My bespreking van Luz 
is op die oorspronklike Duitse voordrag gebaseer en die vertaling van Duitse frases 
in Afrikaans is deur myself gedoen. Skrywer was die voorsitter van die SNTS–
seminaar in Bonn toe Luz sy voordrag gelewer het.

of its participation in the discursive space of culture.’ Gesien vanuit 
hierdie perspektief, is ᾿n teks nie ᾿n konfigurasie van taalsimbole 
as sodanig nie, maar eerder ᾿n komplekse taalsimbool binne ᾿n 
konstellasie van tekste.

Taal is essensieel ᾿n produk van sosiologiese interaksie. Die 
sosiale konteks kan beskou word as die meganisme wat tekste 
genereer. Elke teks is ᾿n refleksie van die sosiale konteks waaruit 
dit gekommunikeer word. Danow haal ᾿n opmerking uit die 
werk deur Uspenski (1973) en Lotman (1974) aan wat belangrike 
intertekstuele implikasies inhou: 

A text can only be understood if it is compared extensively with 
the culture, or more precisely with the behavior of the people 
contemporary with it; and their behavior can likewise only be made 
sense of if it is juxtaposed with a large number of texts.

(Danow 1987:352)

Sosiale konteks is egter ᾿n indirekte, eerder as ᾿n direkte 
‘meganisme’ agter die generasie van tekste. Dit is mense wat 
direk verantwoordelik is vir die daarstelling van tekste.

Daarmee word nie geïmpliseer dat historiese kritiek nie ᾿n 
bydrae tot ᾿n begrip van die ‘intertekstualiteit’ van ᾿n teks (soos 
dié van Matteus) gelewer het nie. Voorts beteken dit ook nie dat 
historiese kritiek se bemoeienis met bronne wat die daarstelling 
van ᾿n teks voorafgaan, irrelevant is wanneer Matteus naas 
ander tekste gestel word nie. Historiese kritiek behels egter nie 
die eksegetiese paradigma van ᾿n intertekstuele benadering nie. 
Dit is om dié rede dat die studie van Matteus se intertekstualiteit 
erkenning verg van ᾿n verwysingsraamwerk waarmee teoloë 
deesdae die konsep benader. Dit kom daarop neer dat nuwe 
denke aan die dag gelê word sonder dat vorige denke buite 
rekening gelaat word.
	
Luz (2003) byvoorbeeld voer aan dat hy in sy eksegetiese, 
historiese en hermeneutiese werk prinsipieel (grundsätzlich) 
belangstel in intertekstualiteit as ᾿n model ingevolge waarvan ᾿n 
outeur se ideologie en tegniek – oftewel die Art und Weise, soos 
hy daarna verwys – by die gebruik van ‘intertekste’ ontbloot kan 
word. Hy is van oortuiging dat daar maniere bestaan hoe om 
intertekste metodies te identifiseer en te ondersoek, sodat die 
proses op ᾿n vakkundige en gekontrolleerde wyse plaasvind. 
Ook op die vlak van resepsie is dit die taak van ‘n hermeneut 
om die verskillende wyses waarop ᾿n teks ontvang word, binne 
die beperkings van die teks self te evalueer. Dit kom derhalwe 
daarop neer of die geïdentifiseerde interteks werklik met die 
outeur se bedoeling in verband gebring kan word en of die 
metode wat gebruik is in die identifikasie van hierdie interteks 
korrek toegepas is.

Dit is daarom belangrik om kennis te neem van eerstens 
Stefan Alkier (2005:2) se onderskeid tussen ᾿n ‘beperkte’ en 
‘onbeperkte’ opvatting van intertekstualiteit en andersyds van 
die onderskeid wat hy tussen die fenomeen van teksdaarstelling 
en die praktyk van die ontvangs daarvan tref. In eersgenoemde 
onderskeid is die term ‘interteks’ sinoniem met kultuur in die 
algemeen teenoor ‘interteks’ as ᾿n konkrete teks. Die tweede 
kategorie het te make met ᾿n onderskeid tussen intertekstualiteit 
op tekstuele vlak, hetsy op die vlak van outeursbedoeling, of 
op die vlak van ontvangs deur die leser. Wat laasgenoemde 
betref, sê Luz dat hy as historikus en hermeneut verkies om in 
die eksegese te fokus op die Textebene (tekstuele vlak), dit wil 
sê ‘die vlak van outeursbedoeling’, Volgens hom behoort die 
Leserebene (leservlak), dit wil sê ‘die vlak van leserontvangs’, tot 
die konkrete teks gereduseer te word.

Alkier, wat op die werk van die teoretici Charles Sanders Peirce 
(1934; vgl Liszka 1996:91–2) en Umberto Eco (1984:14) voortbou, 
het die konsep ‘teks’ vanuit ̓ n semiotiese perspektief gedefinieer 
deur ᾿n onderskeid te tref tussen sintagmatiek, semantiek en 
pragmatiek. In die sintagmatiek word tekste beskou as ‘tekens’ 
wat aan ander ‘tekens’ verwant is. In die semantiek word tekste 
beskou as ‘tekens’ wat ander ‘beduidende’ tekens aandui.



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #156

Intertekstualiteit – ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 10

In die pragmatiek word tekste gesien as ‘tekens’ wat in verband 
met gebruikers gebring word. ‘n Ondersoek van hierdie 
verhoudings kan vanuit ‘n teks-interne of ‘n teks-eksterne 
perspektief gedoen word en beide hierdie sienswyses verg twee 
stappe by ‘n semiotiese lesing. Die eerste perspektief behels ‘n 
intratekstuele lesing wat ‘n gegewe teks as ‘n wêreld in sigself 
beskou, dit wil sê ‘n ‘universum’ (ofte wel ‘diskoers’) wat uit 
‘woordstrukure’ en ‘ideologiese strukture’ bestaan. Volgens 
Eco (1984), het die tweede perspektief betrekking op ‘n teks 
se ‘ensiklopedie’ wat kennis aangaande die kulturele kodes 
(soos byvoorbeeld politieke, geografiese en sosiale kodes) aan 
die leser verskaf om die teks te interpreteer deur so genoemde 
‘onbeskrewe dele’ (in Duits: Leerstelle) – ofte wel ‘gapings’ – van 
‘n bepaalde teks in te vul.

Na aanleiding van die insigte van Julia Kristeva (1969) en 
Roland Barthes (1985; vgl Hillenaar 1982:53)  het Luz (2003) die 
volgende opmerking gemaak: ‘Intertextualität ist also letztlich 
nicht anders als die textliche Gestalt, in der sich Kultur, Geschichte 
und Gesellschaft in Texte eingravieren’ (‘intertekstualiteit is 
eintlik niks anders nie as die tekstuele vorm waarin kulture, 
geskiedenis en die samelewing hulleself op tekste ingraveer 
het’ – my vertaling). Hierdie aanhaling maak dit duidelik 
dat die uitdrukking textliche Gestalt  (‘tekstuele gestalte’) op 
‘tekstuur’ dui, dit wil sê ‘n teks gevul met kulturele, historiese 
en sosiale konvensionele kodes. Hierdie drie begrippe, te wete 
kultuur, geskiedenis en gemeenskap, bring mee dat die wêreld 
van óf die outeur óf die leser  bewustelik of onbewustelik op ‘n 
diachroniese of sinchroniese vlak eggo wanneer outeur of leser 
met die teks in interaksie is.

Intertekste op die eerste vlak, dit wil sê bewuste eggo’s, sluit 
in die bronne van die teks wat die herinnerings ontsluit van 
beide die outeur en die bedoelde lesers, wat in die teks se 
bronne ingebed kan wees. Dit gebeur omdat daar figure met 
‘n besondere geskiedenis is van wie se lewensverhale in tekste 
– soms onbewustelik, soms onbewustelik – die herinnerings 
vorm wat as modelle van identiteit en gedrag vir outeur of leser 
dien. So ‘n interaksie vorm die ‘intertekste’ op die eerste vlak. 
Intertekste op die tweede vlak, dit wil sê onbewuste eggo’s, het 
betrekking op die kodes wat teoreties–estetici in resepsieteorieë 
uitgelig het.

Hierdie artikel fokus op die so genoemde ‘bewuste eggo᾿s’. So 
‘n intertekstuele leesstrategie verg dat die’herinnerings’ wat in 
Matteus se teks opgesluit is, en dié van Matteus se bedoelde 
lesers, deur middel van ‘teks‒interne tekens’ (waarna vroeër in 
die artikel verwys is as die teks se ensiklopedie) te ontgin. Om 
dit te kan doen behoort kodes verskaf te word om Matteus se 
evangelie in sy kulturele konteks te lees. Die bedoeling van so 
‘n lesing is om die ‘onbeskrewe dele‘, dit wil sê die ‘leë ruimtes’, 
in te vul met die doel dat ander lesers van my interpretasie 
die gebruik van die woord sōzō kan volg. ‘n Verdere teoretiese 
besinning is egter nodig om te begryp wat met die term 
‘ensiklopedie’ bedoel word.  

DIE ‘ENSIKLOPEDIE’ VAN MATTEUS
Begripsverheldering 
Om die eggo’s van die wêreld waarbinne ‘n teks betekenis 
het, te herken, kom in ‘n sekere sin daarop neer dat die 
eksegeet die outeur van die teks en die eerste lesers daarvan 
‘dekontekstualiseer’. Dit kan gedoen word deur aan die een 
kant te probeer om die outeur se kommunikatiewe bedoeling 
met die teks te rekonstrueer en aan die ander kant agter hierdie 
teks in te kom, dit wil sê die outeur van die teks self te ‘skei’, 
met ander woorde te ‘dekontekstualiseer’. Laasgenoemde word 
bereik deur ‘n onderskeid te tref tussen die ‘stemme van die 
bronne’ wat in die teks deur die outeur aangewend is,  en die 
baie spesifieke bedoeling wat die skrywer met die bepaalde teks 
kon gehad het. Dit is hierdie ‘stemme’ wat betrekking het op die 
‘ensiklopedie’ van die teks.

In hierdie artikel word die fokus alleen gelê op die vlak van 
die Textebene (‘teksvlak’), dit wil sê op Matteus as outeur en 
die teks se bedoelde geadresseerdes, die Erstleser (die eerste 
of oorspronklike lesers). Hierdie gekose fokus beteken dat ‘n 
sinchroniese ondersoek na Matteus se taalgebruik nie in hierdie 
artikel ontgin word nie Die Leserebene kry dus nie aandag nie, 
met ander woorde ‘n ondersoek na die teks se ontvangers of 
lesers deur die geskiedenis tot op hede.

Om hierdie doel in die artikel te bereik is dit nodig om die term 
Textarchäologie (‘teksargeologie’) te verduidelik. Hierdie term 
word gebruik om te verwys na ‘n toeligting van die tradisie‒ en 
die oorleweringsgeskiedenis van die Evangelie van Matteus. So 
‘n studie neem die geskiedenis van die oorspronge van die teks 
in ag. Die funksie daarvan is om die kommunikasiestrategieë in 
die teks te definieer. Indien die fokus op die teks se ontvangers 
en hedendaagse lesers sou val, sou die hermeneutiese 
aanname wees dat die teks nie ‘n presiese betekenis het nie, 
maar hoogstens moontlike betekenisse. Omdat die artikel nie 
spesifiek op leserestetiek toegespits is nie, moet aanvaar word 
dat die toeligting van Matteus se kommunikasiestrategieë wat 
in hierdie artikel aan die orde kom, tekens van my subjektiewe 
(re)konstruksie van die teks sal toon.

Die studie van die ‘argeologie van die teks’ behels ‘n ondersoek 
na ‘sekondêre tekste’. Genette (1982:7–16) het verskillende tipes 
‘sekondêre tekste’ geïdentifiseer. By die oorweging van Matteus 
se ‘intertekstuele’ perspektief kan dit van betekenis wees 
om die bedoeling van die evangelis as outeur as ‘n spesifieke 
intertekstuele kategorie in ag te neem. Een van die maniere 
hoe dit gedoen kan word, het ons reeds gesien, is om Matteus 
se oogmerk te skei van die ‘stemme’ van die bronne waarna 
Matteus as outeur verwys. Genette (1982:7‒16) kategoriseer 
hierdie ‘stemme’ as (1) die interteks, (2) die parateks, (3) die 
hiperteks, (4) die hipoteks, (5) die argeteks en (6) die metateks.

In Luz (2003) se toepassing van hierdie kategorieë op die 
Evangelie van Matteus, verwys die term ‘interteks’ na die 
aanwesigheid van ‘n ander teks in ‘n bepaalde teks (byvoorbeeld 
aanhalings, sinspelings en kopiëring wat in vandag se terme 
‘plagiaat’ genoem sal word).

Addisioneel tot interteks moet ook parateks in berekening gebring 
word. Dit dui op die voorkoms van ‘tekste’ in die teks waarvan 
die funksie meer ‘langs’ (para) as ‘in’ die teks is, soos byvoorbeeld 
voorwoorde, voetnote, kantaantekeninge en selfs die titel binne 
‘n ander teks.

Derdens is daar die hiperteks wat verwys na die tipe teks wat 
geskep is na aanleiding van ‘n ‘basisteks’, die sogenaamde 
hipoteks, wat egter nóg in die hipoteks as die ‘eerste’ teks (soos 
‘n ‘interteks’) opgeneem word, nóg as ‘n kommentaar op die 
‘eerste’ teks (soos ‘n ‘metateks’) dien. So byvoorbeeld vorm 
Virgilius se Aeneïs ‘n ‘hiperteks’ tot die Odysseus as ‘hipoteks’.

‘n Argeteks verwys na ‘n algemene tekstipe wat as model vir 
ander tekste dien, dit wil sê, dit is ‘n Gattung (genre).

Ten slotte is daar die sogenaamde metateks wat ‘n teks soos 
byvoorbeeld ’n kommentaar is wat van die Grundtext (‘hipoteks’) 
te onderskei is.

Matteus se sekondêre tekste
Metateks
Wat die kategorie wat heel laaste genoem is, betref, naamlik die 
metateks, word vakkundig algemeen aanvaar dat die Markus–
tradisie as raamwerk vir Matteus gedien het met die toevoeging 
van Q‒materiaal. Na aanleiding van hierdie aanname ontstaan 
die vraag of die Evangelie van Markus as Matteus se hipoteks 
(Grundtext) gedien het en of Matteus as ‘n ‘kommentaar’ op 
Markus, of as hiperteks daartoe gelees moet word.



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
56

Van Aarde

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 10

Indien ‘n mens die Evangelie van Matteus as ‘n hiperteks beskou, 
sou dit ᾿n geringer mate van onafhanklikheid van Markus 
impliseer – ‘n opsie wat die bestaande insigte in Matteusnavorsing 
nie onderskryf nie. Dit is makliker om die eerste opsie te 
verdedig. Hierdie opsie impliseer dat die Evangelie van Matteus 
as geheel ‘n metateks is, wat in wese te onderskei is van Markus 
as hipoteks en dat Q  ‘n interteks is wat in Matteus (en Lukas) as 
dié se hipoteks opgeneem is. 

Indien ̓ n  mens Matteus as ‘n metateks (dit wil sê as ‘n ‘kommentaar’ 
op Markus beskou), kan Matteus se inhoud as kommentaar in 
die vorm van ᾿n onafhanklike narratief beskou word. Hierdie 
‘kommentaar’ is gebaseer op ᾿n différence tussen Matteus en 
Markus ten opsigte van die narratiewe gesigspunt van waaruit 
die dissipels in verhouding met Jesus as die Geneser-Messias 
geteken word. Hierdie opsie word bevestig deur te let op hoe die 
verteller se sienswyse met betrekking tot die interaksie tussen 
Jesus en die dissipels aan die een kant en tussen die dissipels en 
die skare aan die ander kant in die plot van Matteus as ᾿n storie 
funksioneer (kyk Van Aarde 2007:416‒436).

Gesien vanuit  die perspektief van Matteus se gebruik van Q, 
is Matteus dus tegelyk hipoteks en metateks. As ᾿n ander teks wat 
Markus vervang, skep Matteus ̓ n analogie tussen Jesus se opdrag 
en dié van die dissipels aan die ‘menigtes’. Beide opdragte verskil 
duidelik van dié wat in Markus uitgebeeld word. In hierdie sin 
dien Matteus as ᾿n spesifieke tipe ‘kommentaar’ op (dit wil sê ᾿n 
metateks tot) Markus. Laat my my uitleg van Matteus se interaksie 
tussen Jesus, die dissipels en die menigtes verduidelik.

In die Evangelie van Markus staan Jesus se kruisdood sentraal. 
Nie alleen is Jesus in konflik met die antagoniste, soos 
byvoorbeeld die élite van die Israelse volk (insluitende rabbi’s 
onder die Fariseërs en priesterhoofde onder die Sadduseërs) 
nie, maar ook met die Israelse menigte, ofte wel ‘skare’ (Mark 
4:1‒2). Onder laasgenoemde sou ‘n mens verwag, sal ‘n mens 
Jesus se ‘vriende’ aantref asook sy familie (Mark 3:20‒21, 31‒35) 
en mede‒dorpenaars (Mark 6:1‒5). Daar word egter regdeur 
Markus verslag gedoen oor die vervreemding wat tot Jesus 
se lyding aanleiding gee het en uiteindelik sy dood aan die 
kruis (Mark 15:25‒41). Markus beklemtoon dat Petrus (Mark 
8:29‒30), die Twaalf (Mark 9:33) en die seuns van Sebedeus 
(Jakobus en Johannes) (Mark 10:35‒45) God se bedoeling nie 
verstaan nie. Hierteenoor vertel die Evangelie van Matteus dat 
God se wil verstaan is, hoewel dit nie noodwendig uitgevoer 
is nie. In sy kommentaar op Markus, verander Matteus – om 
hierdie boodskap oor te dra – die rolle van beide die dissipels 
en die menigte. In Matteus vaar die dissipels daarom beter as 
in Markus. Hulle weet wie Jesus is, maar ervaar probleme om 
God se wil na te kom soos wat Jesus dit doen. In die storie het 
die menigte ‘n indirekte rol. Die dissipels se interaksie met die 
menigte illustreer of die dissipels wel Jesus se boodskap van 
God se liefde vir alle mense kan betoon, soos Jesus dit gedoen 
het. Volgens Matteus is die dissipels veronderstel om Jesus na te 
doen, maar hulle toon ᾿n onvermoë en slaag nie werklik daarin 
nie.

Alhoewel Matteus teen die leerstellings van die Fariseërs en 
Sadduseërs maan (Matt 16:6), is hy nie ᾿n voorstander van ᾿n 
totale breuk met die gebruike van die Tweede Tempel nie (Matt 
17:24‒27). Sou hy Markus net so oorgeneem het (kyk bv Mark 
7:14‒23; 10:1‒12) – dit wil sê deur Markus as interteks te reken 
en nie as hipoteks nie – sou dit daarop neergekom het dat hy ᾿n 
breuk met die Israelse kultuur (soos byvoorbeeld in Lev 11 en 
Deut 14 en 24:1, 3 weerspieël) voorstaan. 

Argeteks
Matteus se tekstuur is verteenwoordigend van die genre (argeteks) 
van ᾿n diskursief‒biografiese evangelietipe en derhalwe is die 
narratiewe en argumentatiewe struktuur van hierdie Evangelie 
van belang. Markus as Matteus se hipoteks is verteenwoordigend 
van die so genoemde biografiese evangelietipe. Die Evangelies 

van Tomas en Q is ‘spreuke-’ evangelies en die Protevangelium 
van Jakobus is ᾿n diskursiewe evangelie. Die Epistula 
Apostolorum en die Handelinge van Johannes is,  soos Matteus, 
voorbeelde van die diskursief‒biografiese evangelietipe (kyk 
Crossan 1998: 31‒40).

Begrip van hierdie argeteks hou belangrike heuristiese gevolge 
in vir die ontrafeling van Matteus se kommunikasiestrategieë. 
Hierdie strategieë word in sy tekstuur so ingewerk dat dit 
afwisselend uit diskoers‒ en biografiese materiaal bestaan. 
Die vyf diskoerse van Jesus (Matt 4:23‒7:29; 9:36‒11:1; 13:1‒52; 
18:1‒19:1; 23:1‒25:46) bevat hoofsaaklik materiaal uit Q as ᾿n 
interteks. Hierdie vyfvoudige verdeling is kenmerkend van 
die konsentriese kruiskomposisie van Matteus as ᾿n hipoteks 
in die lig van die formule in Matteus 7:28‒29; 11:1; 13:53; 19:1; 
26:1: ‘En toe Jesus hierdie woorde klaar geuiter het ...’). Hierdie 
konsentriese kruisstruktuur is gebaseer op ᾿n ander formule 
van Matteus waarvolgens Matteus in drie hoofdele verdeel 
word (Matt 1:1‒4:16; Matt 4:17‒16:20 en Matt 16:21‒28:20), soos 
aangedui deur ᾿n tipiese formule eie aan Matteus: ‘Van toe af het 
Jesus begin om … ‘ (Matt 4:17; 16:21).

Die vyf redes (Matt 4:23‒7:29; 9:36‒11:1; 13:1‒52; 18:1‒19:1; 
23:1‒25:46) behoort daarom in samehang met die narratiewe 
diskoerse (Matt 1:1‒4:22; 8:1‒9:35; 11:2‒12:50; 13:53‒17:27; 
19:2‒22:46; 26:1‒28:20) – wat daarnaas en daartussenin verskyn 
– beskou te word. Hierdie kombinasie skep die analogie tussen 
Jesus se sending en dié van die dissipels. Elke narratiewe diskoers 
sluit op ᾿n assosiatiewe wyse aan by die rede wat daarop volg 
en wat die spiraal na die volgende narratiewe diskoers voortsit 
en waaruit die integrasie van Jesus se opdrag en dié van die 
dissipels voortspruit. Beide die dissipels (Matt 5:1; 9:37; 10:1; 
13:10; 18:1; 23:1) en die Israelse menigte (Matt 4:23‒51b; 9:35 e 
v ; 13:2 e v; 18:2; 23:1) is aanwesig by die aanvang van elkeen 
van Jesus se toesprake. Hierdie vyf toesprake is op die dissipels 
gerig en is van besondere relevansie vir die verhouding tussen 
die dissipels en die Israelse menigte.

Hiperteks as ᾿n kommunikasiestrategie op ᾿n 
konkrete vlak
Hierbo het ek daarop gewys dat die begrip hiperteks verwys na 
᾿n tipe teks wat geskep is deur op ᾿n ‘basisteks’ staat te maak. In 
die geval van Matteus is die Evangelie van Markus die basisteks. 
Soos egter reeds opgemerk, het Matteus as ᾿n onafhanklike 
narratief met ᾿n outonome sienswyse ontwikkel. ᾿n Oorweging 
van Matteus as ᾿n hiperteks behels dus ᾿n besinning van die 
dominante kommunikasiestrategie wat in Matteus se storie 
gebruik is deur dit noukeurig met die strategie in Markus se 
storie te vergelyk.

Volgens my interpretasie is Matteus se narratief gefokus op God 
wat Jesus gestuur het om Israel te red, soos wat ᾿n Josua‒figuur 
uit Egipte as Moses se opvolger gekom het. Dit wil sê, die 
Josua‒storie dien inderdaad as Matteus se hiperteks. Dit beteken 
egter nie dat die boek van Josua as ᾿n bepaalde teks in  die 
Hebreeuse Bybel of in enige ander teks waarin die Josua‒figuur 
van die Ou Testament die protagonis is, as eksplisiete interteks vir 
die outeur wat vir die Evangelie van Matteus verantwoordelik 
was, gedien het nie.

Vanuit ᾿n ander perspektief gesien, verwys die term hiperteks 
na iets soortgelyk as waarna J-F. Lyotard (1989:131) as ᾿n ‘groot 
storie’ (=‘big story’) verwys, maar nie in die sin van ̓ n ‘incredulity 
toward metanarratives’ ( dit wil sê ‘grand narratives’’) soos 
wat Lyotard (1984:xxiv) (vgl Thiselton 2006:670‒671) dit in ᾿n 
postmoderne konteks bestempel nie.  Indien die Josua-storie in 
die Hebreeuse Bybel die ‘big story’ sou wees waarop die outeur 
van Matteus staat gemaak het, sou sý Jesus-storie, soos Lyotard 
dit sien, ᾿n ‘little story’ wees. Gesien vanuit die perspektief van 
so ᾿n postmoderne argument, handel Matteus se ‘little story’ oor 
die man Josua aan wie Maria in die Judese stad van Bethlehem 
geboorte geskenk het.



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #156

Intertekstualiteit – ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 10

Gina Hens‒Piazza (2000:164) haal Lyotard (1989:131) aan wat 
hom teoreties soos volg oor die begrip ‘little story’ uitdruk: 
‘You make up little stories. Or even segments of little stories, 
listen to them, transmit them, and act them out when the time 
is right.’ Hens-Piazza wil dan weet waarom die keuse op die 
term ‘little story’ geval het. Die antwoord daarop vind sy in 
Lyotard (1989:132‒133, 134) se verduideliking: ‘Because they are 
short, because they are not extracts from some great history, and 
because they are difficult to fit into any great history … History 
consists of a swarm of narratives, narratives that are passed on, 
made up, listened to and acted out; the people do not exist as a 
subject …’ (my beklemtoning).

In hierdie geval bedoel Lyotard met die term geskiedenis die 
geskiedenis van die ‘dominante Westerse diskoers’ (reigning 
Western discourse). Ten tye van die aanvang van die Christelike 
jaartelling was die verwagting van ᾿n apokaliptiese verlosser 
wat God se volk op ᾿n Josua-Moses wyse sou bevry, die ‘big 
story’ in Israel se geskiedenis. Die inwoners van Palestina was 
nie as ‘menswaardige subjekte’ in die groot narratief van die 
Pax Romana geag nie. Hulle was uitgebuit en van hulle land af 
gedwing – en gedagtig aan hoe hulle eie leiers (onder beide die 
Sadduseërs as die Fariseërs) met invloedryke indiwidue wie 
se mag deur Rome afgedwing is, meegewerk het, was hulle 
metafores gesien soos ‘verlore skape sonder ̓ n herder’. Aangesien 
hulle ᾿n volk was wat nie as ‘menswaardige subjek’ bestaan het 
nie, sou hulle stemme en stories nie gehoor gewees het nie, was 
dit nie vir ᾿n outeur, wat in sy eie woorde in Matteus 13:52, soos 
᾿n ‘skrifgeleerde wat ‘n leerling word in die koninkryk van die 
hemel’ en sy ‘klein storie’ in die lig van Israel se geskiedenis 
vertel het nie. Soos Lyotard (1989:134) dit sien, is dit ‘a mass of 
thousands of little stories that are [at] once futile and serious, 
that are sometimes attracted together to form bigger stories, and 
which sometimes disintegrate into drifting elements.’

Matteus se narratief is dus nie ᾿n ‘klein storie’ in die sin dat 
dit die Josua‒storie as ᾿n ‘metanarratief’ dekonstrueer nie. 
᾿n Ander tipe geskiedenis het die metanarratief in Matteus se 
tyd gevorm. Matteus se narratief oor die ‘nuut‒gebore Josua’ 
(=Jesus) dekonstrueer die koalisie tussen eerste‒eeuse Romeinse 
imperialisme en die Fariseïsme as die groot ‘metanarratief’ (grand 
narrative) van daardie tyd. In sodanige konteks funksioneer die 
Josua-Moses storie as ᾿n hiperteks. Dit het die sosiaal-kulturele 
konteks gevorm waarbinne die eerste-eeuse  Farisese ‘rabbinaat’ 
(wat toe maar nog net in kinderskoene gestaan het) vanuit die 
ruimtes van sinagoges op Galilese en Siriese grondgebied  begin 
het om met die Romeinse Ryk mee te werk.

Teen die agtergrond hiervan en te midde van ‘n sodanige grand 
narrative, handel Matteus se ‘kontranarratief’ oor ᾿n ander Josua-
Moses – een wat uit Bethlehem, en nie uit die ‘koninklike stad’ 
Jerusalem (Matt 2:4‒6) kom nie. So beskou, vorm Matteus se 
storie ᾿n ander little story waarin die Josua‒Moses metanarratief 
die hiperteks vorm. Sodanige hiperteks kom in talle tekste voor. 
Hierdie tekste kan as ‘intertekste’ vir mekaar beskou word, 
maar dit beteken nie dat die een doelbewus in die ander 
opgeneem word of dat die een op die ander sinspeel nie.  
Ander ‘intertekstuele’ motiewe wat ook kulturele beelde of 
idees in gemeen het, kom ook voor sonder dat dit bewustelik 
uit ᾿n spesifieke teks aangehaal is of daarop gesinspeel word. 
Hulle kom voor in ander dokumente uit dieselfde tyd wat wel 
tekstueel verwant is. In Matteus is die Josef-tradisie ̓ n sprekende 
voorbeeld.2

2.Dit kom onder andere voor in die Testamente van die Twaalf Patriarge (bv T Benja-
min 4:2; 4:4d; T Sebulon 6:5; 7:3f; T Gad 2:1; 2:3–4; 4:1–2; 6:3–4, 7 (vgl Hollander 
1981; Sklar 1996; Zerbe 1993; Argyle 1951–2:256–258) en in die roman Josef en 
Asenat (o a JosAs [Ph] 15:7–8; JosAs 17:9 [B]). Matteus maak van hierdie tradisie 
gebruik in sy uitbeelding van Maria se eggenoot en ook dié van Jesus  (kyk Van 
Aarde 2000:1–21). Alhoewel Asenat se maagdelikheid nie in die Genesis–weerga-
we vermeld word nie (Gen 41:45, 50), was beide die aard van Josef se huwelik 
met Asenat en haar maagdelikheid welbekend as algemene literêre motiewe in die 
eerste eeu van die Christelike era (kyk Pilonenko 1968; Standartinger 1994:311; 
1996:309; Burchard 1965:311). So byvoorbeeld verwys Josefus (JA ii, 9), ’n parallel 
met Josef en Asenat, na hulle ‘most distinguished marriage’ en na Asenat se maag-
delikheid (vgl Chesnutt 1996:286). Dit is derhalwe van belang om daarvan 

Matteus se voorstelling van die Josua-motief word omskep in ᾿n 
storie wat oor ̓ n keuse van leierskap handel. Hierdie keuse word 
gekonkretiseer in die uitoefening van twee keuses onderskeidelik: 
óf die mense gee erkenning aan Iēsous (‘Josua’) as die Dawidiese 
Messias wat deur God opdrag gegee is om die ganse Israel van 
hulle sondes te red (sōzō); óf hulle maak hierdie Iēsous (‘Josua’) 
dood en laat hulle afstammelinge mede‒verantwoordelik hou 
vir sy bloed (Matt 27:25). Diegene wat getrou bly aan die ‘wet 
van die Messias’, naamlik die ‘evangelie van die koninkryk van 
die hemel’, sal gedurende die hele tydspan van die mensheid 
se geskiedenis in die teenwoordigheid van God-met-ons (Matt 
28:16‒20) leef.

Hiperteks as ᾿n kommunikasiestrategie op ᾿n 
abstrakte vlak
As deel van ons besinning oor die ‘stemme’ waaruit Matteus 
se ‘ensiklopedie’ bestaan, is dit nodig dat ons op die teks se 
bedoelde geaddresseerdes (die Erstleser) fokus. Eksegete dateer 
en lokaliseer Matteus gewoonlik as ‘n diskoers wat in Antiogië 
ontstaan het voor die einde van die eerste eeu nC – soos Douglas 
R.A. Hare (1993:2) Antiogië bedoel wanneer hy sê: ‘where he 
wrote for a church that contained Christian Jews but that was 
already largely Gentile Christian in composition.’ Verskillende 
moontlike scenario’s van kontekste waarbinne die ‘eerste lesers’ 
die teks kon gelees of gehoor het, is al voorgestel. Sodanige 
leesscenario kan ook as ᾿n tipe hiperteks beskou word, nie in die 
konkrete sin van die woord nie, maar op ᾿n abstrakte vlak. 

Vir talle eksegete van ᾿n vorige generasie3 het die konsep 
Heilsgeschichte (‘heilsgeskiedenis’) ᾿n hiperteks daargestel wat 
selfs op ᾿n meer abstrakte vlak lê as om Matteus in die die 
konteks van die eerste‒eeuse Antiogië te lees (kyk byvoorbeeld 
Hagner 2003:193‒208; vgl. Carter 2000a:14, 17‒29, 36‒43; 2001: 
9‒53; 2005:143). Dit wil voorkom asof Conzelmann (1960:34) 
se teorie van die ‘heilshistoriese’ benadering tot die Evangelie 
van Lukas hierdie Matteus-navorsers, wat binne die raamwerk 
van ‘n ‘ouer’ redaksioneel-kritiese paradigma gewerk het,4 
beïnvloed het. Volgens hierdie teorie word heilsgeskiedenis in 
drie tydperke verdeel (kyk Howell 1990:59‒77), wat duidelik 
onderskei kan word as die era van Israel, die era van Jesus en die 
era van die kerk.

Myns insiens het ‘heilsgeskeidenis’ (Heilsgeschichte) as ᾿n tipe 
leesstrategie gedien om Matteus te interpreteer vanuit Paulus 
se perspektief (of eerder: vanuit ‘n Lutherse perspektief) van ᾿n 
indikatiewe-imperatiewe verhouding. Met hierdie eksegetiese 
strategie is die paradoks tussen die sogenaamde ‘partikuliere’ en 
die ‘universele’ agtergrond van Matteus5 probeer verduidelik.

   kennis te neem dat die ‘biblical Joseph’s relationship with his brothers emerges 
as that part of the story which is most similar to Josephus’ own life’ (vgl Jos, JA ii, 
16 met Jos, Vit 314, 306, 333, 389, 353) (kyk Maren Niehoff se werk, The figure 
of Joseph in Post–biblical Literature: ‘For one reason or another, Joseph seems 
to represent for each narrator a certain Idealtyp’ [Niehoff 1992:106]). Vir moontlike 
Christelike interpolasies in die Testamente van die Twaalf Patriarge, kyk veral 
De Jonge (1975:96–110); en ten opsigte van Josef en Asenat, kyk Price (1997). 
Anders as De Jonge sal Hollander (1981:10) argumenteer dat die Testamente 
beslis nie ’n ‘Christelike komposisie’ is nie. Alhoewel ek grootliks met Hollander 
saamstem, beteken dit nie dat ek enigsins enige Christelike interpolasie ontken 
nie. Die verwysing in die Testament van Josef na die ‘lam van God’ gebore uit ’n 
maagd en wat ‘die sonde van die wêreld wegneem’ is in alle waarskynlikheid so ’n 
interpolasie. Hierdie argumente is die onderwerp van komplekse debatte rakende 
intra–kanonieke verwantskappe, die volgorde van passasies as die resultaat van 
redaksionele aktiwiteit, moontlike en minder moontlike hipoteses aangaande die 
datering van dokumente, die ‘clustering’ van ‘kanoniese’ literatuurgroepe en die 
lokaliteite van hierdie dokumente se gehore en dokumentkorpusse ensovoorts.

3.Eksegete van ‘n vorige generasie wat voorstaanders van die ‘heilshistoriese’ bena-
dering was, is onder andere G. Barth (1961), W. Trilling (1964), G. Strecker (1966), 
R. Walker (1967), J.D. Kingsbury (1973) en H. Frankemölle (1974). Vanuit ’n teolo-
giese perspektief kan aangevoer word dat hierdie benadering tot ’n mindere mate 
gefokus was op die karakters in Matteus se diskoers as wat dit geïnteresseerd was 
in die ‘kerk’ se verhouding tot God en dat dit vrae gestel het oor ‘n spanning tussen 
‘genade en wet’, ‘oordeel en vergiffenis’, en ‘geloof en werke’.

4.Hierdie siening het tot sekere verskille onder teoloë aanleiding gegee, maar daar 
was konsensus daaromtrent onder teoloë soos G. Strecker (1962), W. Trilling (1964) 
en R. Walker (1967).

	    
5.Strecker (1962:45–49, 184–88) het geglo dat die uitstel van die paroesie die be-



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
56

Van Aarde

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 10

Alhoewel beide Strecker (1963) en Walker (1967) deur 
Conzelmann se studie van Lukas se heilsgeskiedenis beïnvloed 
is, verskil hulle ten opsigte van die fyner detail. Hulle is dit egter 
eens dat drie fases in Matteus se heilsgeskiedenis onderskei kan 
word: die voorgeskiedenis van die Messias (beginnende met 
Abraham), die geskiedenis van Israel se opdrag (insluitend die 
bediening van Johannes die Doper as die voorganger van die 
Messias en met Jesus as die sentrale punt) en die geskiedenis 
van die heidensending (beginnende met Jesus se kruisiging en 
opstanding en wat tot die dag van God se finale oordeel strek).

Die heilsgeskiedenisbenadering het egter nie die breë groep 
van Matteus‒navorsers oortuig nie. Volgens hierdie benadering 
word die geskiedenis van Israel met dié van die kerk vervang. 
So iets gebeur egter nie in Matteus nie (kyk onder andere Sim 
1995: 243‒243, 44; 1998:243‒43, 46; teenoor Luz 2005: 631). Die 
wending (wat ‘tyd’ betref) wat ingetree het, beteken nie ᾿n 
skeiding tussen die geskiedenis van Israel en dié van die kerk 
nie. Die geskiedenis van Jesus en die kerk is onafskeidelik deel 
van Israel se geskiedenis – in Matteus (1:1) se eie woorde: biblos 
geneseδs Iēsou Christou (kyk Van Aarde 1998:16‒28). 

᾿n Ander hiperteks op ᾿n hoogs abstrakte vlak, is die sogenaamde 
eindtyd apokaliptiese benadering.6 Dit is in hierdie verband 
belangrik om in ag te neem dat apokaliptisisme sonder ᾿n 
geloof in die opstanding uit die dood, ondenkbaar is. Ek vind 
dit daarom ook hoogs waarskynlik dat Ernst Käsemann ([1960] 
1969:82‒107)7 se standpunt reg is dat dit die reaksie op Jesus se 
dood deur die vroegste Jesus‒groep in Jerusalem was wat tot 
die oorsprong van die ‘Christelike teologie’ aanleiding gegee 
het (kyk Van Aarde 1999:795‒826; 2002:118‒142; 2004:711‒738). 
Ek is egter nie oortuig deur Sim (1989, 1996, 1998, 2002) – om 
my eie terminologie wat aan die begin van hierdie artikel 
uiteengesit is te gebruik – dat Matteus se hiperteks getuig van 
᾿n konflik tussen charismatiese volgelinge van Jesus, wat 
geweier het om te hou by die Mosaïese of Talmoediese wet en 
die apokalipties-georiënteerde volgelinge van Jesus. Matteus en 
Paulus verteenwoordig, in die woorde van Mohrlang (1984:131), 
‘two examples of how the early Christian community perceived 
Jesus to provide a new basis for ethical living’.

langrikste kwessie by die verstaan van die heilsgeskiedeniskonsep in Matteus is. 
Matteus het, om die waarheid te sê, ’n lewe van Jesus daargestel wat van eska-
tologiese relevansie is met betrekking tot die voorgeskrewe weg van regverdigheid 
in die heilsgeskiedenis. Volgens Meier (1975:203–215) was dit Matteus se bedoe-
ling om ’n heilshistoriese skema met nasionale (Israel) en geografiese afbakening 
daar te stel (Matt 10:5–6; 15:24, 28). Daarteenoor het Hummel (1966:25) daarop 
gewys dat die belangrikste punt dít is dat Jesus redding vir heidene verkondig het 
(soos onder andere aan die offisier in Matt 8:5–13 of die Kanaänitiese vrou in Matt 
15:21–28). Dit is daarom dat Meier (1975:205) van mening is dat Matteus ‘con-
sciously draws up a schema of salvation history which widens the geographical 
and national restrictions of Jesus’ public ministry into a universal mission (mission 
to the Gentile) after the death resurrection.’ Strecker (1966:87) het dieselfde siening 
gehuldig as Kingsbury (1973:470), wat onder Matteus–navorsers bekend staan vir 
sy sogenaamde heilshistoriese beklemtoning wat op die sogenaamde ‘tydsformule’ 
in Matteus 3:1 en 24:19, 22, 29 gebaseer is (Kingsbury 1973:470). Volgens Kings-
bury is daar ’n eksklusief eskatalogiese konnotasie wat verwys na ‘that period of 
time which precedes the consummation of the age and the return of Jesus, Son of 
Man’ aan hierdie tydformule verbonde. In een van sy ander studies stel Kingsbury 
(1977:83–84) dit soos volg: ‘... Matthew, as 11:13 indicates, sees the law and the 
prophets, the entire [Old Testament], as ‘prophesying’, as pointing forward, to the 
events that mark the eschatological age of salvation.’

6.Proponente van hierdie benadering sluit L. Cope (1989), D. Hagner (1985:53–82; 
1994:49–71) en D.C. Sim (1993: 3–12; 1996) in. Sim (1998) verskil egter van teoloë 
soos Hagner (1993, 1995) oor kwessies soos of Matteus se gemeenskap al reeds 
met formatiewe Judaïsme gebreek het en of die breuk tussen ‘sinagoge’ en ‘kerk’ 
al voltooi was. Vir Matteus en die ‘eerste lesers’ van sy geloofsgemeenksap was 
‘the separation of Israel into a majority hostile to Jesus and a minority consisting of 
disciples of Jesus is definitive. At the very latest since the Jewish War they were no 
longer living in the land of Israel but in Gentile Syria. In Syria, their own mission was 
the proclamation of the commandments of Christ to the Gentiles under the signature 
of the universal mission command of the risen Lord’ (Luz 2005:631).

7.Wat ‘apokaliptisisme’ betref, wys Käsemann daarop dat Matteus brokkies bevat wat 
nie in die ander evangelies voorkom nie en wat ons help om die Christelike oor-
sprong te rekonstrueer. By wyse van aanhalings uit die Hebreeuse Bybel (bv Matt 
7:22–23; 23:8–10; 5:19), dui hy aan dat daar ’n geskiedenis agter die tekste skuil 
waarin daar duidelike spanning is wat uit ‘teologiese’ verskille met betrekking tot 
Jesus se dood voortspruit. Dit is egter moeilik om ’n histories–kritiese rekonstruksie 
van hierdie ‘reaksie’ (kyk Käsemann 1969:82) te maak, omdat daar slegs fragmente 
oor die eerste Jesus–groep in Handelinge tot ons beskikking is. As gevolg van al die 
verskillende brokstukkies van die mosaïek, het ons ’n duidelike beeld van presies 
wat hierdie vroegste ‘teologie’ behels het.

In dieselfde trant verwys Wim Weren (1979) in sy doktorale 
proefskrif oor Matteus se eskatologie na Matteus se 
de‒apokaliptiserende tendens (Entgeschichtlichung der 
Eschatolologie).8 Deur weg te doen met die tipiese dualisme 
wat in apokaliptisisme tussen ᾿n huidige wanhopige tyd en ᾿n 
naderende tyd van verlossing voorkom, het Matteus die aandag 
hergefokus op die etiek van die versorging van die armstes 
onder die armes (vgl Matt 25:45), na wie Weren in die titel van 
sy boek as ‘de broeders van de Mensenzoon’ verwys. Hulle was 
die objek van beide Jesus se opdrag en dié van die dissipels (kyk 
Van Aarde 2007; vgl Weren 1979:188).9 Weren (1979:190) kom 
dus tot die slotsom dat die eindtyd in Matteus as ᾿n deurlopende 
teenswoordige perspektief funksioneer waarvolgens die lesers 
uitgedaag word om nie met hulle onmiddellike, konkrete 
omstandighede vrede te maak nie, maar om dit eerder deur 
konkrete aksie die hoof te bied. Eskatologiese uitsprake is dus 
etiese appèlle.10 Dit kom eksplisiet in die Onse Vader voor in 
die versoek dat God se koninkryk mag kom, gevolg deur die 
frase ‘op aarde soos in die hemel’ (vgl Weren 1979: 190). Volgens 
Weren (1979:188) kan Matteus egter nie as ‘n ‘apocalypticist’ 
gereken word nie. Die rede daarvoor is dat Matteus nie sy 
lesers sien as mense wie se etiek op passiwiteit sou dui omdat 
hulle slegs op die eindtyd wag wanneer hierdie onregverdige 
aiōn deur God se oordeelsdaad van vergelding (waardeur die 
regverdiges gewreek sal word) vervang sal word nie.

᾿n Beduidende siening wat besonder betekenisvol is by die 
beskouing van Matteus se hiperteks op so ᾿n abstrakte vlak, is 
een wat onlangs deur veral Warren Carter (2000b, 2001, 2005, 
2007, 2008) voorgestaan word.11 Carter verwerp die gedagte dat 
verlossing bloot ᾿n ‘spirituele’ aangeleentheid is en nie ook ᾿n 
sosiale een nie.  In die eerste‒eeuse Mediterreense kultuur  het 
politiek en ekonomie ᾿n integrale deel van kultiese lewe gevorm. 
Die ‘heilshistoriese’ benadering is ᾿n sprekende voorbeeld 
van ᾿n anachronistiese interpretasie wat neig om die vertikale 
en horisontale dimensies van verlossing van mekaar te skei. 
Volgens Carter was Jesus (as Josua die verlosser) ᾿n politieke 
figuur wat mense van politieke onderdrukking bevry het. Om 
aan te voer dat Jesus nie ᾿n politieke Messias was soos wat van 
die seun van Dawid verwag is nie, het ᾿n cliché geword. Carter 
beklemtoon dat Jesus, as basileus (=‘koning’) die alternatief vir 
die keiser as verlosser van die volk was. Hy gee toe dat die leiers 
van Israel Jesus se opponente was, maar slegs insoverre dit hulle 
medewerking met Rome betref.

DIE ENSIKLOPEDIE VAN sōzō in MattEUS
Gesien vanuit die perspektief van Jonathan Culler (2001:103) 
se insig, naamlik dat intertekstualiteit betrekking het op ᾿n 
werk se ‘participation in the discursive space of culture’, vind 
die uitbeelding van die Israelse elite wat met Rome geheul het, 
weerklank in Matteus se narratief. Hierdie ‘discursive space of 
culture’ vorm ᾿n ‘ensiklopedie’ in terme waarvan Matteus se 
oortuiging dat Jesus verlos, begryp behoort te word.

In Matteus se storie staan die protagonis Jesus as basileus 
(=‘koning’) teenoor die keiser. Die kontras is geleë in die wyse 
hoe Jesus gered het teenoor hoe die keiser as ‘verlosser’ sōtēr 
/sōzō opgetree het. Jesus se benadering was dié van ᾿n herder 

8.Weren (1979:188 nota 16, 236) verwys onder andere na die werk van Sand 
(1972–3).

9.In my artikel ‘Jesus’ mission to all of Israel emplotted in Matthew’s story’ (Van Aarde 
2007:416–436), het ek geargumenteer dat alhoewel die ‘menigte’ en die ‘heidene’ 
nie die dieselfde karakterrolle in Matteus se plot vervul nie, beide groepe gesament-
lik as die objek van Jesus se missie en dié van die dissipels in die post–Pase peri-
ode dien. Hierdie siening betwis die argument dat daar ’n diskontinuïteit tussen die 
‘Israelse menigte’ as objek van Jesus se opdrag en die heidene as die objek van die 
dissipels se sending op post–Pase vlak is. Die sending waarna in beide Matteus 10 
en Matteus 28:16–20 verwys word, sinspeel myns insiens op die opdrag aan Jesus 
se twaalf dissipels met betrekking tot die ‘verlore skape van Israel’.

10‘... in de redactie van Mattheüs kan worden aangemerkt, dat hij eschatologische 
uitspraken verbind met concrete appèls’ (Weren 1979:190).

11.Kyk ook The Gospel of Matthew in its Roman Imperial context, onder redaksie 
van John Riches & David C. Sim (2005).



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #156

Intertekstualiteit – ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

wat vir sy skape omgee, terwyl die keiser die mense van wie hy 
lojaliteit geëis het, uitgebuit het. Daar was geen genade (eleos / 
dikaiosunē) nie. Jesus, die hoofkarakter in die narratief, is deur 
Romeinse owerhede op tipies Romeinse teregstellingswyse 
doodgemaak.

Jesus het ‘God se ryk’ (basileia) verkondig. Aangesien die wêreld 
in die eerste eeu deur die Romeinse Ryk oorheers is, sou die 
betekenis van die woord basileia op hierdie Ryk dui. Die basileia 
van God sou die Romeinse Ryk direk opponeer. Matteus beeld 
die leiers van Israel as bondgenote van Rome uit. God het die 
leiers van Israel as bondgenote van Rome gestraf deur, ironies 
genoeg, Rome as instrument te gebruik om Jerusalem te verwoes 
(Matt 22:7).12 

Deur hoofsaaklik Markus as sy hipoteks en Q as ᾿n interteks te 
gebruik, het Matteus – as ᾿n metateks tot Markus – die Jesus-
storie teen die agtergrond van ᾿n bepaalde hiperteks, naamlik 
die Josua-storie oorvertel. Die konteks van hierdie  hiperteks kan 
as ᾿n proses en ᾿n geestelike ingesteldheid beskryf word. Die 
proses was dié van die sogenaamde skeiding tussen sinagoge 
en die kerk wat na die verwoesting van die tempel in Jerusalem 
in 70 nC ingetree het. Die geestelike ingesteldheid was dié 
van ᾿n apokaliptisisme wat Matteus van Markus en (᾿n latere 
weergawe) van Q (kyk Kloppenborg 2000:256) oorgeneem het. 
Die apokaliptiese verwagting was dat hierdie wêreld in die finale 
ryk van God omskep sou word. Volgens een bepaalde profetiese 
tradisie (die sogenaamde idee van die nasies se pelgrimstog 
na die Sionberg),13 sou die nuwe era aanbreek wanneer Israel 
se messias as die Seun van die Mens in Jerusalem openbaar 
sou word en wat daartoe aanleiding sou gee dat die nasies na 
Jerusalem sal kom om by die verenigde Israel aan te sluit.

Verskeie eksegete14 is oortuig dat Matteus met die Jesus‒groep 
in Jerusalem gekonformeer het. Die ‘twaalf apostels’ 
verteenwoordig vir Matteus die herstelde Israel. Volgens die 
evangelis (kyk Matt 19:28), verkry die twaalf dissipels as ‘geneesde 
genesers’ geregtigheid (kri/nontej) vir die twaalf stamme van 
Israel (vgl Horsley 1987:201‒207) teen die agtergrond van die 
profetiese idee van ᾿n pelgirmstog van ‘alle nasies’ na die ‘nuwe 
Jerusalem’. Die ganse Israel (panta ta ethnē) vorm die ekklēsia (die 
‘Christelike’ kultus) teenoor die sunagōgē (die tempelkultus). 

Anders as die opinie van ander Matteus‒navorsers waarna ek 
vroeër in die artikel verwys het, is ek van mening dat Matteus 
se herkoms nie in Antiogië gesoek behoort te word nie, maar 
wel van iewers in die noorde van Galilea en die suide van 
Sirië ná 70 nC (vgl die uitdrukking ‘Galilea van die heidene’ 
in Matt 4:15). In hierdie streek het konflik geheers tussen die 
skrifgeleerde (grammateus) Matteus en dorpskrifgeleerdes, 
wat besig was om die eerste fase van ᾿n Fariseïstiese rabbinaat 
te vestig.15 Die Evangelie van Matteus kon dus – soos Q (vgl 

12.In drie hoofstukke oorheers die instrumente van Rome die toneel: die kliëntkonings 
Herodes die Grote (Matt 2) en sy seun Herodes Antipas (Matt 14), en die Romeinse 
goewerneur, Pontius Pilatus (Matt 27). By twee geleenthede gee Jesus opdrag aan 
die volk om hulle belasting te betaal. In hierdie perikope gee Jesus uitdrukking aan 
sy visie dat God groter is as die mag van Rome (Matt 17:24–27; Matt 22:15–22).

13.Bv, Matt 8:11 e v /Luk 13:28 e v; Sag 2:11; Targum op Jes 2:2b; 2 Esra  13:49; 2 
Barug 72:3–6.

14.Kyk, byvoorbeeld Käsemann ([1960] 1969:83, 86) en Hengel (1995:155, 158, 
167, 181). Hengel (1995:83, 86) stel dit soos volg: ‘In early Christianity analogous 
ideas are supposed in Matt. 19:28 = Luke 22:30; 1 Cor. 6:2f. and Rev. 20:4ff. More 
significant was the parallel tradition that the son of man/messiah as representa-
tive and saviour of the true people of God is given the authority to judge; this is 
documented in the Similitudes of 1 Enoch and in particular in the teaching of Jesus 
and in earliest Christianity including Matt. 25:31ff. … [A]pparently dependent upon 
the language of the Similitudes … [Matthew – 19:28; 25:31] … twice mentioned 
that the Son of Man ‘sits on the throne of his glory’ and the twelve disciples as 
the followers of Jesus become his college of associate judges ….’  Aldus Hengel 
(1995:173), ‘in particular the motif of sessio ad dexteram was material common 
to early Christian congregations, whether in Corinth, Antioch or Rome, and in my 
opinion demonstrates incontestably that they go back to earliest Jesus group in 
Jerusalem congregation.’

15.Kyk ook Schlatter ([1933] 1963), wat van mening is dat daardie Matteus waarskynlik 
’n ‘etiese rigoris’ was en ‘n verteenwoordiger van die vroegste ‘Christelike 
rabbinaat’.  

Horsley 1999:145‒46, 193‒94) – gesien word as die produk van 
skrifgeleerde-aktiwiteit in die konteks van die heropbou van 
dorpe na die Judese-Romeinse oorlog en die verwoesting van 
die tempel in Jerusalem. Sterk aanduiding bestaan dat hierdie 
dorpsgemeenskappe gesukkel het om die verlies van Jerusalem 
en die tempel te verwerk.

Aangesien die ‘stad van God’ nie meer bestaan het nie, 
moes hulle God se teenwoordigheid in die omgewing van 
dorpsgemeenskappe vind.16 Hier het konflik geheers tussen 
twee groepe skrifgeleerdes: die volgelinge van Jesus, wat hom as 
messias erken het en ander Israeliete wat die tradisionele siening 
van die messias gehandhaaf het.

Die konflik het rondom die interpretasie van die Tora gesentreer: 
Jesus kon gesien word as die nuwe Moses wat die Tora vervul 
het, teenoor ᾿n tradisionele Mosaïese siening soos wat dit 
deur die tempelkultus gereguleer is. Te midde van Romeinse 
uitbuiting was skrifgeleerdes betrokke by die heropbou  van die 
dorpslewe. Die skrifgeleerdes in die sinagoges het ᾿n probleem 
daarmee gehad dat Jesus as die ‘geneser- seun van Dawid’ beskou 
is. Hulle kon nie aanvaar dat hy Israel se nuwe Moses was nie. 
Hulle kon nie verstaan dat Jesus ‘die tempel kon vervang’ nie, 
siende dat Jesus weg gedoen het met die reinheidsregulasies, 
soos wat geblyk het uit sy genesingsdaad op die Sabbatdag 
(Matt 12:l‒32).  

By wyse van ̓ n parateks verwys Matteus implisiet na die bedoelde 
skrywer van sy diskoers as ᾿n skrifgeleerde (grammateus) wat ᾿n 
dissipel van die koninkryk van die hemel (Matt 13:52) geword 
het en wie se agtergrond Jerusalem en die leierskonflik daar 
was. Die outeur dra ‘bagasie’ met hom saam wat bestaan het uit 
oortuigings wat die vroegste Jesus-groep in Jerusalem gehuldig 
het voordat Jakobus (Jesus se broer) begin het om hierdie kultiese 
groep te oorheers.

᾿n Aantal kenmerke, soos wat vervolgens bespreek sal 
word, onthul Matteus se sienswyse en het ᾿n invloed op die 
‘ensiklopediese eggo’s’ agter die Josua-storie as Matteus se 
hiperteks.
	
DIE term sōzō EN die ‘INTERTEKSTE’ van 

hierdie begrip
Aan die begin van die evangelie (Matt 1:21c), word die naam 
‘Jesus’ gekoppel aan Jesus se roeping as die verlosser wat die 
volk van Israel van hulle sondes (hamartiōn) sal verlos (sōsei). 
Die aanwesigheid van die woord biblos in Matteus 1:21 – wat 
hier die rol van ‘n titelopskrif vervul – is dus een van Matteus 
se mees kenmerkende paratekste. Vir Matteus is die naam ‘Jesus’ 
nie sommer ᾿n gewone benaming nie. In Markus het mense 
soos Bartimeus en die twee mans wat deur bose geeste gevul 
was, hom ‘Jesus’ genoem  (Mark 1:24, 5:7; 10:47), maar nie in 
Matteus (Matt 8:29; 20:30) nie. In Matteus, het die twee geneesde 
blindes, omdat hulle Jesus as die Dawidiese Messias erken het, 
gesien waaroor God se redding werklik gaan (Matt 20:30) en die 
besetenes in Gadara het in die openbaar verklaar dat God Israel 
deur Jesus, God se seun (Matt 8:29), genees.

Matteus se beskouing van Jesus se geboorte is analoog aan 
Moses se wondergeboorte in Josefus se Antiquitates (2.205‒206, 
210‒211, 215‒216) en Pseudo‒Filo se Liber Antiquitatum Biblicarum 

16.Die Jesus–beweging in Galilea en die werk van die vroeë post–70 nC rabbi’s, na 
wie Horsley (1996:181–84) verwys as die ‘earlier scribes and sages’, kan gesien 
word as ’n ‘revitalization of village communities’. Nadat die tempel verwoes is, het 
Fariseër–skrifgeleerdes hulleself in plekke soos Jamnia (in Judea), Galilea en 
Sirië geherorganiseer. Daar het hulle gepoog om die ou waardesisteme van die 
tempel, veral regulasies met betrekking tot die hiërargie in die samelewing en die 
reinheidsideologie van die tempel in dorpshuishoudings te dupliseer. ’n Soortgelyke 
aktiwiteit om ’n heropbou van dorpsgemeenskappe te bewerkstellig, word ook 
onder die Jesus–groepe gevind. Die waardesisteem wat hulle geïmplimenteer 
het, was gebaseer op die alternatiewe manier waarop Jesus die Tora verstaan 
het. Die verskil in waardesisteme en belange het tot konflik tussen die Fariseër–
skrifgeleerdes en skrifgeleerdes in die geledere van Jesus se volgeling aanleiding 
gegee.

Vol. 65    No. 1     Page 7 of 10 7



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
56

Van Aarde

(9:1‒10), wat tussen 70 en 100 nC dateer. Die uitdrukking om 
Israel te ‘bevry’ het in die ‘latere’ Rabbynse tradisie (in Meg 
14.2 byvoorbeeld) betrekking op Miriam se verwysing na haar 
moeder Jogabed wat geboorte aan die toekomstige verlosser 
(Moses) sou skenk (‘My moeder sal ᾿n seun [Moses] baar 
wat sal bevry.’] Hierdie uitdrukking sinspeel op die woord 
‘Josua’ in Num 3:17. Ander dokumente verwys ook na hierdie 
Moses‒tradisie en vir Matteus dien dit soms eksplisiet en by 
ander geleenthede weer implisiet as intertekste (vgl. onder andere 
Bloch 1954:210‒285; [1955] 1978:94‒227; Crossan 1968:119‒135; 
1986:18‒27; 2003:663‒691).

Die werkwoordstam van die Hebreeuse woord is jashac. Hierdie 
woord se hiphil word in ᾿n aantal Ou-Testamentiese tekste 
(Rigt 6:36; 1 Sam 10:19; 11:13; 14:39; Sag 8:7; Ps 7:11; 17:7) as ᾿n 
substantiewe deelwoord, moshiah, gebruik.  Op hierdie plekke 
beteken die substantiewe deelwoord ‘helper’ (=verlosser). 
Hierdie betekenis van moshia herinner aan die naam van Moses 
en is ᾿n woordspeling (paronomasia) op die deelwoord messiah 
/ mašiah. 

Messias het die technicus terminus vir die ‘gesalfde seun van 
Dawid’ (of Dawid se seun) as die koning oor die ganse Israel 
(2 Sam 5:1‒3) geword. In Ps 118:25 is daar ᾿n voorbeeld van so 
᾿n woordspeling tussen moshia (=Moses) en messias (=seun van 
Dawid) wat in die Griekse uitdrukking ‘hoshiah na’ voorkom. In 
Matteus 21:9 siteer die evangelis onder andere Psalm 118:25‒26: 
‘Hosanna vir die seun van David.
 
Wat bedoel word om Jesus ‘geneser-messias’ te noem, word 
duidelik wanneer ander passasies waarin die woord sōzō in 
Matteus voorkom, bestudeer word.

Die ‘ensiklopediese eggo᾽s’ vir die stilmaak van die storm 
in Matteus 8:18‒27 is die antieke Nabye Oosterse idee dat die 
see (veral ᾿n storm ter see) die magte van chaos en die bose 
teenoor God simboliseer. Hierdie episode in Matteus is gesetel 
in Psalm 107:23‒30 as interteks. Deur aan te toon dat Jesus mag 
oor die see het, doen Jesus wat God volgens Psalms 74:13‒14 en 
89:10‒12 doen. Hierdie Psalms is paratekste wat in die interteks 
opgeneem is. Die paratekste is apokalipties van aard en verwys 
na die seemonsters Leviatan (Ps 74:14) en Rahab (Ps 89:10‒11), 
wat simbolies is van die bose magte wat oorwin is wanneer 
God se koninkryk in sy volheid kom (kyk 2 Barug 29:4 as nog 
᾿n parateks). 

Matteus se weergawe van die verweefde storie van die 
aristokratiese raadslid se dogter (wat nie soos in Markus ᾿n 
leier van ᾿n sinagoge is nie) en van die vrou met bloedvloeiing 
in Matteus 9:18‒26 is ‘paradigmaties’ van die eksklusiwiteit van 
die ‘ou’ Israel en die inklusiwiteit van die Matteus‒gemeenskap 
as die ‘nuwe’ Israel.17 Matteus as metateks verander Markus se 
nadruk op menstruele vloeiing na bloeding in die algemeen. In 
die metateks word die ouderdom van die amptenaar se dogter (12 
jaar) weggelaat. Op die ouderdom van twaalf sou ᾿n jong vrou 
in die bepaalde kultuur as seksueel volwasse en gereed vir die 
huwelik beskou word. Volgens Levitikus 15:19‒30 – ᾿n parateks 
in Markus as Matteus se hipoteks – is ᾿n vrou wat menstrueer, 
onrein en mag nie aangeraak word nie. In Markus word Jesus 
deur ᾿n vrou wat menstrueer, aangeraak. In Matteus as metateks 
gaan dit nie oor menstruasie nie en neem die vrou ook nie die 
inisiatief nie. Sy is egter net soos ander onrein mense ᾿n persoon 
in eie reg wat Jesus se liefde ontvang. Herstel van lewe word 
beklemtoon deur die drievoudige gebruik van sōzō  in 9:20‒22 in 
Matteus se ‘kommentaar’ op Markus.

Matteus se idee van inklusiwiteit word ook deur die woord 
‘al die’ / ‘die hele’ / ‘die ganse’  (holos / holē), wat dikwels 
voorkom, verwoord. Matteus se begrip van outentieke lewe 

17.Hierdie stories is ‘much more than examples of faith’. Volgens Elaine Wainwright 
(1991: 214), is dit ‘stories of a woman and a young girl oppressed by religious, so-
cial and human boundaries and of Jesus as the one who reaches out across these 
boundaries offering new expectations for life and wholeness …’ 

behels integriteit/kongruensie (teleiotēs): ᾿n ‘completeness ... 
which unites everything in complete harmony’ (Newman 1971: 
80). Dit is kongruensie wat tot uitdrukking bring dat innerlike 
lewe met uiterlike gedrag ooreenstem. Skynheiligheid verbloem 
kongruensie (Matt 23:13‒36). Volgens Matteus (23:2) sit die 
skynheiliges op Moses se ‘sitplek’ en hou van die beste plekke 
in die sinagoges (Matt 23:6). Hulle verteenwoordig die Israelse 
elite wat met die Romeinse imperiale mag (Matt 10:17) geheul 
het: die sunedria (plaaslike Israelse dorpsrade) en die sunagōgai 
(vergaderings van sinagoge‒skrifgeleerdes) wat kragte met 
die ēgemōn (Romeinse goewerneurs) en die basileus (Romeinse 
kliëntkonings) saamgesmee het. Volharding teenoor die mag 
van hierdie wêreldmag van nasies (tois ethnesin) sal tot bevryding 
(ho de hupomeinas eis telos houtos sōthēsetai – Matt 10:22) lei.  

In Matteus 14:24 red Jesus die dissipels se skuit wat deur die 
golwe van die see geteister is. In hoofstukke 14 en 16 kom die 
dubbelsinnige rol van Petrus, die dissipels se woordvoerder, na 
vore. In Matteus 14:28‒33 reik Jesus sy hand na die twyfelende 
Petrus, ᾿n ‘kleingelowige’ (Matt 14:30‒31), wat uitroep: ‘Here, 
red my’ (kurie, sōson me). Nadat Jesus Petrus berispe het, het hy 
die dissipels daaraan herinner dat ‘wie sy lewe wil red/ behou 
(sōsai) dit sal verloor, maar wie sy lewe ter wille van my verloor, 
sal dit terugkry’ (Matt 16:25).

Wanneer Matteus in Hoofstuk 19 vertel van die dissipels se 
verbasing toe hulle besef het wat Jesus met kongruensie (ei theleis 
teleios einai) bedoel, naamlik dat die rykes hulle besittings moes 
verkoop en die geld vir die gemarginaliseerde armes (dos tois 
ptōchois – Matt 19:21) gee, wou hulle weet, ‘Wie kan dan gered 
word (sōthēnai)’ (Matt 19:25)? 

Die verbygangers wat Jesus tydens die kruisiging belaster het, 
het verwys na Jesus se woorde oor die vernietiging van die 
tempel (Matt 27:39‒40). In die lig van die herinnering aan Jesus 
se woorde oor die vernietiging van die tempel, sy ‘profesie’ oor 
die verdrukking van ‘alle nasies’ en sy opmerking oor die liefde 
(agapē) wat sal verkoel (Matt 24:1‒14), herinner Matteus sy lesers 
aan wat die profeet Daniël gesê het oor die oorwinning van die 
Seun van die Mens (Matt 24:15‒28, 29‒31) oor die Romeinse Ryk 
wat God gebruik het om Jerusalem te vernietig (Matt 24:27‒28). 
God sal die ‘uitverkorenes bymekaar (...) maak uit die vier 
windstreke, van elke uithoek van die aarde af’ (Matt 24:31).

In Matteus 24:22 sinspeel die evangelis op ᾿n ander tipiese 
apokaliptiese idee wat ook in 2 Barug 83:1(vgl Josephus, Ant 
19:13) (kyk Harrington 1991:337) tot uitdrukking kom. Hierdie 
interteks verwys na God se redding te midde van droefheid: 
‘En as daardie dae nie verkort was nie, sou geen mens gered 
(esōthē) wees nie; maar ter wille van die uitverkorenes sal 
daardie dae verkort word. Maar hulle wat volhard, sal tot die 
einde gered word (sōthēsetai) (Matt 24:13) (my parafrase van die 
oorspronklike). 

‘N OOP‒EINDE
Die einde van hierdie artikel eggo die manier waarop Matteus sy 
eie diskoers ‘eindig’, dit wil sê dit is ᾿n oop einde – net soos wat 
die idee van intertekstualiteit self ook is: ‘Every text is a locus of 
intersections, overlaps, and collisions between other texts. Every 
text is an intertext, that is, a between‒text (inter, ‘between’), a 
paradoxical locus of dislocation, without center and without 
boundaries’ (Beal 2000:128).

Volgens Matteus (24:14), sal die evangelie van die koninkryk 
(euangelion tēs basileias) ‘in die hele (holē)’ wêreld verkondig word, 
sodat al (pasin) die nasies die getuienis kan hoor. Eers dan sal die 
einde (to telos) kom.’ Teen die agtergrond van hulle konflik met 
die imperiale magte van destyds, laat Matteus sy lesers in God 
se hande – God wat self besluit oor die voleinding van die wêreld 
(sunteleia tou aiōnos) (Matt 28:20), sodat die kerk in die uitvoering 
van die sendingopdrag aan alle mense (panta ta ethnē) sal ervaar 
dat Jesus God‒met‒ons is, want die volgelinge van Jesus het die 
koms van die Seun van die Mens gesien. 

Vol. 65    No. 1     Page 8 of 108



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #156

Intertekstualiteit – ensiklopedie en argeologie: Matteus se voorstelling van Jesus as redder

Literatuurverwysings
Alkier, S., 2005, ‘From text to intertext: Intertextuality as a 

paradigm for reading Matthew’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 61, 1‒18.

Argyle, A.W., 1951‒1952, ‘The influence of the Testaments of 
the Twelve Patriarchs upon the New Testament’, Exp T 63, 
256‒58.

Beal, T.K., 2000, ’Intertextuality’, in A.K.M. Adam (red.), 
Handbook of postmodern BiblicalInterpretation, pp. 128‒130, 
Chalice Press, St Louis.

Barth, G., 1961, ‘Das Gesetzesverständnis des Evangelisten 
Matthäus’, in G. Bornkamm, G. Barth & H‒J. Held, (Hrsg.), 
Überlieferung und Auslegung im Matthäusevangelium, pp. 
54‒154, 2. Auflage, Neukirchen Verlag, Neukirchen. 

Barthes, R., 1985, ‘Texte (théorie du)’, in Encyclopaedia Universalis, 
vol. 17, pp. 996‒1000, Seuil, Paris.

Bloch, R., 1954, ‘Quelques aspects de la figure de Moïse dans 
la tradition rabbinique, Cahiers Sioniens 8, 210‒285, in H. 
Cazelles (red.), Moïse, l’homme de l’Alliance, pp. 93‒167, 
Special edition of Cahiers Sioniens, nos. 2‒4 of 1954, Desclée, 
Tournai. 	

Bloch, R., [1955] 1978, ‘Note methodolique pour l’étude de la 
literature rabbibnique’, Recherchesde Science Religieuse 43, 
94‒227, reprinted 1978 as Methodological Note for the Study 
of Rabbinic Literature, in W.S. Green (red.), vertl W.S. Green 
& W.J. Sullivan, Approaches to Ancient Judaism, 1:Theory and 
Practice, pp. 51‒75, Scholars Press for Brown University, 
Missoula. (Brown Judaic Studies 1.)  

Burchard, C., 1965, Untersuchungen zu Joseph und Aseneth: 
Überlieferung‒Ortbestimmung, Mohr, Tübingen, (WUNT 8).

Carter, W., 2000a, Matthew and the margins: A sociopolitical and 
religious reading,  Orbis, Maryknoll.

Carter, W., 2000b, Matthew and Empire: Initial explorations, Trinity 
Press International, Harrisburg.  

Carter, W., 2001, Matthew and Empire: Initial explorations, Trinity 
Press International, Harrisburg. 

Carter, W., 2005, ‘Matthean Christology in Roman imperial 
key: Matthew 1:1’, in J. Riches, &  D.C. Sim (reds.), The Gospel 
of Matthew in its Roman imperial context, pp. 143‒165, T & T 
Clark, Londen. 

Carter, W., 2007, ‘Power and identities: The contexts of 
Matthew’s Sermon on the Mount’, in  D. Fleer & D. Bland 
(reds.), Preaching the Sermon on the Mount, pp. 8‒33, Chalice 
Press, St Louis.

Carter, W., 2008, ‘Matthew negotiates the Roman Empire’, in 
R.A. Horsley (red.), In the shadow of Empire: Reclaiming the 
Bible as a history of faithful resistance, pp. 117‒136, Westminster 
John Knox, Louisville.

Chesnutt, R. D., 1996, ‘From text to context: The social matrix 
of Joseph and Aseneth’, SBL 1996, Seminar Papers, Scholars 
Press, Atlanta.

Conzelmann, H., [1958] 1960, The theology of St Luke, vertl G. 
Buswell, Faber and Faber, Londen.

Cope, O. L., 1989, ‘‘To the close of the age’: The role of apocalyptic 
thought in the Gospel of Matthew’, in J. Marcus & M.L. 
Soards (reds.), Apocalyptic and the New Testament: Essays in 
honour of J. Louis Martyn, pp. 113‒124, Sheffield Academic 
Press, Sheffield. (JSNTSS 24.)

Crossan, J.D., 1968, ‘Structure and theology of Mt. 1.18‒2.23’, 
Cahiers de Joséphologie 16, 119‒135.

Crossan, J.D., 1986, ‘From Moses to Jesus: Parallel themes’, Bible 
Review 2(2), 18‒27.

Crossan, J.D., 1998, The birth of Christianity: Discovering what 
happened in the years immediately after the execution of Jesus, 
HarperSanFrancisco, San Francisco.  	

Crossan, J.D., 2003, ‘Virgin mother or bastard child?’, HTS 
Teologiese Studies/Theological Studies  59(3), 663‒691.

Culler, J., [1981] 2001, ‘Presupposition and intertextuality’, 
in J. Culler (red), The pursuit of signs: Semiotics, literature, 
deconstruction, pp. 100‒118, augmented edition with new 
preface, Cornell University Press, Ithaca.

Danow, D.K., 1987, ‘Lotman and Uspensky: A perfusion of 
models’, Semiotica 64, 343‒357.

De Jonge, M.J., 1975, The Testaments of the Twelve Patriarchs: A 
study of their text, composition and origin, Gorcum, Assen.

Eco, U., 1984, The role of the reader: Explorations in the semiotics of 
texts, Indiana University Press, Bloomington. (AiS.)

Frankemölle, H., 1974, Jahwebund und Kirche Christi: Studien 
zur Form‒ und Traditionsgeschichte Des ‘Evangeliums’ nach 
Matthäus, Aschendorf, Münster.

Genette, G., 1982, Palimpsestes: La littérature au second degree, 
Seuil, Parys.

Hagner, D.A., 1984, ‘Apocalyptic motifs in the Gospel of 
Matthew: Continuity and discontinuity’, Horizons in Biblical 
Theology 7, 53‒82.

Hagner, D.A., 1994, ‘Matthew’s eschatology’, in T.E. Schmidt & 
M. Silva, (reds.), To tell the mystery: Essays on New Testament 
eschatology in honor of Robert G. Gundry, pp. 49‒71, JSOT 
Press, Sheffield. [JSNT Supplement Series 100.) Reprinted in 
SBLSP 35 (1996), 163‒181].

Hagner, D.A., 1995, ‘Matthew: Apostate, reformer, 
revolutionary?’, NTS 49, 193‒208.

Hare, D.R.A., 1993, Matthew: Interpretation, A Bible Commentary 
for Teaching and Preaching, 	John Knox, Lousville.  

Harrington, D.J., 1991, The Gospel of Matthew, Liturgical Press, 
Collegeville. 	

Hatina, T. (red.), 2008, Biblical interpretation in early Christian 
Gospels, Volume 2: The Gospel of Matthew, Continuum T & T 
Clark, Edinburgh.  	

Hengel, M., 1995, ‘‘Sit at my right hand!’’, in Studies in Early 
Christology, pp. 119‒226,  T & T Clark, Edinburgh.

Hens‒Piazza, G., 2000, ‘Lyotard’, in A.K.M. Adam (red.), 
Handbook of postmodern Biblical interpretation, pp. 160‒166, 
Chalice, St Louis. 

Hillenaar, H., 1982, Roland Barthes: Existentialisme, semiotiek, 
psychoanalyse, Van Gorcum, Assen.

Hollander, H.W., 1981, Joseph as an ethical model in the Testaments 
of the Twelve Patriarchs, Brill, Leiden. 

Horsley, R.A., 1987, Jesus and the spiral of violence: Popular Jewish 
resistance in Roman Palestine, Harper & Row, San Francisco.

Horsley, R.A., (with J. A. Draper) 1999, Whoever hears you hears 
me: Prophets, performance and tradition in Q, Trinity Press 
International, Harrisburg.

Howell, D.B., 1990, Matthew’s inclusive story: A study in the 
narrative rhetoric of the First Gospel, JSOT, Sheffield. 

Hummel, R., 1975, Die Auseinandersetzung zwischen Kirche 
und Judentum im Matthäusevangelium, Chr. Kaiser Verlag, 
München.  

Käsemann, E., [1960] 1969, ‘The beginnings of Christian 
theology’, in New Testament questions of today, pp. 82‒107, 
vertl W.J. Montague, SCM Press, Londen. 	

Kingsbury, J.D., 1973, ‘The structure of Matthew’s gospel and 
his concept of salvation‒history’,  CBQ 35, 451‒74.

Kingsbury, J.D., 1974, Matthew: Structure, christology, kingdom, 
Fortress, Phialdelphia.

Kingsbury, J.D., 1977, Matthew, Fortress, Philadelphia. 	
Kingsbury, J.D., 1986, Matthew as story, Fortress, Philadelphia. 
Kloppenborg Verbin, J.S., 1999, Excavating Q: The history and 

setting of the Sayings Gospel, Fortress, Minneapolis.
Kristeva, J., 1969, Sémeiotiké: Recherches pour une sémanalyse, 

Seuil, Parys.
Liszka, J.J., 1996, A general introduction to the semeiotic of Charles 

Sanders Peirce, Indiana University Press, Bloomington.
Lotman, J.M., 1974, ‘Point of view in a text’, New Literary History 

6, 339‒352.
Lyotard, J‒F., [1979] 1984, The postmodern condition, vertl  G. 

Bennington and B. Massumi, University of Minnesota 
Press, Minneapolis. 	

Lyotard, J‒F., 1989, ‘Lessons in pragmaticism’, vertl D. Macey, 
in A. Benjamin (red.), The Lyotard reader, pp. 122‒154, Basil 
Blackwell, Oxford.  

Luz, U., 2003, Intertextualität im Matthäusevangelium, paper 
read to the Gospel of Matthew Seminar, Studiorum Novi 
Testamenti Societas, 57th General Meeting, Bonn, Germany, 
29 July‒2 August, published as ‘Intertexts in the Gospel of 
Matthew’, Harvard Theological Review 97 (2004), 119‒137.	

Vol. 65    No. 1     Page 9 of 10 9



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
56

Van Aarde

Luz, U., 2005, Matthew 21‒28: A commentary, Fortress, 
Minneapolis. 

Meier, J.P., 1975, ‘Salvation–history in Matthew: In search of a 
starting point’, CBQ 37, 203‒215.

Mohrlang, R., 1984, Matthew and Paul: A comparison of ethical 
perspectives, Cambrige University Press, Cambridge. 

Newman, B.M., 1971, A concise Greek‒English dictionary of the 
New Testament, United Bible Societies, Londen.

Niehoff, M., 1992, The figure of Joseph in post‒biblical literature 
Jewish literature, Brill, Leiden. 	

Peirce, C.S., 1934, Collected papers of Charles Peirce, Volume V, 
Harvard University Press, Cambridge .

Petersen, N.R., 1980a, ‘The composition of Mrk 4:1‒8’, HThR 73, 
185‒217.

Petersen, N.R., 1980b, ‘Literary criticism for New Testament 
critics’, in R.A. Spencer (red.),  Orientation by disorientation: 
Studies in literary critcism and biblical literary criticism: 
Presented in honor of William A, Beardslee, pp. 25‒50, Pickwick, 
Pittsburgh. 

Philonenko, M., 1968, Joseph et Aseneth: Introduction, texte critique 
en notes, Brill, Leiden. 	

Price, R.M., 1997, ‘Implied reader response and the evolution of 
genres: Transitional stages between the ancient novels and 
Apocryphal Acts’, HTS Teologiese Studies/ Theological Studies  
53(4), 909‒938.

Riches, J. & Sim, D.C., 2005, The Gospel of Matthew in its Roman 
imperial context, T & T Clark, Londen.

Sand, A., 1972‒1973, ‘Zur Frage nach dem ‘Sitz in Leben’ der 
apokalyptischen Texte des Neuen Testaments’, NTS 18, 
167‒77.

Sim, D.C., 1989, The Gospel of Matthew and Christian Judaism, T & 
T Clark, Edinburgh. 

Schlatter, A., [1933] 1963, Der Evangelist des Matthäus. Seine 
Sprache, seine Ziel, seine Selbstbeständigkeit: Eine Kommentar 
zum ersten Evangelium, 6, Auflage, Calwer Stuttgart.

Sim, D.C., 1993, ‚The meaning of paliggenesia in Matthew 19:28’, 
JSNT 50, 3‒12.

Sim, D.C., 1995, ‘The Gospel of Mattew and the Gentiles’, JSNT 
57, 19‒48.

Sim, D.C., 1996, Apocalyptic eschatology in the Gosepl of Matthew, 
Cambridge University Press, Cambridge.

Sim, D.C., 1998, The Gospel of Matthew and Christian Judaism: The 
history and social setting of the Matthean community, T & T 
Clark, Edinburgh.  

Sklar, H. W., 1994, ‘The fighter of horizons: The story of Joseph 
as a model for social and spiritual reconciliation’, MA thesis, 
Graduate Theological Union, Berkeley.

Standartinger, A., 1994, From fictional text to socio‒historical 
context: Some considerations from a textcritical perspective 
on Joseph and Aseneth, in SBL 1996 Seminar Papers, pp. 
303‒318, Scholars Press, Atlanta.

Standartinger, A., 1996, Das Frauenbild im Judentum der 
hellenistischen Zeit: Ein Beitrag anhand von ‘Joseph & Aseneth’, 
Brill, Leiden. (Arbeiten zur Geschichte des Antiken 
Judentums und des Urchristentums.)

Strecker, G., 1965, Der Weg der Gerechtigkeit: Untersuchung zur 
Theologie des Matthäus, 2, Auflage, Vandenhoeck & Ruprecht, 
Göttingen.

Trilling, W., 1964, Das wahre Israel: Studien zur Theologie des 
Matthäus‒Evangeliums, 3, Auflage, Kösel, München.	

Thiselton, A.C., 2006, ‘A retrosepctive reappraisal: Postmoder-
nity, language and hermeneutics’, in A.C. Thiselton (red.), 
Thiselton in hermeneutics: The collected works and new essays of 
Anthony Thiselton, pp. 663‒682, Ashgate Publishing Limited, 
Aldershot. (Ashgate Contemporary Thinkers on Religion: 
Collected Works.)

Uspenski, B., 1973, A poetics of composition: The structure of 
the artistic text and typology of  a  compositional form, vertl 
V. Zavarin & S. Wittig, University of Calfornia Press, 
Berkeley.

Van Aarde, A.G., 1998, ‘Matthew 27:45‒53 and the turning of the 
tide in Israel’s history’, BTB 28(1), 16‒26.

Van Aarde, A.G., 1999, ‘The historicity of the circle of the 
Twelve: All roads lead to Jerusalem’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 55(2&3), 795‒826.

Van Aarde, A.G., 2002, ‘Matthew and apocalypticism as the 
‘mother of Christian theology’: Ernst Käsemann revisited’, 
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 58(1), 118–142.

Van Aarde, A.G., 2004, ‘The earliest Jesus group in Jerusalem’, 
Verbum et Ecclesia 25(2), 711‒738.

Van Aarde, A.G., 2005, ‘IHSOUS, the Davidic Messiah, as 
political saviour in Matthew’s history’, in J.G. Van der 
Watt (red.), Salvation in the New Testament: Perspectives on 
soteriology, pp. 7‒31, Brill, Leiden (Supplements to Novum 
Testamentum 121.)

Van Aarde, A.G., 2007, ‘Jesus’ mission to all of Israel emplotted 
in Matthew’s story’, Neotestamentica 41(2), 416‒436.

Wainwright, E., 1991, Towards a feminist critical reading of the 
Gospel according to Matthew, De Gruyter, Berlin. (BZNTW 
60.) 

Walker, R., 1967, Die Heilsgeschichte im ersten Evangelium, 
Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen.

Weren, W.J.C., 1979, De broeders van de Mensenzoon: Mt 25, 31‒46 
als toegang tot de eschatologie van Matteüs, Uitgeverij Ton 
Bolland, Amsterdam.

Zerbe, G.M., 1992, Non‒retaliation in early Jewish and New 
Testament texts, JSOT Press, Sheffield.

Vol. 65    No. 1     Page 10 of 1010


