
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #295

AKUTE TRAUMA, EN RUDOLF OTTO SE GODSDIENS-PSIGOLOGIESE TEORIE AS 
MIDDEL TOT HELING

ABSTRACT
Acute trauma, and Rudolf Otto’s psychology of religion theory as means for healing

Empirical studies confi rm that quantitative research is limited as far as the analysis, description 
and explanation of traumatic experiences are concerned. It is after all virtually impossible to 
quantify emotions. This article aims to overcome this obstacle by applying Rudolf Otto’s theory 
of psychology of religion, and more specifi cally his theory on the transformation of fear (tremens) 
into awe (fascinans), to pastoral care with traumatised persons. Trauma is the internal experience 
of an external event, and causes fear and alienation. In psychology of religion, fear pertains to 
alienation from God and fellow believers, whereas awe refers to the emotionally laden response to 
transcendence. Moving from fear to awe leads to wholeness within a person, and peace in human 
interactions. Wholeness overcomes alienation, and facilitates respect for God and fellow human 
beings. Both fear and awe belong to what Otto calls the ‘numinous’, which is conceptualised in 
terms of pastoral care in this article. 

Authors: 
Annelize Endres1

Yolanda Dreyer1

Affi liations:
1Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
Yolanda Dreyer

e-mail:
yolanda.dreyer@up.ac.za

Postal address: 
Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Lynnwoodweg, 
Hatfi eld 0083, Suid-Afrika

Keywords: 
getraumatiseerde jeug;  
innerlike heelheid;  
godsdiens-psigologiese 
teorie;  transformasie;  
pastorale begeleiding

Dates:
Received: 25 Feb. 2009
Accepted: 17 June 2009
Published: 20 Aug. 2009

How to cite this article:
Endres, A. & Dreyer, 
Y., ‘Akute trauma, en 
Rudolf Otto se godsdiens-
psigologiese teorie 
as middel tot heling’, 
HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1), 
Art. #295, 6 pages. DOI: 
10.4102/hts.v65i1.295

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Nota:
Hierdie artikel is een 
van twee wat spruit 
uit die PhD-proefskrif 
van Annelize Endres 
onder leiding van Prof. 
dr Yolanda Dreyer, 
voorgelê en aanvaar in die 
Departement Praktiese 
Teologie, Fakulteit 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria (2009).

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 6

INLEIDING
Empiriese navorsing dui daarop dat kwantitatiewe ondersoeke betreklik beperk is wat die ontleding, 
beskrywing en verduideliking van traumatiese ervarings betref. Dit is immers baie moeilik om emosies 
te kwantifi seer. Hierdie artikel is derhalwe ‘n kwalitatiewe ondersoek na getraumatiseerde jeug, en volg 
‘n multidissiplinêre teoretiese benadering. Aan die hand van Rudolf Otto se godsdiens-psigologiese 
teorie oor die ‘numineuse’, gaan dié studie nader in op die pastoraat se rol in heling by getraumatiseerde 
persone.1 

Trauma is die interne ervaring van ‘n eksterne gebeurtenis, en veroorsaak emosies soos vrees en 
vervreemding. Otto se teorie oor hoe om vrees (tremens) met verwondering (fascinans) te vervang dien 
dus in hierdie artikel as werktuig om getraumatiseerde persone tot heling te begelei. Sowel vrees as 
verwondering val volgens Otto se teorie onder die numineuse.  

Binne die parameters van die godsdiens-psigologie verwys vrees na vervreemding van God en ander 
mense. Daarenteen is verwondering ‘n emosiebelaaide reaksie op die belewing van die transendente. 
Deur van vrees tot verwondering te vorder, verkry die individu innerlike heelheid, sowel as vrede in 
menslike wisselwerking. Heelheid oorkom vervreemding, en skep respek vir God en ander mense.  

Die fokus van hierdie artikel is dus op die ‘religieuse psige’. In die geskiedenis was daar veral vier groot 
denkers wat op die ‘religieuse psige’ gekonsentreer het, naamlik die godsdiens-psigoloog William James 
(1842–1910), die teoloog Rudolf Otto (1869–1937), die fi sioloog-psigoloog Carl Gustav Jung (1875–1961), 
en die ontwikkeling-psigoloog Erik Erikson (1902–1994). Vir die doeleindes van hierdie studie word 
Rudolf Otto se werk van nader bekyk. Sy omvattende vertolking van godsdiens en godsdienservarings 
kan met vrug op die pastorale begeleiding van getraumatiseerdes toegepas word om sodanige individue 
te help om weer heel te word. Otto (1923:22–57) bespreek die nie-rasionele deurtastend sonder om aan 
die rasionele afbreuk te doen. Aangesien die belewing van trauma ‘n nierasionele aangeleentheid is, 
kan Otto se insigte dus lig daarop werp. Traumatiese ervarings is só ingrypend dat mense dikwels 
moeite het om woorde te vind om hulle ervaring te beskryf. Daar is eenvoudig te veel intense emosie 
by betrokke. Hulpverlening ná trauma konsentreer op die persoon se bepaalde ervaring en verwerking 
van die situasie. 

Dié artikel toon hoe die transformasie vanaf tremens (die verskrikking van die trauma) na fascinans 
(verwondering as reaksie op God) pastoraal aangewend kan word om met die verwerking van akute 
trauma, en uiteindelik heling, te help. Soos vroeër aangedui, het die ervaring van die numineuse twee 
gevolge, naamlik vrees, synde diepe respek en afstand, en verwondering. Die toeëiening van die 
numineuse kan getraumatiseerdes se tremens (vrees) in fascinans (verwondering) omskep sodat hulle 
begelei kan word om God in hulle trauma te ontmoet.

   
RELEVANSIE

Suid-Afrika het ‘n hoë misdaadsyfer, wat impliseer dat groot getalle mense tot slagoffer gemaak en 
erg getraumatiseer word. Geweld het die land in ‘n knelgreep. Statistieke slaag egter soms daarin om 
dié realiteit te verbloem, te verwater of te verfl ou. So byvoorbeeld is daar geen statistieke beskikbaar 
oor hoeveel mense, gesinne en gemeenskappe deur moord, verkragting, kaping of marteling geraak 
word nie. Statistieke weerspieël ook nie die omvang en diepte van die lyding en ontwrigting wat 
misdaad veroorsaak nie. Die volgende statistieke toon die misdaadvlakke van die afgelope tien jaar, 
maar verteenwoordig slegs aangemelde oortredings; hou in gedagte dat nie alle oortredings (veral 
verkragtings) aangemeld word nie: In Suid-Afrika word tussen 121 en 127 per 100 000 mense daagliks 
verkrag, terwyl tussen 560 en 570 per 100 000 daagliks die slagoffers van swaar aanrandings, soos 
kapings, is. Boonop word daar daagliks 64 tot 70 pogings tot moord, en 42 tot 67 moorde per 100 000 

1.In ‘n vorige artikel is spesifi ek aandag gegee aan die pastoraat met getraumatiseerde persone (kyk Endres & Dreyer 2009). In hierdie 
artikel word op getraumatiseerde persone in die algemeen gefokus.



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
95

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 6

mense aangemeld (Instituut vir Sekerheidstudies Jaar n.d.). 
De Beer (2007:4), ‘n inligtingskundige van die Universiteit van 
Pretoria, wys daarop dat 30 000 mense in die tydperk 2001 tot 
2006 gewelddadig vermoor is. Volgens die Suid-Afrikaanse 
Polisiediens staan die statistieke op 60 000 aangemelde 
verkragtings, 300 000 swaar aanrandings, en 22 270 moorde per 
jaar.

Indekse wat van tyd tot tyd gepubliseer word, skilder ‘n ewe 
kommerwekkende prentjie van geweld en trauma. Een só 
‘n indeks wat oor vrede handel, plaas Suid-Afrika in die 99e 
plek uit 120 lande. In dié posisie bevind ons land hom tussen 
oorloggeteisterde nasies (De Beer 2007:4). Op sy beurt bestempel 
die Mo Ibrahim Indeks van 28 September 2007 Suid-Afrika as op 
twee na die onveiligste staat uit die 48 lande suid van die Sahara 
(De Beer 2007:4). Slagoffers van misdaad vind dit besonder 
moeilik om die gepaardgaande trauma te verwerk. Kerke is nie 
altyd genoegsaam betrokke nie, en pastorale hulpverleners weet 
dikwels nie hoe om slagoffers van traumatiese gebeurtenisse te 
begelei nie. Voorts worstel talle mense ook met die finansiële, 
sielkundige en emosionele gevolge van misdaad. 

Die hoofdoel van die pastoraat is om mense in staat te stel om 
sinvol te leef (kyk Clinebell 1966; Oden 1966; Collins 1972; Stone 
1994;  Watzlawick, Weakland & Fisch 1974; Bandler & Grindler 
1979; Capps 1980; Crabb 1985; Bridger & Atkinson 1988; Borg 
1995; Louw 1999; Doehring 2006; Graham, Walton & Ward  2005; 
en Swinton & Mowat 2006). Om hierdie doel te bereik, wil die 
pastoraat mense tot versoening met God, en tot ‘n lewe op grond 
van die beloftes in die Skrif begelei, sodat gelowiges vanuit 
die opstandingsperspektief weer sin kan vind in hulle bestaan 
(Louw 1999:426). In die geval van getraumatiseerde persone kan 
die pastor Otto se teorie gebruik om voormelde versoening en 
sinherstel te bewerkstellig.

TRAUMA
Omskrywing van trauma
In die omgang word die woord ‘trauma’ dikwels vir enige 
ontstellende ervaring gebruik. Trauma verskil egter van ‘n 
alledaagse krisis. Dit verwys bepaald na lewensgevaarlike 
situasies waarin die individu besonder magteloos voel. In 
sulke situasies is dood of besering ‘n besliste moontlikheid. 
Traumatiese gebeurtenisse val buite die normale beloop van 
die lewe (Roos, Du Toit & Du Toit 2002:5). Die Instituut vir 
Traumatologie beskryf trauma soos volg: 

‘n Persoon het ‘n trauma beleef indien hy of sy blootgestel was aan 
gebeure wat te make het met sy of haar lewensomstandighede of 
met sy of haar lewensfase (bv die oorgaan van een lewensfase na ‘n 
ander of omstandighede agv ‘n nuwe lewensfase wat die persoon 
onhanteerbaar vind) en wat tot gevolg het dat daardie persoon se 
gewone hanteringsmeganismes lamgelê is en ten minste een van 
die volgende effekte waargeneem kan word:  daar is ’n element van 
gelatenheid.  Daar is ’n diep, amper onomkeerbare  verandering in ’n 
basiese lewensiening of oortuiging. Daar is ’n ernstige oorbelading 
van die mens se normale hanteringmeganismes. Indien ’n mens 
’n akuut ontstellende ervaring beleef het, maar dit beantwoord nie 
aan bogenoemde definisie nie, beleef die persoon ’n krisis.  

                 (Retief 2004:18)

Volgens twee bekende Australiese psigiaters wat in seksuele 
trauma spesialiseer, Lisa  McCann en Laurie  Anne  Pearlman 
(1994:6), begin trauma met blootstelling aan ‘n hoogs ontstellende 
gebeurtenis wat die self ontwrig. Net soos die liggaam, kan die 
psige ook getraumatiseer word. Die woord ‘trauma’ kom van ‘n 
Griekse woord wat ‘wond’ beteken. Trauma of verwonding kan 
op enige vlak van menswees ervaar word – fisiek, emosioneel, 
psigies, in verhoudings, sowel as geestelik. Omdat ál die 
dimensies van menswees met mekaar verweef is, spoel trauma 
op een gebied ook oor na al die ander aspekte van die persoon se 
lewe (Wink 1986:65). Psigiese trauma gaan oor die verwonding 
van mense se emosies, hulle gees, hulle wil om te leef, hulle 
selfbeeld, hulle siening oor die wêreld, en hulle gevoel van 
veiligheid. Volgens Aphrodite Matasakis (1996; 1998), ‘n kliniese 
koördineerder by die Veterans Outreach Center in Maryland, 

Amerika, het ‘n aanslag op die psige só ‘n groot uitwerking op 
mense dat hulle gewone hanteringsvaardighede en denk- en 
handelswyses ontoereikend is om die nuwe situasie, wat weens 
die traumatiese gebeurtenis ontstaan, te hanteer (Matasakis 
1996:17).

Akute trauma
Lenore Terr (1988:96–104), psigiater en kundige op die gebied 
van trauma, onderskei tussen  akute en kroniese trauma. ‘n 
Natuurramp, kaping, motorongeluk, plaasaanval, gewapende 
roof, terroriste-aanval en verkragting is gewoonlik ‘n eenmalige 
traumatiese gebeurtenis. Dit word ‘akute trauma’ of ‘tipe 
1-trauma’ genoem. Hierdie soort trauma word deur ‘n enkele 
skielike en onverwagse gebeurtenis veroorsaak (Armfield 
1994:739–746). Dit is dié soort akute trauma wat as ‘n verskriklike 
gebeurtenis beskryf kan word, omdat dit aan ‘n persoon se eie lyf 
ervaar word.Verwaarlosing, mishandeling en molestering vind 
gewoonlik herhaaldelik en oor ‘n lang tydperk plaas. Dit word 
‘kroniese trauma’ of ‘tipe 2-trauma’ genoem (Terr 1988:104). 

RUDOLF OTTO SE GODSDIENS-
PSIGOLOGIESE TEORIE

Inleiding
Rudolf Otto (1869–1937) se werk Das Heilige über das Irrationale 
in der Idee des Gottlichen und sein Verhältnis zum Rationalen (1917) 
word as een van die toonaangewendste Duitse teologiese 
werke van die twintigste eeu gereken, en is in twintig tale 
vertaal. In hierdie werk ondersoek Otto die ooreenkomste 
tussen godsdienservarings in verskillende godsdienstradisies. 
Hy konsentreer veral op mistieke ervarings. Die belangrikste 
algemene kenmerke van godsdienservarings is die emosies van 
ontsag en verwondering. Vervolgens kyk hierdie studie in meer 
besonderhede na die kenmerke van godsdienservarings.

A priori-vermoë
Rudolf Otto (1923) is veral deur die Duitse filosoof Immanuel 
Kant (1724–1804) se begrip van die ‘a priori’ beїnvloed. 
Volgens Kant (1952:211) het die a priori met die verkryging 
van kennis oor die sintuiglike werklikheid te doen. Hy voer 
‘kennis’ of ervaring van die numineuse terug na die gevoel van 
‘grieseligheid van geeste’ (‘daemonic dread’) in die heel vroegste 
godsdienste. Hierdie vroeë bewussyn van die numineuse het 
geleidelik in ‘n hoërvlakervaring ontwikkel. Otto (1923:140) sluit 
by Kant (1952:211) aan wanneer hy aanvoer dat godsdienstige 
ontwikkeling op hierdie inherente menslike geneigdheid tot 
godsdienservaring voortbou. Hierdie geneigdheid was volgens 
Otto altyd ten diepste deel van menswees, maar het geleidelik 
ontwaak. Die proses van ontwaking het in alle groot godsdienste 
plaasgevind, maar het in die Christendom ‘n hoogtepunt bereik. 
Die Christendom ‘stands out in complete superiority over its sister 
religions’ in hierdie verband (Otto 1923:142). Otto (1923:15) beskou 
die numineuse as die ‘basic factor and basic impulse underlying the 
entire process of religious evolution’. Hiervolgens het mense ‘n a 
priori-vermoë om die transendente of numineuse te ervaar. Die 
psige van die mens kan die Gans Andere aanvoel. 

Mense se reaksie op trauma is ‘n komplekse proses, en elke 
mens reageer ook anders (McCann & Pearlman 1994:6). Twee 
mense kan dieselfde traumatiese ervaring hê, maar verskillende 
reaksies daarop toon (Carlson 1997:25). Volgens McCann en 
Pearlman (1994:8) bepaal mense se eie betekenisgewing of 
‘n gebeurtenis vir hulle traumaties is, of nie. Uit Newman en 
Newman (1999:189) se ondersoeke oor die psigiese en fisieke 
reaksies op trauma blyk dat wat vir een persoon traumaties is 
vir ‘n ander net ‘n moeilike ervaring kan wees. 

Hoewel elke psige anders op trauma reageer, het elke psige 
die inherente vermoë om die numineuse te ervaar. Ook 
getraumatiseerde persone kan dus die spirituele ervaar. Elke 
mens is in staat om ontsag en verwondering te ervaar, maar nie 
almal is ewe ontvanklik daarvoor nie. Die geneigdheid tot ‘n 
numineuse-ervaring kom nie noodwendig in elke individu tot 
uiting nie. 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #295

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 6

Ten einde religieuse ervarings te hê, moet daar doelbewus op 
die emosies van ontsag en verwondering gefokus word. Volgens 
Otto (1923:20) kan die ervaring van die numineuse nie aangeleer 
word nie. Die vermoë setel reeds in die suiwer rede (‘pure 
reason’) van elke mens se verstand. Hierdie ingebore vermoë om 
religieuse ervarings te hê veroorsaak dat ‘n mens soms net ‘n 
betreklik klein stimulus nodig het om ‘n numineuse-bewussyn 
te wek. Otto som dit soos volg op: 

Where the wind of the Spirit blows, there the mere “rational” 
terms themselves are induced with power to arouse the feeling of 
the ‘non-rational’ and become adequate to tune the mood at once 
to the right tone

(Otto 1923:15)

Otto brei soos volg oor religieuse ervaring uit:

...[b]ecoming aware of the holy is an extraordinary sensation, not 
a common one and it stretches our idea of the nature of religion 
beyond ethics and belief to include vivid appreciation of the 
holy…

(Otto 1923:12)

Hierdie ervaring is die kern van godsdiensbelewing. Die 
algemene vermoë om die Heilige te kan ervaar, kan nie aan die 
hand van ander ervarings beskryf word nie. Daarom is dit nodig 
om vervolgens bepaald op die Heilige te fokus.

‘Das Heilige’
Omdat die benaming ‘God’ nie vir alle godsdienstradisies geld 
nie, het Otto besluit om die gebruik van dié naam so ver moontlik 
te vermy. Hy omskryf nie die Heilige nie, maar verduidelik 
hoe mense die Heilige kan erváár. Volgens Otto (1923:14) kan 
die idee van die Heilige bespreek maar nie omskryf word nie, 
want ‘n beskrywing sou van beperkte mensgemaakte konsepte 
gebruik moes maak wat nie aan die Heilige reg kan laat geskied 
nie (Otto 1923:15). God is ‘n werklikheid, maar kan volgens Otto 
(1923:16) nie voldoende beskryf word nie.

Otto (1923:45) maak dit wél duidelik dat God die Gans Andere  
is – ‘one so separate from all the rest...’. Vir Otto (1923:48) beteken 
die feit dat God heilig is dat Hy geheel en al anders is as enigiets 
anders wat bestaan. ‘n Ontmoeting met God is ‘n ontmoeting met 
heiligheid. Hierdie idee dat die godheid deur mense ontmoet 
kan word, bestaan in alle godsdienste. Die bepaald Christelike 
ervaring word in Jesus Christus gekonkretiseer. In Jesaja 6 is 
daar volgens Otto (1923:60) blyke van ‘n ontmoeting tussen mens 
en God. God se teenwoordigheid is vir die mens oorweldigend. 
Selfs engele kon nie God se volle teenwoordigheid verduur nie, 
maar moes hulle gesigte met hulle vlerke bedek. Voor soveel 
heiligheid staan die mens moreel bankrot. Otto (1923:61) toon 
dat Jesaja homself as onheilig ag wanneer hy hom met die 
heiligheid van God vergelyk. 

Wanneer Otto (1923:13) die mens se geestelike ervaring van 
die Heilige beskryf, maak hy van abstrakte terme gebruik. 
Otto (1923:14) skep die woorde ‘numen’ en ‘numinous’ (‘die 
numineuse’) as aanduiding van die Een by wie die mens diep, 
godsdienstige belewenisse ervaar.

Die numineuse
Die ‘mysterium’

Die numineuse wat op ‘n geestelike vlak deur die mens ervaar 
word, is nie ‘n natuurlike verskynsel nie; kennis oor die 
numineuse kan nie empiries verkry word nie. Oor die numineuse 
sê Otto:

...[It] issues from the deepest foundation of cognitive apprehension 
that the soul possesses, and though it of course comes into being in 
and amid sensory data and empirical material of the natural world 
and cannot anticipate or dispense with those, yet it does not arise 
out of them, but only by their means

(Otto 1923:113)

Otto (1923:12) gebruik die woord ‘numineuse’ om die persoonlike 
ervaring van die geestelike te beskryf. Hy ontleen die woord aan 
die Latynse numen, wat gewoonlik met ‘die teenwoordigheid 

van ‘n goddelike krag’ vertaal word. Hy gebruik numen om na 
God of goddelikheid te verwys. Die numineuse is ‘n belangrike 
konsep in die geskrifte van Carl Jung (1875–1961) en outeur 
C.S. Lewis (1898–1963). Vir Otto (1923:15) is die numineuse die 
Heilige (God), maar sonder die gewone morele en rasionele 
aspekte wat met godsdiens gepaardgaan. Dit is ‘n nierasionele, 
niesensoriese belewenis waarvan die ‘hoofobjek’ buite die self 
is. Dit beteken nie dat die numineuse irrasioneel of oneties is 
nie, maar dat vrae oor rasionaliteit en moraliteit nie ter sake is 
by die gevoel wat deur só ‘n diepgaande belewenis gewek word 
nie. Die numineuse kan as ‘n lens beskou word waardeur die 
irrasionele aspekte van godsdiens waargeneem word, aangesien 
die angswekkende misterie (‘tremendous mysterium’) daarvan 
nie in die rasionele kategorieë van die denke tot uiting kan kom 
nie. 

Die Engelse woord ‘ominous’ is nou verwant aan die konsep 
‘numineuse’, en bevat elemente van ontsag, angs, oorweldiging 
én misterie wat die verstand nie kan peil nie. Numen verwys 
dus na die twee aspekte misterie en angs. Die numineuse 
is ‘n misterie (mysterium) wat terselfdertyd angswekkend 
(tremendum) en fassinerend (fascinans) is. Die gevoelens wat ‘n 
ontmoeting met die numineuse ontlok, is angs en ontsag. Otto 
noem dit ‘mysterium tremendum et fascinans’  (Otto 1923:55). In 
die omgangstaal is die numineuse die intense belewenis om 
‘onwetend te weet’ (‘unknowingly knowing’) (Otto 1923:58). Dit 
kan nie gesien word nie, en kan ‘n mens op enige plek en enige 
tyd verras – in ‘n katedraal, langs ‘n waterstroompie, op ‘n 
eensame pad, vroeg in die môre, of met ‘n mooi sonsondergang. 
Die misterie-komponent bestaan op sy beurt uit twee elemente. 
In die eerste plek verwys dit na ‘n raaisel of geheim wat uiteraard 
nie begryp of verduidelik kan word nie. Mysterium word as die 
‘wholly other’ beleef; dit kan dus nie met enigiets wat die mens 
al teëgekom het, of ooit sal teëkom, vergelyk word nie (Otto 
1923:44). Dit is anders as alle gewone ervarings in dié sin dat dit 
‘n gevoel van verbasing by ‘n mens wek. 

Otto (1923:45) som dit as ‘n ‘...blank wonder, an astonishment that 
strikes us dumb, amazement absolute’ op. Getraumatiseerdes wat ‘n 
numineuse ervaring kan beleef, kan verryk voel, ten spyte van 
hulle trauma. Die mysterium word tweedens ook as ‘salig’ beleef, 
en ook hierdie gevoel kan met niks anders vergelyk word nie 
(Otto 1923:76). ‘n Mens kan die numineuse nie in woorde vaspen 
of met die verstand begryp nie. Die nierasionele kan nie met 
konsepte en rede benader word nie, want ‘...mysticism has nothing 
to do with “reason” and “rationality” ‘ (Otto 1923:4). Bespreking en 
redevoering bied geen sleutel tot die numineuse nie, want ‘...our 
knowledge has certain irremovable limits’ (Otto 1923:4). Die Heilige 
word net deur middel van gevoelservaring geken. 

Ook traumatiese ervarings word buite die rasionele domein beleef. 
Trauma laat mense dikwels sonder woorde. Getraumatiseerdes 
kan nie altyd rasioneel begryp wat met hulle gebeur het nie. Die 
rede daarvoor is dat die menslike brein trauma anders as ander 
inligting berg. 

Die brein en trauma
Die brein laat die mens dink, optree, voel, lag, praat, skep en 
liefhê. Volgens Stein (2004:813–820), ‘n psigo-ontleder wat in die 
werking van die brein spesialiseer, dien die brein as bemiddelaar 
tussen ál die eienskappe van die mens – goed én sleg. Die brein 
se belangrikste funksie is om te voel, waar te neem, te verwerk, 
te berg, en op inligting van die innerlike en uiterlike omgewing 
te reageer om sodoende te oorleef (Stein 2004:813–820). Die 
brein is ‘n komplekse stelsel, en bestaan uit onderafdelings 
wat onderling met mekaar verbind is. Om die afskeiding van 
breinchemikalieë gedurende trauma, en die uitwerking daarvan 
op die mens, beter te verstaan, is dit nodig om kortliks die 
verskillende dele van die brein te bespreek.

Die korteks 
Die korteks is die deel van die brein waar komplekse 
denkprosesse plaasvind, en sluit die frontale en prefrontale 
korteks in. Die prefrontale korteks reguleer die mens se vermoë 
om ander se denke en gevoelens te verstaan, en is gevoelig vir 
stres (Stein 2004:951–959).



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
95

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 6

Die limbiese stelsel
Die limbiese stelsel bestaan uit die amigdala, hippokampus, die 
septum en die limbiese korteks. Dit word ook die emosionele 
brein genoem (Jordaan & Jordaan 1987:146). Hierdie stelsel word 
gebruik wanneer die numineuse beleef word. Die limbiese stelsel 
beoordeel ‘n gebeurtenis as negatief of positief. Daarna berg die 
limbiese stelsel dié beoordeling vir wanneer gedragsaanpassings 
nodig is, of om ander gebeurtenisse in toekomstige situasies met 
hierdie gebeurtenis te vergelyk. Dit bepaal of ‘n gebeurtenis 
as traumaties beleef sal word, of nie. Kennis van die werking 
van die limbiese stelsel is noodsaaklik vir ‘n pastor wat met  
getraumatiseerdes werk (Stein 2004:951–959). Twee gedeeltes 
van die limbiese stelsel is veral van belang wat trauma betref, en 
word dus hier onder in meer besonderhede bespreek: 

Die amigdala
Die amigdala is ‘n struktuur wat naby die breinstam geleë is. 
Die amigdala beoordeel ervarings om die emosionele betekenis 
daarvan vir die persoon te bepaal. Dit is vir emosionele leer en 
emosionele geheue verantwoordelik. Trauma veroorsaak dat 
mense se emosies gedereguleer word (Bremmer & Marmar 
1998:76). Die amigdala stuur boodskappe oor die waargenome 
traumatiese gebeurtenis na die res van die brein, wat die byniere 
streshormone, soos kortisol en adrenalien, laat afskei wat die 
brein oorspoel (Bremmer & Marmar 1998:78). Die amigdala stel 
ook die breinstam van die waargenome gebeurtenis in kennis, 
waar besonderhede op ‘n primitiewer manier geberg word. Die 
inligting in die breinstam word beskikbaar gestel wanneer ‘n 
herinnering in die vorm van ‘n terugflits spontaan of gedurende 
deurmekaar drome ontstaan (Retief 2004:34). Met aanhoudende 
stres kan die amigdala in ‘n voortdurende toestand van aktiwiteit 
verkeer, wat tot hiperwaaksame gedrag kan lei (Retief 2004:35). 

Die hippokampus
Die hippokampus is die kern van ‘n mens se geheue. Dit is 
die deel van die brein wat by leer en verbale geheue betrokke 
is, en is besonder gevoelig vir stres (Stein 2004:951–959). Die 
hippokampus orden inligting logies, handhaaf ‘n balans 
tussen die interne en eksterne wêreld, en sit die afskeiding van 
hormone aan die gang (Retief 2004:39). Dié deel van die limbiese 
stelsel beoordeel onverwante gebeure, en vergelyk dit met 
vorige inligting om enige verband vas te stel. Die hippokampus 
ontwikkel stadig, en is nie ten volle ontwikkel voor die derde 
of vierde jaar van ‘n mens se lewe nie. Dít sou ‘n toestand soos 
kinderamnesia verklaar. Wanneer dit ten volle ontwikkel is, kan 
die hippokampus ondervindings kategoriseer en met behulp 
van bestaande breinskemas verbind. ‘n Traumatiese gebeurtenis 
kan die hippokampus ontwrig (Bremmer & Marmar 1998:76). 
Gedurende trauma word te veel kortisol afgeskei, wat die 
hippokampus dermate kan beskadig dat dit nie die traumatiese 
geheue behoorlik kan kodeer nie. Gevolglik word die persoon 
se geheue gefragmenteer. ‘n Verskeidenheid eksterne en interne 
stimuli, soos stres en trauma, kan dus die doeltreffendheid van 
die hippokampus verminder (Retief 2004:39). 

Die breinstam
Die breinstam beheer basiese oorlewingsfunksies – ‘n mens het 
geen beheer daaroor nie. Die breinstam reguleer kardiovaskulêre 
en asemhalingsfunksies, sowel as homeostase. Die veg-, vlug- en 
vriesreaksie ontstaan in hierdie gedeelte van die brein. Hierdie 
reaksies kom voor wanneer die liggaam van gevaar of stres 
bewus word, en voorberei om te veg of te vlug. Gedurende 
bedreiging word ‘n reeks psigologiese reaksies in werking 
gestel. Adrenalien word afgeskei, wat die hartklop versnel en 
die bloeddruk verhoog. Só word daar vir die nodige optrede 
voorberei (Stein 2004:951–959). Terselfdertyd stel die liggaam 
hormone soos kortisol vry wat die liggaam ook help om op 
gevaar te reageer. Retief (2004:39) is van mening dat ernstige 
trauma ‘n skadelike kortisolwanbalans in die brein tot gevolg kan 
hê. ‘n Oormaat kortisol kan tot skade in die hippokampus lei, en 
kan geheueverlies, angs en onbeheerste emosionele uitbarstings 
veroorsaak. Kortisol en ander breinchemikalieë kan ook die dele 
van die brein wat aandag en toegeneentheid reguleer, beïnvloed 
(Retief 2004:39).

Senuweeverbindings
Volgens Jordaan en Jordaan (1987:140) bevat die brein ongeveer 
tien biljoen senuwees. Een so ‘n breinsenuwee kan ‘n hele 
paar duisend verbindings met ander senuwees hê. Dendriete 
is kort uitsteeksels wat fyn uit die selliggaam vertak. Hierdie 
fyn vertakkings is die belangrikste strukture vir die ontvangs 
van inligtingseine. Die neuron het ook ‘n lang uitsteeksel wat 
as die akson bekend staan. Hierdie uitsteeksel voorsien ‘n pad 
waarlangs die inligtingseine, wat deur die dendriete ontvang 
word, na verskillende dele van die senuweestelsel gaan. Die 
kontakpunte tussen die aksoneindpunte van een senuwee, en die 
dendriete van ‘n volgende is funksionele eerder as strukturele 
verbindings, omdat ‘n klein opening, die sinaptiese opening, die 
membraan van die aksoneindpunte en dié van die dendritiese 
ontvangspunte skei. Die kontak oor hierdie klein opening 
tussen die aksoneindpunte van een senuwee en die dendritiese 
ontvangspunte van ‘n volgende geskied deur ‘n chemiese proses 
wat ‘n sinaps genoem word (Jordaan & Jordaan 1987:146). Die 
getal sinapse in die brein is na raming ongeveer 10 triljoen.

Elke ondervinding – hetsy ‘n goeie een soos ‘n ervaring van 
die numineuse, of ‘n slegte een soos verkragting – veroorsaak 
veranderinge in die brein en die doeltreffendheid van die 
senuweeverbindings. Die brein is immers ontwerp om in reaksie 
op herhaalde stimuli te verander. Deur ‘n persoon se lewe heen 
word die brein deur die kombinasie van gene en ervaring 
gevorm. ‘n Traumatiese ondervinding aan die begin van ‘n 
mens se lewe kan ‘n meer vormende uitwerking op die dieper 
strukture van die brein hê, wat die brein later op ‘n bepaalde 
manier op stres laat reageer (Kalat 2006:25).

‘n Enkele traumatiese ervaring kan ook ‘n volwassene se brein 
aantas. ‘n Afgryslike geveg kan byvoorbeeld die getraumatiseerde 
herhaaldelik in terugflitse teister (Stein 2004:951–959). ‘n Erg 
traumatiese gebeurtenis, soos ‘n tsunami, gewapende roof, 
moord of verkragting, kan ‘n langdurige effek op breindele 
hê wat by geheue en emosies betrokke is. Stimuli wat vrees 
en trauma tot gevolg het, veroorsaak verandering in die brein. 
Hoewel alle ondervindings die brein verander, het nie alle 
ervarings dieselfde uitwerking op die brein nie. Omdat die brein 
in die eerste lewensjare baie vinnig ontwikkel en organiseer, kan 
ervarings veral gedurende hierdie tydperk die brein positief of 
negatief beïnvloed (Stein 2004:951–959). 

Geheue gedurende en ná trauma
Wetenskaplikes is dit eens dat daar vier geheuefases bestaan: 
die inneem, berging, herroeping en ontsluiting van inligting 
(kyk Matasakis 1996:151; Stein 2004:951–959). Traumatiese 
herinneringe word anders as gewone kliniese geheue in die 
brein geberg. Ondersoeke toon dat traumatiese herinneringe in 
die limbiese stelsel geberg word wat emosies en sensasies, maar 
nie taal nie, kan verwerk (Kalat 2006:138). Daarom kan mense 
wat trauma beleef herinneringe van die woede, verskrikking en 
hartseer van die trauma hê, maar is dit vir hulle moeilik om dié 
gevoelens te verwoord. 

Inligtingsberging
Nadat die Challenger-ruimtetuig ontplof het, het Lenore Terr 
(1994:15) die eerste keer vyf weke ná die voorval, en toe weer 
14 maande daarna met 153 kinders gepraat. Ál die kinders het 
by albei geleenthede herinnerings van die gebeurtenis gehad. 
Terr (1994:9) het ook volwassenes bestudeer wat as kinders 
herhaaldelik getraumatiseer is, sowel as ‘n groep wat slegs voor 
die ouderdom van 5 getraumatiseer is. Uit die vergelyking van 
die twee ondersoekgroepe se data het sy bevind dat diegene wat 
herhaaldelik getraumatiseer is nié so goed onthou soos die wat 
slegs een keer getraumatiseer is nie (Terr 1994:8–10). 

Vir die doeleindes van hierdie ondersoek val die klem op hoe 
inligting ná akute trauma geberg word. Veral die manier waarop 
die regter- en linkerbrein inligting berg, is hier van belang. Die 
wyse waarop mense akute trauma onthou, word deur die linker- 
en regterbrein se verskillende inligtingsbergingsmetodes geraak. 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #295

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 6

Die linker- en regterhelftes van die brein bestaan langs mekaar; 
tog gebruik elkeen unieke strategieë om inligting te verwerk en 
te berg. Die twee breinhelftes weet om die waarheid te sê min van 
mekaar (kyk Joseph 1992:40; Schacter 1996:65). Die linkerhelfte 
berg verbaal-logiese inligting, en is aan die willekeurige 
senuweestelsel verbind. Verbale inligtingsoorheersing kom 
ná die ouderdom van 7 voor. Op hierdie ouderdom kan die 
linkerspraakarea inligting met behulp van linguistiese kodes 
organiseer en kategoriseer. Op sy beurt berg die regterhelfte 
emosionele inligting. Die onwillekeurige senuweestelsel hou 
verband met emosie, en is aan die regterbrein gekoppel. Die 
regterhelfte berg dus inligting onwetend, emosioneel eerder 
as rasioneel, en sonder enige tydsverband. Die regterbrein 
lees gesigte, nuanses, melodieë, intuїsies en gevoelens, veral 
voor die ouderdom van 5. Later verskaf dit beelde en inligting 
oor motiewe, betekenis en moraal (Joseph 1992:45–47). Die 
regterhelfte is dominant tot op die ouderdom van 3, wanneer 
‘n kind begin dink en praat. Tot op die ouderdom van 5 is 
die kommunikasie tussen die twee hemisfere beperk (Stein 
2004:951–959). 

Die numineuse word met die regterbrein beleef, omdat 
emosies daar gesetel is. Uit ‘n groep van 20 kinders met ‘n 
gedokumenteerde geskiedenis van vroeë trauma bevind Lenore 
Terr (1988:96–104) dat nie een van hulle verbaal kan beskryf 
wat voor die ouderdom van 2½ met hulle gebeur het nie. Die 
herinnering was egter die hele tyd in hulle geheue geberg. 
Agtien van die 20 kinders het in hulle gedrag en spel tekens van 
die traumatiese herinnering getoon. Hulle het bepaalde vrese 
geopenbaar wat aan die traumatiese gebeure verbind was. Terr 
gebruik die voorbeeld van ‘n kind wat in die eerste twee jaar van 
sy lewe seksueel deur ‘n babawagter gemolesteer is. Op 5 kon hy 
nie die naam van die babawagter onthou nie. Hy het geen kennis 
van enige mishandeling gedra nie. Sy spel het egter weerspieël 
wat die babawagter aan hom gedoen het. Die herinnering aan 
traumatiese gebeure word dus in die regterbrein geberg, waar 
dit onbewus bly. Só word die linkerbrein teen oorweldigende 
linguistiese boodskappe beskerm. Mense wat onder geweldige 
stres verkeer se feite is nie altyd korrek nie. Hulle kan sekere 
dinge reg onthou, en ander nie (Terr 1994:27). Hulle onthou 
byvoorbeeld die een keer dat die traumatiese voorval in die 
oggend plaasgevind het, maar vertel ‘n volgende keer dat 
dit in die aand was. Ten spyte hiervan bly die verhaal wat 
getraumatiseerde kinders vertel egter betreklik getrou aan die 
gebeure wat hulle beleef het. 

Die regterbrein berg die traumatiese inligting in nieverbale 
kodes, soos beelde en drome. Met ‘n traumatiese ervaring 
kan hierdie onbewuste kodes met onbewuste elemente uit ‘n 
individu se vroeë kinderjare, toe die regterbrein dominant was, 
verbind word. Dít verklaar dalk waarom akute trauma dikwels 
weer kinderjaretrauma opdiep. Die brein het sy eie taal, en kan 
soos die natuur en musiek ook deur middel van die regte kodes 
gelees word. Daarom kan mense wat met getraumatiseerde 
persone werk, leer om emosies, drome, versprekings, nieverbale 
gedrag, handelingspatrone en psigosomatiese simptome te lees 
(kyk  Stein 2004:951–959). 

In die lig van bogenoemde is dit duidelik dat die numineuse slegs 
deur middel van metafore en verbande begryp kan word. Selfs 
dán is die kennis wat ‘n mens só verwerf,onvoldoende. Hierdie 
ervaring verander ‘n mens vir altyd. ‘n Mens bly nie dieselfde 
ná ‘n ontmoeting met die numineuse nie. Só ‘n ontmoeting kan 
vir ‘n getraumatiseerde verandering ten goede meebring. Om te 
begryp hoe ‘n ontmoeting met die numineuse vir die heling van 
getraumatiseerde persone aangewend kan word, word die twee 
emosionele uitwerkings van ‘n ontmoeting met die numineuse, 
naamlik vrees (tremens) en verwondering (fascinans), vervolgens 
bespreek. 

‘Tremens’ 
Die gevoel van ontsag verwys na ‘n spesiale soort vrees of angs 
in die teenwoordigheid van ‘n misterie. Hierdie vrees is iets 
anders as om bang te wees. Dit verwys eerder na diepe respek en 
afstand (Otto 1923:65). C.S. Lewis verduidelik die verskil tussen 

vrees voor die numineuse, en gewone bang wees soos volg:

Suppose you were told that there was a tiger in the next room: you 
would know that you were in danger and would probably feel fear. 
But if you were told there is a ghost in the next room and believed 
it, you would feel, indeed, what is often called fear, but of a different 
kind. It would not be based on the knowledge of danger, for no one 
is primarily afraid of what a ghost may do to him, but of the mere 
fact that it is a ghost. It is “uncanny”  rather than dangerous, 
and the special kind of fear it excites may be called dread. With 
the uncanny one has reached the fringes of the Numinous. Now 
suppose that you were told simply: “There is a mighty spirit in the 
room” and believed it. Your feelings would then be even less like 
the mere fear of danger: but the disturbance would be profound. 
You would feel wonder and a certain shrinking – described as awe, 
and the object which excites it is the Numinous.

(Lewis 1940:66)

‘Fascinans’
Trauma verwys na situasies waarin die individu magteloos 
en oorweldig voel (Roos, Du Toit & Du Toit 2002:5). Dit bring 
ook onstabiliteit en ‘n verlies aan sekuriteit mee. Volgens Van 
der Kolk (1984:194–267) word onderstaande simptome ná ‘n 
traumatiese gebeurtenis beleef:

•	 ontkenning;
•	 angs;
•	 woede;
•	 magteloosheid;
•	 neerslagtigheid;
•	 versteurde slaappatrone;
•	 die gevoel dat alles chaoties is;
•	 versteurde eetpatrone;
•	 skuldgevoelens;
•	 nagmerries en terugflitse;
•	 hiperwaaksame gedrag;
•	 denkversteurings; en
•	 ‘n gevoel van waardeloosheid. 
Vrees is ‘n negatiewe emosie wat mense uiteindelik van die 
numineuse kan laat wegvlug. ‘n Gevoel van verwondering 
hou ‘n mens egter geboei, en kan jou daartoe lei om jou vrees 
uiteindelik vir algehele verwondering te verruil. Ongelukkig 
slaag min mense daarin om hulle vrees deur verwondering te 
vervang, en dus word verwondering selde ervaar. Wanneer 
dit egter gebeur, is dit oorweldigend. Volgens Otto (1923:65) is 
dít die ervaring wat in die openingsverse van Jesaja 6 beskryf 
word. Getraumatiseerde persone kan begelei word om van hulle 
oorweldigende vrees afstand te doen, en om verwonderd te 
ervaar hoe God hulle traumaomstandighede betree. In reaksie 
hierop kan hulle óf oorweldig voel, óf vrede ervaar. Hulle kan 
God te midde van die verwarring en onstabiliteit ontmoet, en 
die ervaring van verwondering kan weer hulle vertroue in God 
herstel. Die ontsag en vrees kan só oorweldigend wees, dat dit 
voel asof dit die kern van hulle wese binnedring. Dit kan egter 
ook so sag soos ‘n briesie wees wat oor hulle gemoedere waai.  

Na afloop van ‘n numineuse ervaring kom baie energie vry. Dit 
voel asof hulle nuwe mense is met nuwe krag (Otto 1923:43). 
Trauma, aan die ander kant, veroorsaak ’n emosie van wanhoop 
wat gepaard gaan met ’n passiewe gevoel van hulpeloosheid 
(Van der Kolk 1987:88). Die energie wat loskom na ’n numineuse 
ervaring kan die gevoel van depressie na trauma teenwerk. Na 
’n trauma-ervaring is mense geneig om hulle doelwitte, vrese 
en die konflikte wat meegebring is deur vroeëre verhoudings, 
te herevalueer (Blos 1962:56). Dit is gevolglik ’n goeie tyd om 
te belê in godservaring, sodat ook hulle verhouding met God 
herevalueer kan word.

BEVINDING
Rudolf Otto (1923:108) reken dat die nierasionele aspekte van 
die Hervormers se geloofsoortuigings nie genoeg aandag kry 
nie. Hy stel dit soos volg: 

...[t]he Lutheran school has itself not done justice to the numinous 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#2
95

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 6

side of the Christian idea of God. By the exclusively moral 
interpretation it gave to the term, it distorted the meaning of 
“holiness” and “wrath” 

(Otto 1923:108).

Otto (1923:112) waarsku teen ‘n eensydige siening van die 
geloofsverhouding, soos byvoorbeeld dat die kern van 
goddelikheid geheel en al rasioneel weergegee kan word. Hy is 
van mening dat geloof juis nié ten volle deur rede en rasionele 
denke tot uiting kan kom nie. Postmoderniste ontdek hulle 
waarheid nie net deur die rede nie, maar hoofsaaklik deur 
ervaring en betrokkenheid. Die rede is steeds belangrik, maar 
moet vir postmoderniste in ervaring geklee wees. Otto se teorie, 
met die klem op die nie-rasionele, is dus in trauma-studies baie 
bruikbaar. Die nierasionele mag nie in die geloofservaring deur 
die rasionele uitgesluit word nie. Nét so mag die nierasionele 
nie die rasionele uitskuif nie. Ten einde ‘n getraumatiseerde tot 
heling te begelei, behoort sowel die rasionele as die nierasionele 
elemente aandag te kry. 

Getraumatiseerdes wat die numineuse – die vrees én die 
verwondering – beleef het, begryp weer die betekenis en 
waarde van die lewe, en hulle godservaring versterk hulle besef 
van waardes en norme, wat op sy beurt tot heling kan bydra. 
‘n Betekenisvolle implikasie van Otto se teorie is dat dit nie 
Gód is wat Hom aan die mens bekend maak nie, maar dat dit 
die numineuse is wat God bekend maak. Dit was nie Otto se 
bedoeling om ‘n teorie te formuleer oor die ‘objek’ wat sulke 
belewenisse veroorsaak nie. Hy wou eerder ‘n fenomenologiese 
beskrywing van die verskynsel gee. Wat in die Bybel bekend 
gemaak word, is kenbaar, maar is nie ál wat daar is nie. Die 
Christelike geloof kan God rasioneel omskryf, maar so ‘n 
rasionele omskrywing omsluit nie die volle grootheid van God 
nie. Veral uit ‘n postmoderne hoek sou dit beslis onvoldoende 
wees. 

Dié teorie probeer ook geensins voorgee dat alles skielik ná 
trauma verklaar- en verstaanbaar word nie. In baie opsigte is 
dit egter slegs aanvaarding wat nodig is. Ná ‘n ervaring van die 
numineuse besef die getraumatiseerde dat die Christelike lewe 
nie hoofsaaklik oor geloof – hetsy geloof in God, die Bybel, of die 
Christelike tradisie – gaan nie. Die Christelike lewe beteken om in 
‘n persoonlike verhouding te staan met die Een na wie die Bybel 
en die Christelike tradisie verwys. Slegs in só ‘n verhouding 
met God – ’n lewe coram Deo – kan gesonde, ‘heel’ mense sinvol 
lewe. Indien pastors getraumatiseerdes tot só ‘n verhouding met 
God kan begelei, voldoen hulle nie net aan die hoofdoel van die 
pastoraat nie, maar help hulle die getraumatiseerde om deur die 
vrees, deur die verwondering, weer vrede te ervaar. 

LITERATUURVERWYSINGS
Armfield, F., 1994, ‘Preventing PTSD resulting from military 

operations’, Military Medicine 159, 739–746.
Bandler, R. & Grindler, J., 1979, Reframing: Neuro-linguistic 

programming, Real People Press, Moab.
Blos, P., 1962, On adolescence, Free Press, New York.
Borg, M., 1995, The heart of Christianity, HarperSanFrancisco, 

San Francisco.
Bremmer, J.D. & Marmar, C., 1998, Trauma, memory and 

dissociation, APA Press, Washington DC.
Bridger, F. & Atkinson, D., 1988, Counseling in context: Developing 

a theological framework, Redwood Books, Londen. 
Capps, D., 1980, Pastoral counseling and preaching: A quest for an 

integrated ministry, Fortress Press, Minneapolis.
Carlson, E.B., 1997, Trauma assessments, Guilford Press, New 

York.
Clinebell, H.J., 1966, Basic types of pastoral counseling, Abingdon, 

Nashville. 
Collins, G.R., 1972, Effective counseling, Word Books, Dallas.
Crabb, L.J., 1985, Effective biblical counseling, Zondervan, Grand 

Rapids. 
De Beer, C.S., 2007, ‘Filosofiese besinning oor geweld: 

Uitdagings aan  informatiseringstrategieë’, Tydskrif vir 	
Geesteswetenskappe 47(4), 4–7. 

Doehring, C., 2006, The practice of pastoral care, John Knox Press, 
Louisville.

Endres, A. & Dreyer, Y., 2009, ‘Die pastoraat en jeugtrauma, 
die “sondebokmodel”, en Jesus as rolmodel’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 65(1), Art. #196, 6 pages. DOI: 
10.4102/hts.v65i1.196 

Erikson, E., 1968, Identity, growth and crisis, Faber, Londen.
Graham, E., Walton, H. & Ward, F., 2005, Theological reflection 

methods, SCM Press,  Londen. 
Instituut vir Sekerheidstudies n.d., SAPS Crime Statistics 1994–

2004 [Intyds], besigtig n.d., by http://www.iss.co.za/CJM/
statgraphs/index.htm. 

Jordaan, W. & Jordaan, J., 1987, Mens in konteks, Lexikon 
Uitgewers, Isando.

Joseph, R., 1992, The right brain and unconscious: Discovering the 
stranger within, Plenum Press, New York.

Jung, C.G., 1933, Modern man in search of a soul,  Harvest, New 
York.

Kalat, J.W., 2006, Biological psychology, Wadsworth, Belmont. 
Kant, I., 1952, The critique of judgement, vertl J.C. Meredith, 

Oxford University Press, Oxford.
Lewis, C.S., 1940, The problem of pain, HarperCollins, New York.
Louw, D.J., 1999, Pastoraat as vertolking en ontmoeting, RGN-

Uitgewery, Pretoria.
Matasakis, A., 1996,  I can’t get over it, New Harbinger Publications, 

New York.
Matasakis, A.,1998, Post-traumatic Stress Disorder: A complete 

treatment guide, New Harbinger Press, New York.
McCann, L. & Pearlman, L.A., 1994, Psychological trauma and the 

adult survivor: Theory, therapy and transformation, 	
Brunner, New York.

Newman, B.M. & Newman, P.R., 1999, Development through life: 
A psychosocial approach, Wadsworth, Belmont.

Oden, T.C., 1966, Kerugma and counseling, Westminster, 
Philadelphia.

Otto, R., 1923, The idea of the holy, Oxford University Press, 
Oxford.

Retief, Y., 2004, Genesing vir trauma in die Suid-Afrikaanse konteks, 
Struik Christelike Boeke, Paarl.

Roos, V., Du Toit, R.S. & Du Toit, M., 2002, A counselor’s guide in 
dealing with trauma, death and bereavement, Universiteit van 
Pretoria, Pretoria.

Schacter, D.L., 1996, Searching for memory: The brain, the mind and 
the past, Basic Books, New York.

Stein, M.B., 2004, ‘Hippocampal volume in women victimized 
by childhood  sexual abuse’, Psychol Medicine 27, 951–959.

Stone, H., 1994, Brief pastoral counseling, Fortress, Minneapolis.
Suid-Afrikaanse Polisiediens n.d., Crime statistics [Intyds], 

besigtig n.d., by http://www.saps.gov.za/statistics/reports/
crimestats/2004/crime_stats.htm.

Swinton, J. & Mowat, H., 2006, Practical theology and qualitative 
research, SCM, Aberdeen.

Terr, L.,1988, ‘What happens to early memories of trauma?, 
A study of twenty children under age five at the time 
of documented traumatic events’, Journal of the American 
Academy of Child and Adolescent Psychiatry 	7, 96–114.

Terr, L.,1994, Unchained memories, Basic Books, New York.
Van der Kolk, B.A., 1984, ‘Nightmares and trauma’, American 

Journal of Psychiatry 141, 187–190.
Van der Kolk, B.A., 1987, The psychological consequences of 

overwhelming life experiences: Psychological trauma, American 
Psychiatric Press, Washington DC.

Watzlawick, P., Weakland, J. & Fisch, R., 1974, Change: Principles 
of problem formation and problem resolution, Norton, New 
York.

Wink, W., 1986, Unmasking the powers, Fortress, Philadelphia.


