
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #196

PASTORAAT EN JEUGTRAUMA, DIE ‘SONDEBOKMODEL’, EN JESUS AS ROLMODEL

ABSTRACT
Pastoral care with traumatised youth, the ‘scapegoat’ model, and Jesus as role model

Existing research shows that adolescents are victimised and traumatised more often than adults. 
Many a time it is left to pastoral counsellors to assist such traumatised youth to overcome such 
experiences. This article therefore aims to empower pastors in this task with reference to the insights 
of René Girard. As violence is inherent to traumatic experiences, two aspects of Girard’s insights 
are pertinent. Girard’s notions of imitation with regard to violence, as well as the scapegoat ritual 
can be useful to pastors who want to guide adolescents through their trauma. Girard’s contribution 
has been widely acknowledged and used by theologians in their hermeneutical and theological 
endeavours. This article now applies these insights to the fi eld of Practical Theology. In theology, 
Jesus has become both the ‘role model’ and the ‘scapegoat’. This article applies both these aspects 
of Jesus’ life to pastoral care with traumatised youth. 

Authors: 
Annelize Endres1

Yolanda Dreyer1

Affi liations:
1Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
Yolanda Dreyer

e-mail:
yolanda.dreyer@up.ac.za

Postal address: 
Departement Praktiese 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria, Lynnwoodweg, 
Hatfi eld 0083, Suid-Afrika

Keywords: 
getraumatiseerde 
adolessente; emosionele 
trauma; posttraumatiese 
stressindroom; geweld; 
emosionele ontwikkeling

Dates:
Received: 4 May 2009
Accepted: 6 June 2009
Published: 14 Aug. 2009

How to cite this article:
Endres, A. & Dreyer, 
J., 2009, ‘Pastoraat 
en jeugtrauma, die 
“sondebokmodel”, en 
Jesus as rolmodel’, 
HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1), 
Art. #196, 6 pages. DOI: 
10.4102/hts.v65i1.196

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Nota:
Hierdie artikel is een 
van twee verwerkings 
van dele uit die PhD-
proefskrif deur Annelize 
Endres onder leiding van 
Prof. dr Yolanda Dreyer, 
voorgelê en aanvaar in die 
Departement Praktiese 
Teologie, Fakulteit 
Teologie, Universiteit van 
Pretoria (2009).

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 6

INLEIDING
Kinders en adolessente word meer dikwels as volwassenes getraumatiseer. In Amerika het die 
Departement Justisie in 1993 reeds navorsingsresultate hieroor bekend gemaak (Reinherz, Giaconia, 
Lefkowitz, Pakiz & Frost 1993:60). Hierdie navorsing het op adolessente tussen die ouderdom van 12 
en 17 gekonsentreer, en is in 11 state sowel as die Distrik Columbia uitgevoer. Die navorsing het bevind 
dat hierdie jeugdige portuurgroep vyf keer meer dikwels die slagoffers van geweld is as persone bo 
die ouderdom van 35. Die geweld sluit verkragting, roof, en sowel fi sieke as emosionele aanranding in. 
Volgens genoemde verslag (vgl. U.S. Department of Justice 1973-2006) was die helfte van die vroue wat 
in 1992 in Amerika verkrag is, jonger as 18 jaar. Hierdie studie het ook getoon dat onder  386 arbeiders 
6,3% van 17-jariges teenoor 5% van volwassenes aan posttraumatiese stressindroom ly (Reinherz et al. 
1993:60).

Van der Kolk (1985:365–370), ‘n wêreldkundige op die gebied van trauma, het op sy beurt onder 
Viëtnamese veterane met posttraumatiese stressimptome navorsing gedoen. Posttraumatiese stres is 
die herlewing van ‘n traumatiese gebeurtenis of voorval oor ‘n lang tydperk, en tree gewoonlik in nadat 
‘n individu aan die een of ander vorm van trauma blootgestel of die slagoffer van geweld of misdaad 
was. Van der Kolk (1985:365–370) bevind dat dié simptome in ‘n groter mate voorkom by soldate wat 
jonger was as die kontrolegroep toe hulle tot die oorlog toegetree het (18,3 jaar teenoor 23,8 jaar oud).
 
Die kerk het ‘n roeping om die evangelie van God aan stukkende jongmense en gemeenskappe te bedien. 
Soos wat die kerk dié rol in bogenoemde Amerikaanse gemeenskappe vervul, doen hy dit ook in Suid-
Afrikaanse verband. Vir dié taak behoort die kerk en pastors opgelei te word om getraumatiseerde 
jongmense te begelei om weer heel te word. Adolessente voel reeds magteloos omdat hulle nie oor 
hulle liggame en emosies beheer het nie; trauma maak dié gevoel van magteloosheid en verwonding 
selfs erger. 

Twee kernkonsepte uit René Girard se werk, naamlik ‘nabootsende geweld’ en die ‘sondebokmeganisme’, 
kan van groot nut wees vir pastors wat getraumatiseerde adolessente help om hulle trauma te verwerk, 
aangesien traumatiese gebeurtenisse dikwels gewelddadig is, en daar ná ‘n traumatiese ervaring 
dikwels na ‘n sondebok gesoek word. Indien Girard se sondebokteorie (1965, 1977, 1978, 1979, 1986, 
1987, 1993) op die soteriologiese werk van Jesus toegepas word, kan die getraumatiseerde (gekruisigde) 
Jesus, eerder as die portuurgroep, as rolmodel (mimesis) in adolessente se soeke na identiteit beskou 
word. Girard het met hierdie teorie ‘n beduidende invloed op die besinning oor godsdiens en geweld 
gehad.

NABOOTSENDE GEWELD
Die funksie van ‘n rolmodel 
Girard (1965) dui daarop dat konfl ik deur ‘n ‘nabootsende begeerte’ (‘mimetic desire’) veroorsaak word. 
Mense leer om te begeer deur ander as modelle na te boots. Omdat mense van hulle eie gebreke bewus 
is, soek hulle eerder by ander na leiding om te bepaal wat waardevol is en wat nie, wie hulle behoort te 
wees, en wat hulle van die lewe wil hê. Hierdie konsep van nabootsende begeerte het Girard in die werke 
van Shakespeare (1564–1616), Cervantes (1547–1616) en Dostojevsky (1821–1881) ontdek. Volgens hom 
bestaan daar in hierdie werke ‘n verband tussen ‘slagofferrituele’ en nabootsende begeerte. Begeerte 
word mimeties (nabootsend) wanneer iemand iets begeer wat ook deur ‘n ander persoon as waardevol 
beskou word. Só word die ander persoon ‘n rolmodel: ‘I desire to be like the person who desires what I 
now desire. I am thus attracted to this other person’ (Girard 1965:15). Die rolmodel voel aanvanklik gevlei 
deur die bewondering, maar dié aanvanklike gevoel word vinnig oorgeneem deur die vrees om die 
voorwerp van begeerte te verloor. Wedywering ontstaan dus omdat albei partye dieselfde voorwerp 
begeer. Waar die rolmodel se denke nageboots word, bestaan daar harmonie. Waar die rolmodel se 
begeertes egter nageboots word, is die twee partye mededingers. Op dié manier kan mimesis dus tot 
meedoënlose wedywering lei.

In die vroegste tye was daar volgens Girard (1979:11) ‘n gebrek aan kulturele beskermingsmeganismes, 
en daarom het hierdie gedeelde begeerte meermale tot geweld gelei. Vanweë die mens se mimetiese 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
96

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 6

aard lei geweld tot meer geweld, en kring dit só al verder uit 
(Girard 1979:9–19). Mimetiese wedywering, en die geweld wat 
hierdie wedywering meebring, is ewe aansteeklik. Geweld op 
sigself is vir Girard (1986:34) mimeties van aard. As gevolg van 
die mens se mimetiese aard word ‘n gewelddadige handeling 
met ‘n soortgelyke of erger handeling beantwoord. Die een word 
dus soos die ander; die geweld word nageboots én vererger. 

Adolessente het ‘n besondere behoefte aan rolmodelle
(Baumeister 1990:518–520). Hulle vind sodanige rolmodelle 
onder andere op televisie. Daar sien adolessente hoe helde 
optree wanneer hulle te na gekom word; daar aanskou hulle 
weerwraak, en aanvaar dus dat dit die korrekte optrede is. 
Geweld boei die huidige samelewing. Daar is ‘n oorvloed 
geweld op televisie, en dít maak mense meer verdraagsaam 
teenoor geweldenaars. Deur gewelddadige televisieprogramme 
word kinders en adolessente herhaaldelik aan dade van wraak 
en weerwraak blootgestel. Tradisioneel word daar geglo dat 
die enigste bevredigende wraak vir bloedvergieting is om ook 
die moordenaar se bloed te vergiet. Hiervolgens is daar geen 
duidelike verskil tussen die daad waarvoor die moordenaar 
gestraf word, en die straf self nie. Wraak is eindeloos, want dit 
vereis weerwraak, en weerwraak vereis verdere weerwraak. 
Wraak word derhalwe ‘n herhalende proses. Wanneer geweld 
in ‘n sekere deel van ‘n gemeenskap voorkom, bedreig dit dus 
die hele gemeenskap. ‘n Wraakhandeling kan ‘n kettingreaksie 
ontketen wat noodlottige gevolge vir die samelewing kan inhou. 
Girard (1986:44) meen dat geweld aansteeklik is, en dat mense 
‘n gewelddadige daad met ‘n soortgelyke of selfs erger daad 
beantwoord.

In dié verband dien Gilbert, Brown, Pinel en Wilson (2000:690–
700) se navorsingsprojek oor geweldsverergering as voorbeeld. 
Die ondersoek begin met ‘n speletjie waar ‘n man sy vinger 
saggies teen ‘n ander man se vinger moet druk. Laagenoemde 
man het opdrag om ewe hard terug te druk. Die eerste persoon 
moes dan weer dieselfde mate van druk uitoefen, en so moes hulle 
aangaan. Hoewel die twee proefpersone probeer het om dieselfde 
druk uit te oefen, het hulle telkens 40% harder gedruk. Wat as ‘n 
speletjie met sagte aanraking begin het, het vinnig in ‘n spel met 
matige en later harder houe ontaard, ten spyte daarvan dat hulle 
telkens probeer het om sagkens te reageer. Elke deelnemer was 
oortuig dat hy met dieselfde krag reageer. Die pyn wat ‘n mens 
ontvang, voel immers erger as die pyn wat jy uitdeel, en dus gee 
mense gewoonlik meer pyn as wat hulle ontvang. Dít lei tot die 
verergering van wedersydse geweldpleging, sowel as die illusie 
dat ander geheel en al daarvoor verantwoordelik is, en dat die 
eie reaksie dus regverdigbaar is (Gilbert et al. 2000:690–700).

Solank as wat haat en agterdog in ‘n gemeenskap voorkom, 
sal geweld toeneem. Mense berei hulle op ander se moontlike 
aggressie voor, en vertolk sodanige voorbereidingsmaatreëls 
by ander as bevestiging van die ander se aggressie. Wanneer 
geweld eers in ‘n samelewing gevestig is, word dit moeilik 
omgekeer. Dit is derhalwe nodig om ál die vorms van geweld 
wat tot nabootsing kan lei te voorkom om hierdie bose kringloop 
van geweld te stop. Die American Academy of Pediatrics 
(2001:1222–1226) het die volgende statistiek ten opsigte van 
kinders en geweld vrygestel: Teen die tyd dat kinders 18 jaar 
oud is, het hulle reeds gemiddeld 200 000 geweldsdade, wat 
40 000 moorde insluit, aanskou. Dít het tot gevolg dat kinders 
geweld as ‘n aanvaarbare manier van konflikbestuur beskou, 
omdat hulle gedesensiteer raak met betrekking tot geweld en 
geweldslagoffers. 

Volgens Girard (1986:182) het kulture geweld oor duisende jare 
heen deur middel van die sondebokmeganisme beheer. Dit is 
nie toevallig dat Jesus ‘n alternatiewe manier bied om geweld 
te oorkom nie. Die Bybel toon die algemene geweldspatrone, 
en bied dan ‘n goddelike reaksie daarop. Jesus as rolmodel leer 
mense dat die boodskap van die evangelie liefde en vergifnis 
is. Hy stel voor dat mense die begeerte om te wil hê wat ander 
wil hê eerder weer op die oorspronklike doel van nabootsende 

begeerte toespits, naamlik om te wil wees soos God is. Mense 
behoort God dus as die eintlike rolmodel te kies en na te boots. 

Jesus as rolmodel
Girard (1986:180) is van mening dat die gekruisigde en opgestane 
Jesus ‘n teenmiddel vir mimetiese geweld bied. Jesus het geweier 
om in die vernietigende maalkolk van geweld ingetrek te word. 
Selfs wanneer Jesus gewelddadig aan die kruis vasgespyker 
word, weier Hy om wraak te neem. Die opgestane Jesus tree met 
genade op: Hy bied God se nuwe skepping vir sy moordenaars 
aan. Hierdie nuwe skepping word in gemeenskappe vergestalt 
wat God se genade en vrede weerspieël. Pastors se taak is om 
getraumatiseerde adolessente te begelei om Jesus as rolmodel te 
kies; om Hom na te volg, en soos Jesus te word.

Jesus is veral ‘n rolmodel wat vergifnis betref. Derhalwe word 
daar vervolgens oor die tema van getraumatiseerde adolessente 
en vergifnis besin. Volgens Girard (1986:156) het kennis van die 
sondebokmeganisme in samelewings nie tot minder geweld 
gelei nie, maar meen hy dat ‘this knowledge must be added to the 
will to forgive’. Vergifnis is ‘n belangrike sleutel vir mense wat 
die verskrikking van hulle verlede wil oorkom. Vanweë die 
Christelike opdrag om te vergewe, beleef getraumatiseerdes 
boonop ‘n ‘teologiese trauma’; hulle word dus dubbele slagoffers. 
Hulle ervaar reeds skaamte en pyn oor wat hulle aangedoen is, 
maar verval selfs dieper in skuldgevoel omdat hulle nie die 
oortreder kan vergewe nie. Om vergifnis te ontvang, ‘móét’ hulle 
vergewe. Nederlandse praktiese teoloog Ruard Ganzevoort 
(2003:25) stel dit soos volg: ‘...dan lijkt het of slachtoffers naast de 
druk om te vergeven, ook nog de last van het uitblijven van Gods 
vergeving op hun schouders krijgen...’. Christie Neuger (2001:101), 
‘n pastorale teoloog en dosent by Brite Divinity School, is van 
mening dat pastors dikwels aan slagoffers die boodskap gee dat 
as hulle vergewe, hulle goeie Christene is. Hulle word daaraan 
herinner dat God alle sonde vergewe (kyk Ganzevoort 2003:55).

 Wanneer vergifnis só ‘n groot deel van die terapie uitmaak, 
word die slagoffer nogmaals tot magteloosheid gedryf. Die 
Franse filosoof Emmanuel Levinas (1978:45–46, eie vertaling) 
stel dit soos volg: ‘ ‘n Wêreld waarin vergifnis almagtig geword 
het, word onmenslik.’ Vergifnis kan heling in die hand werk 
nét indien die slagoffer dit vrywillig aanbied. Howard Stone 
(1994:76), ‘n dosent in Pastoraat die Brite Divinity School, is van 
mening dat ‘n getraumatiseerde adolessent aangemoedig moet 
word om van bitterheid ontslae te raak ten einde heel te word, 
ongeag of die oortreder daarvoor vra of nie. Hy dui daarop 
dat misbruikers selde indien ooit om vergifnis vra. Sommige 
slagoffers meen dat hulle alleenlik kan vergewe indien die 
oortreder daarvoor vra, want die konsep van vergifnis berus 
daarop dat die oortreder die eerste tree na versoening gee (Stone 
1994:76). As dít waar sou wees, sou die wêreld in bitterheid 
vasgevang wees. Hy meen dat vergifnis gegee behoort te word, 
selfs al is daar geen skuldbelydenis deur die oortreder nie. 
Volgens Dietrich Bonhoeffer is:

[t]rue repentance...embodied in a life of discipleship. Forgiveness 
is thus costly. Forgiveness cannot be demanded. It can only be 
hoped for. The aim of forgiveness is to restore communion with 
one another and with God in order to reconcile our brokenness. 
Forgiveness is a way of life. 

(Bonhoeffer 1959:36)

Ganzevoort (2003:27) beskou vergifnis eerder as ‘n innerlike 
verandering in die slagoffer se houding teenoor die oortreder. Die 
oortreder se skuld word erken, en die oortreding word geensins 
goedgekeur nie. Die band tussen die slagoffer en die oortreder 
word egter losgemaak. Ganzevoort stel dit soos volg: 

De dader is niet langer door middel van schuld met het slachtoffer 
verbonden. Het slachtoffer ziet onder ogen dat zij slachtoffer is 
en laat dan het slachtofferschap achter zich. Er is sprake van het 
doorbreken van een machtsrelatie.

(Ganzevoort 2003:28)

Die getraumatiseerde spreek dus die oortreder vry, sodat die 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #196

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 6

getraumatiseerde self ook vry kan word. Neuger (2001:222) 
beskryf vergifnis in hierdie verband soos volg: ‘...letting go of the 
immediacy of the trauma, the memory of which continues to terrorize 
the victim and limit possibilities’. Neuger is van mening dat 
vergifnis die laaste stap in die helingsproses is: 

After a former victim is safe from violence, after she has grieved 
the many losses caused by her experience of violence, after she has 
reorganized her life to the way she wants it to be, after she has 
gained inner strength and a relationship with God, then the word 
of forgiveness can be considered.

(Neuger 2001:101)

Hierdie laaste stap in die helingsproses kan slegs geskied 
wanneer die slagoffer reg is daarvoor: 

Forgiveness must be carried out according to the trauma survivor’s 
timetable. This is not a step that can be hurried along. Only the 
trauma survivor her or himself truly knows when that time is 
right

(Neuger 2001:159) 

Dat vergifnis belangrik is wanneer daar met getraumatiseerdes 
gewerk word, betwyfel Neuger (2001:112) nie: ‘Part of this research 
journey for me has been a realization of the importance of forgiveness in 
terms of healing from the effects of trauma.’

Latere samelewings het probeer om die kringloop van wraak en 
die bygaande geweld te stop deur ‘n regstelsel in te stel. Hierdie 
stelsel skakel nie wraak uit nie, maar beperk dit bloot tot ‘n enkele 
daad van weerwraak deur ‘n gesag wat bepaald vir hierdie doel 
ingestel is. Die regbank het die laaste sê, en verhinder dat verdere 
geweld volg. Getraumatiseerde adolessente behoort begelei te 
word om die regstelsel te gebruik om ‘n einde aan geweldpleging 
te bring, eerder as om weerwraak uit te oefen. Dít word egter 
‘n probleem wanneer die regstelsel nie doeltreffend is nie. 
Suid-Afrika het onder andere die hoogste verkragtingsyfer ter 
wêreld (120 verkragtings per 100 000 inwoners), en baie van die 
verkragtings word deur paroolgangers gepleeg wat al voorheen 
aan verkragting skuldig bevind is. Hoewel verkragting nie ‘n 
wraakmisdaad is nie, is daar wel geweld ter sprake (vgl. ISS 
[Instituut vir Sekerheidstudies] Graphs of SAPS crime statistics 
1994-2000).

In die vroegste gemeenskappe is geweldsvoorkoming beklemtoon 
omdat geweld so vinnig toegeneem het en so moeilik gestuit 
word. Geweldsvoorkoming het suiwer op godsdienstige gebied 
geval. Só was dit oor duisende jare heen deel van die taak van 
godsdiens om ‘n gees van niegewelddadigheid in gemeenskappe 
te probeer vestig. Soms het godsdienste self klaaglik misluk, en 
het geweld juis binne en tussen godsdienste gedy.

DIE SONDEBOKMEGANISME
Die funksie van ‘n ‘sondebok’
Wanneer ‘n mens geweld ontleed, kan die sondebok maklik 
geëien word. Die teorie oor die sondebokmeganisme bied insigte 
oor hoe mense geweld verwerk deur iemand óf iets te blameer. 
Deur die blootlegging van die sondebokmeganisme wil Girard 
beter begrip van traumahantering by mense in die hand werk. 

In sy bespreking van die sondebokteorie wys Girard (1986:14) 
daarop dat die vroegste samelewings tot stand gekom het nadat 
mense herhaaldelik in geweldsituasies ‘n sondebok geoffer het. 
Ná die offer het daar dan verandering gekom, en het die mense 
weer vrede ervaar. Die hominiede (eerste mensagtige wesens) het 
mekaar se geweld nageboots. Dit kan as geweld déúr almal téén 
almal beskryf word. In ‘n sekere stadium is die oplossing egter 
spontaan ontdek toe die geweld, in plaas van op die gemeenskap 
in die algemeen, net op een sondebok in die besonder gemik is. 
‘n Enkele individu het dus die skuld vir alle probleme gekry, en 
moes daarvoor met sy/haar lewe boet. Dat dít as oplossing vir 
algemene geweldpleging sou dien en tot vrede sou lei, was deel 
van ‘n onbewuste proses. 

Dié ritueel kon egter net doeltreffend wees as die gemeenskap 
nie die sondebok as slagoffer beskou het nie. In die oë van die 

gemeenskap moes die sondebok boos en sleg wees – iemand 
wat die dood verdien. Terwyl die beskuldigde dalk gedeeltelik 
vir die geweld in die gemeenskap verantwoordelik was, het die 
gemeenskap hom/haar van alles wat verkeerd is beskuldig. 

Ná hierdie gesamentlike moord op die sondebok het die geweld 
déúr almal téén almal tot ‘n einde gekom. Die moord op, of 
uitdryf van, die sondebok het die gemeenskap verenig, waarná 
hulle ‘n ‘oomblik van ontsag’, wat Girard (1987:34) ‘n ‘gewyde 
oomblik’ noem, beleef het. Dít was ‘n magiese vrede. Op hierdie 
wyse is geweld déúr almal téén almal tot onderlinge eenheid in 
die gemeenskap omvorm. Die geweld is uitgewoed. Rondom 
die lyk van die slagoffer ervaar die gemeenskap die vrede wat 
hierdie daad gebring het. Die slagoffer kry nou ‘n soort magiese 
krag. Volgens Girard (1986:146) het die eerste samelewings deur 
sulke sondebokrituele tot stand gekom. Wanneer geweld weer 
opvlam, soek hulle bloot weer ‘n sondebok, en die wonderlike 
oomblik van vrede en eenheid word herhaal. Só het dit ‘n 
gewyde ritueel met plaasvervangerslagoffers geword: ‘...new 
victims for the original victim, in order to assure the maintenance of 
that miraculous peace’ (Girard 1986:202). Die naїewe godsdienstige 
vertolking van die hele gebeurtenis wat hom geleidelik om 
hierdie gesamentlike moord afspeel, is dat die gemeenskap deur 
‘n godheid besoek is wie se bonatuurlike magte eers chaos en toe 
magiese vrede gebring het.    

Die oombliklike staking van die geweld wat die gesamentlike 
moord meegebring het, noem Girard (1986:198) die 
‘sondebokeienskap’. Hy meen dat ‘n lang reeks moorde wat 
herhaaldelik oor moontlik ‘n miljoen jaar gepleeg is die vroeë 
mense in die loop van evolusie geleer het dat die dood van een of 
meer lede van die groep ‘n onverklaarbare vrede bring. Hierdie 
patroon lê ten grondslag aan Girard se sondebokteorie. 

Die sondebokeienskap het by talle samelewings voorgekom, en 
daarom betoog Girard dat dit ‘n algemeen menslike eienskap is. 
‘Goeie’ geweld is op hierdie wyse gebruik om ‘slegte’ geweld uit 
die gemeenskap te verdryf (Girard 1986:12). Girard (1986:200) 
meen dat die menslike kultuur só saamgestel is, en dat godsdiens 
die kern daarvan uitmaak. 

Getraumatiseerde adolessente se soeke na ‘n sondebok
Getraumatiseerde persone voel waardeloos, en kan hulle nie laat 
geld nie. Hulle selfbeeld is aangetas deur vernedering, skuld en 
magteloosheid. Omdat die tienerjare die tyd is waarin mense 
hulle identiteit ontdek, het trauma gedurende hierdie fase ‘n 
negatiewe uitwerking op identiteitsvorming. Die brein is besig 
om die trauma te probeer hanteer en verwerk, en te min energie 
word dus aan die ontwikkelingstaak van identiteitsvorming 
bestee. Só ‘n adolessent is dus natuurlik daartoe geneig om ‘n 
sondebok te probeer vind. ‘n Maklike teiken is die adolessent 
self, en daarom blameer hulle hulleself vir die trauma, selfs al 
is daar geen rasionele verband nie. Soms soek hulle egter ook 
na ‘n sondebok buite hulleself. Hulle is byvoorbeeld kwaad vir 
reddingsorganiseerders, die regering of mediese dienste wat 
volgens hulle die trauma kon verhoed het, of vinniger op die 
trauma moes gereageer het (Hodgkinson & Stewart 1991:57). 
Hulle voel beter wanneer hulle ‘n sondebok gekry het. Dikwels 
is sulke adolessente ook kwaad vir God wat hulle nie teen die 
trauma beskerm het nie. Woede speel ‘n belangrike rol in die 
gebruik van die sondebokmeganisme. Woede lei byvoorbeeld 
daartoe dat getraumatiseerdes ‘n sondebok soek, want as 
hulle eers een gevind het, kan die woede bedaar. Woede by 
kinders en adolessente gee uiting aan onderliggende hartseer, 
verlies, magteloosheid, vrees en angs. Dit is dikwels vir ‘n kind 
makliker om die woede-emosie te beleef as om aan die pynliker 
onderliggende emosies uiting te gee (Hodgkinson & Stewart 
1991:59).
  
Volgens Lifton (1983:2–6) voel getraumatiseerde adolessente 
dikwels dat ander hulle nie verstaan nie, omdat sodanige ander 
nie die trauma self beleef het nie. Soms neem hulle mense 
kwalik wat nie ook soos hulle getraumatiseer is nie. Hulle vind 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
96

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 6

slegs vertroosting by mense wat deur ‘n soortgelyke trauma is. 
Dikwels bespreek hulle nie die trauma met familielede nie, en 
laat dít die familielede uitgesluit voel (Miller 1998:76).

Kinders is in die algemeen nog nie in staat om op ‘n gepaste 
manier aan hulle woede uiting te gee nie. Wanneer hulle dit wél 
regkry, dui dit daarop dat die genesingsproses goed vorder. 
Getraumatiseerde mense het die reg om woede te beleef as 
gevolg van wat met hulle gebeur het, en het eweneens die reg 
om daaraan uiting te gee. Getraumatiseerde adolessente het 
‘n behoefte om van hulle pyn bevry te word, en soek daarom 
onbewus na ‘n gepaste sondebok. Die traumaslagoffer blameer 
die sondebok, en pleeg op dié manier geweld teenoor die 
sondebok, wat op sý beurt nou tot slagoffer gemaak word. Deur 
die ‘slagoffer’ (sondebok) te blameer, genees die ‘oortreder’ 
(traumaslagoffer) die skade aan sy/haar eie psige.

Die soeke na ‘n sondebok is ‘n onbewuste daad. Sodra ‘n 
sondebok gevind is, is dit asof getraumatiseerdes makliker met 
die trauma vrede maak. Familielede van getraumatiseerdes is 
ook geneig om ‘n sondebok te soek wat die skuld vir die trauma 
kan dra. Pastors se taak is om getraumatiseerdes te help om 
aan hulle gevoelens uiting te gee sonder dat dit ander (dikwels 
gesinslede) seermaak. 

Omdat trauma ook tot selfverwyt kan lei, behoort pastors 
adolessente te begelei om hierdie emosies as die gevolg van 
irrasionele denke, wat op onrealistiese inligting gegrond is, te 
beskou (Figley 1978:18). Getraumatiseerde mense voel soms 
skuldig omdat hulle bly leef het en ander nie (Lifton & Olson 
1976:1–18). Hulle verwyt hulleself omdat hulle nie méér gedoen 
het om persone wat in ‘n traumatiese gebeurtenis gesterf het te 
help nie. Só maak hulle hulleself tot sondebok. Jonger kinders 
voel dikwels skuldig omdat hulle dink dat hulle slegte gedrag 
vir die trauma verantwoordelik was (Van der Kolk 1991:91).

Baie oorlewendes van seksuele misbruik en akute trauma 
ontwikkel kroniese angs en depressie wat tot in hulle 
volwassenheid kan voortduur (Browne & Finkelhor 1986:66–
77). Mishandelde en getraumatiseerde kinders en adolessente 
ontdek in ‘n stadium dat dié gevoel doeltreffend beëindig kan 
word deur hulleself te beseer. Hulle verklaar hulleself onbewus 
tot sondebok. Die dramatiesste metode om hierdie resultaat 
te verkry, is deur hulleself te sny. Kinders wat misbruik is, 
ontwikkel dikwels die gewoonte om hulleself herhaaldelik te 
beseer. Hoewel ‘n groot getal oorlewendes van kindermisbruik 
uiteindelik selfmoord pleeg, is daar ‘n duidelike onderskeid 
tussen herhaaldelike selfbesering en selfmoordpogings. 
Selfbesering is nie veronderstel om dood te maak nie, maar 
eerder om onuithoudbare emosionele pyn te probeer verlig 
(Herman 1992:109). Bulimie, kompulsiewe seksuele gedrag, 
kompulsiewe risikogedrag, blootstelling aan gevaar, en die 
gebruik van psigo-aktiewe dwelms is ‘n paar maniere waarop 
misbruikte en getraumatiseerde kinders en adolessente hulle 
emosies probeer hanteer (Herman 1992:109).

Die profiel van ‘n sondebok
Fisieke kenmerke
Volgens Girard (1977:31) toon die slagoffer wat as sondebok 
gekies word sekere eienskappe. Die slagoffer is swakker as, of 
verskil van, die res. ‘n Belangrike kenmerk van die slagoffer 
is dat hy/sy aan geweld blootgestel kan word sonder dat 
mense weerwraak hoef te vrees. ‘n Offer is ‘n geweldsdaad 
sonder die risiko van verdere geweld. Adolessente voldoen 
aan sekere eienskappe wat hulle meer geskik maak om as 
sondebok aangewys te word. Hulle word maklik vasgevang in 
die sondebokmeganisme, omdat hulle selfbeeld nog weerloos 
en vormbaar is. Daarom kyk hierdie artikel vervolgens na die 
identiteitsverwerwing van adolessente, en toon voorts waarom 
adolessente hulleself so maklik tot sondebok gemaak word. 

Adolessente se fisieke kenmerke en voorkoms het ‘n beduidende 
invloed op hulle selfbeeld (Richards 1985:52). Enige afwyking 

van die gangbare norm kan angs en onsekerheid veroorsaak, 
en ‘n negatiewe invloed op adolessente se selfbeskouing hê 
(Richards 1985:53). Dít bring mee dat hulle maklike teikens is 
om hulleself tot sondebok te verklaar. Trauma veroorsaak dat 
hulle met probleme moet worstel waarvoor hulle nie gereed 
of op voorbereid is nie. Trauma veroorsaak verwarring, en 
dié verwarring maak hulle des te meer maklike teikens om 
tot sondebok verklaar te word. Adolessente se liggaamlike 
verandering raak hulle selfbeeld, wat nou gewysig moet word 
om by die veranderinge aan hulle lyf aan te pas. Vanweë 
liggaamsveranderinge is hulle vorige liggaamsbeeld nie meer 
voldoende nie. Veral hulle nuut verworwe geslagsrypheid 
moet in hulle selfbeeld opgeneem word. Hulle kyk besonder 
krities na hulle lengte, massa en gelaatskleur. Indien dit nie na 
hulle sin is nie is hulle tydelik verward ten opsigte van hulle 
selfbeeld, en verloor hulle hulle selfvertroue. Om vir hulle 
gebrek aan selfvertroue en negatiewe selfbeeld te vergoed, 
tree hulle dikwels rebels en grootdoenerig op (Smith 1981:32). 
Gewigstoename kom veral by meisies voor, en dit pla hulle baie 
(Elium & Elium 1996:316). As gevolg van die belang van die 
fisieke vir adolessente is hulle selfbeeld besonder weerloos, en 
word hulle maklik in die sondebokmeganisme vasgevang.
   
Erikson se teorie oor identiteitsvorming
Erik Erikson (1968:13–55) het ‘n teorie geformuleer wat van 
groot belang is vir die ontwikkeling van die mens. Sy teorie 
word as psigososiaal beskryf omdat hy die wisselwerking 
tussen die persoon se innerlike eienskappe, en die eise van die 
kultuur en samelewing beklemtoon (Gerdes 1988:73). Volgens 
Erikson bestaan daar ‘n grondplan waarvolgens psigologiese 
ontwikkeling in agt opeenvolgende stadia ontvou. In elke 
stadium word individue voor die uitdaging gestel om ‘n bepaalde 
krisis op te los, en daarná na ‘n volgende ontwikkelingstadium 
én die volgende krisis aan te beweeg. Elke krisis vereis 
die ontwikkeling van ‘n bepaalde vaardigheid; indien die 
vaardigheid nié aangeleer word nie sal dit verdere ontwikkeling 
belemmer, aangesien die vaardigheid nie bemeester is nie  
(Erikson 1968:14–20). Bevredigende leer en krisisoplossing is 
nodig voordat die kind na ‘n volgende ontwikkelingsfase kan 
aanbeweeg. Erikson se ontwikkelingsfases is soos volg:

•	 Vertroue teenoor wantroue (0–2 jaar)
•	 Outonomie teenoor skaamte (2–4 jaar)
•	 Inisiatief teenoor skuld (4–6 jaar)
•	 Arbeidsaamheid teenoor minderwaardigheid (6–12 jaar)
•	 Identiteitsverwerwing teenoor identiteitsverwarring (13–20 

jaar)
•	 Intimiteit teenoor isolasie
•	 Generatiwiteit teenoor stagnasie
•	 Ego-integriteit teenoor wanhoop

Vervolgens sal die adolessentfase bespreek word om te toon dat 
adolessente maklik in die sondebokmeganisme vasgevang word 
omdat hulle selfbeeld nog baie weerloos en vormbaar is. 

Erikson beskou adolessensie as baie belangrik vir psigososiale 
ontwikkeling, veral omdat dit as grondslag vir die 
daaropvolgende ontwikkeling gedurende volwassenheid dien. 
Erikson is van mening dat die mees deurslaggewende tydperk 
in die vorming van die volwassene se persoonlikheid die 
adolessensiejare is (Erikson 1968:88). Gedurende adolessensie 
is dit individue se hooftaak om op grond van wat hulle oor 
hulleself en ander geleer het ‘n eie identiteit te ontwikkel. Indien 
hulle nie hierin slaag nie lei dit tot roldiffusie (rolverstrooiing) – 
hulle beleef dus onsekerheid oor hulleself, hulle rolle, en hulle 
plek in die samelewing. Hierdie onsekerheid maak hulle vatbaar 
daarvoor om in die sondebokmeganisme vasgevang te word. 
Adolessente sal geleidelik nuwe moontlikhede verken om beter 
te kan funksioneer. Die ontwikkeling van ‘n rol-identiteit sal 
meer moontlikhede vir sosiale betrokkenheid en die abstrakte 
konseptualisering van trauma bied. 

Om hulle identiteitskrisis op te los, moet adolessente volgens 
Erikson (1968:59) deur ‘n oorgangstadium gaan waar individue 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #196

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 6

min verpligtinge het, en in staat is om te soek, te bevraagteken, 
en met verskillende rolle en geloofstelsels te eksperimenteer. 
Hulle kan byvoorbeeld met verskillende beroepsrolle 
eksperimenteer deur verskillende soorte vakansiewerk te doen. 
Gedurende hierdie tydperk kry individue die geleentheid 
om te eksperimenteer sonder dat daar noodwendig van hulle 
verwag word om te slaag. Mislukking  in hierdie stadium hoef 
nie noodwendig ernstige emosionele, ekonomiese en sosiale 
gevolge te hê nie. Met die verloop van die adolessentejare begin 
adolessente betekenisvolle ander persone se mening by hulle eie 
voorkeure en afkeure integreer. 

Op hierdie wyse begin hulle ‘n eie identiteit ontwikkel (Erikson 
1968:56–99). Antwoorde op die vraag ‘Wie is ek?’ begin vorm 
aanneem wanneer adolessente die oortuigings, houdings en 
waardes begin ondersoek wat hulle voorheen bloot aanvaar 
het deur hulle met ander te vereenselwig, maar wat hulle nou 
nie meer met hulle eie behoeftes en houdings kan versoen 
nie. Hulle behou daardie aspekte wat inpas, en integreer dit 
by hulle eie persoonlikheid om ‘n unieke geheel te vorm. 
Geslaagde identiteitsvorming vind plaas wanneer adolessente 
vir hulleself kan sê: ‘Dít is waarin ek belangstel en waaraan 
ek waarde heg’; wanneer hulle weet wat hulle van die lewe 
verwag, waar hulle by die samelewing inpas, en wat ander van 
hulle verwag. Word hierdie tydperk van eksperimentering egter 
onbepaald voortgesit, kan dit tot ‘n onvermoë lei om volwasse 
verantwoordelikhede te aanvaar (Gerdes 1988:74), en sou dit 
adolessente verder daarvoor vatbaar maak om hulleself tot 
sondebok te verklaar.

Die proses van identiteitsontwikkeling begin reeds in 
die vroeë kinderjare, maar word gedurende adolessensie 
‘n ontwikkelingskrisis wat opgelos moet word indien ‘n 
kenmerkende identiteit tot stand moet kom. Indien adolessente 
nie daarin slaag om hulle identiteit duidelik te omskryf nie, 
sal rolverwarring en identiteitsonsekerheid in die weg staan 
van ‘n verbintenis tot volwasse en langtermynrolle, en sal dít 
adolessente ook meer geneig maak om die sondebokmeganisme 
toe te pas. Daar is goeie redes waarom adolessente se identiteit 
deur adolessensie verander. Omdat fisieke verandering so 
vinnig en drasties plaasvind, verander dit die fisieke self, oftewel 
adolessente se siening van hulle eie liggame.

Erikson (1968) meen dat indien ‘n gevoel van individuele 
identiteit gedurende adolessensie gevorm word, dit gedurende 
vroeë volwassenheid gestabiliseer word. Dít vind plaas wanneer 
persone se belangstellings verdiep en minder veranderlik 
is; wanneer hulle vermoëns om te werk en lief te hê deur 
verantwoordelike betrokkenheid by ‘n beroep en by die vorming 
van ‘n gesin bevestig word; wanneer hulle die geleentheid het 
om hulle idees te toets en te bevestig.

Onlangse studies bevestig Erikson se beskouing dat die 
bevraagtekening van ‘n mens se waardes, planne en prioriteite 
noodsaaklik is vir die vorming van ‘n volwasse identiteit. Die 
navorsers in dié studies bestempel egter nie meer soos Erikson 
hierdie proses as ‘n krisis nie (kyk Brownlee  I999:15; Beautris 
2002:77). Trauma lei die aandag weg van identiteitsvorming, en 
só verbeur adolessente die geleentheid om deur rolverwarring 
te werk. Hierdie verwarring (trauma-, liggaams- én rolverwant) 
veroorsaak hartseer, onsekerheid, magteloosheid, vrees en angs. 
Adolessente steek dit agter woede weg, omdat woede ‘n makliker 
emosie is om te hanteer. Om dié woede te verwerk, moet hulle 
‘n sondebok soek op wie hulle die woede kan projekteer. Dié 
sondebok is dikwels hulleself, juis omdat hulle so magteloos en 
onseker voel.

Emosionele ontwikkeling
Kenmerkend van adolessente se emosionele lewe is die 
komplekse en intense aard daarvan. Verhoogde emosionaliteit 
in die vorm van buierigheid, bakleierigheid en emosionele 
uitbarstings kom dikwels voor (Smith 1981:32).    

Die jare van liggaamlike veranderinge gaan met skommelende 
gevoelens gepaard wat die adolessent kwalik verstaan. Die 
meeste adolessente toon kenmerke van innerlike verwarring, 
wat met gemoedskommeling gepaardgaan (Richards 1985:56). 
Trauma veroorsaak óók veranderde emosies, en daarom beleef 
adolessente inderwaarheid van twee kante af onbegryplike 
emosies. Om dít te hanteer, moet hulle een emosie uitsonder, 
en gewoonlik is dit woede. Om woede te hanteer, moet hulle 
‘n sondebok vir die trauma vind.  Hulle emosies word deur 
verskeie faktore beїnvloed. Sulke faktore is hoofsaaklik in mense 
en situasies geleë. Die nuwe aanpassings wat hulle as adolessent 
in die volwasse wêreld moet maak, is belangrike oorsake van 
verhoogde emosionaliteit. Volwassenes verwag van adolessente 
om selfstandig op te tree deur byvoorbeeld hulle emosies in toom 
te hou – iets waartoe adolessente dikwels nie in staat is nie. 

Om ‘n verhouding met die teenoorgestelde geslag aan te knoop, 
bring dikwels spanning en algemene opwinding mee (Smith 
1981:35). Ander faktore wat hulle emosies verhewig, is hulle 
beroepskeuse, uitermatig streng optrede deur hulle ouers, en 
seksuele rypwording. Hulle beleef allerhande nuwe gevoelens 
wat hulle nie altyd kan begryp en hanteer nie. Gevoelens oor 
seksuele sake is veral vir hulle moeilik hanteerbaar. 

Gedurende vroeë adolessensie (13–16 jaar) kyk adolessente deur 
‘n rooskleurige bril na die wêreld. Hulle verwag om skoonheid 
en volmaaktheid te sien, maar vind in plaas daarvan net 
onregverdigheid en menslike tekortkomings. Hierdie realiteite 
laat hulle gefrustreerd, onseker en ontnugter. Dit kan hulle 
selfs sinies maak (Elium & Elium 1996:257). Daarom is trauma 
vir hulle ‘n besondere ontwrigting wanneer dit deur mense 
veroorsaak word – mense wat ander opsetlik leed aandoen.

Adolessente is meestal nog nie emosioneel ryp nie, en het in die 
algemeen nie volle beheer oor hulle emosionele wêreld nie. Hulle 
word maklik deur emosies meegesleur (Smith 1981:35). Hulle 
het ook nog nie die balans tussen rasionele denke en emosies 
gevind nie. Dit is nie ‘rasioneel’ en emosioneel volwasse om ‘n 
sondebok te soek nie – die volwasse ekwivalent is veel eerder 
die opbouende verwerking van emosies. Adolessente het egter 
nog nie daardie balans gevind nie, en verval dus maklik in die 
gebruik van die sondebokmeganisme. 

Ná ‘n traumatiese gebeurtenis wantrou mense ander én hulleself. 
Hulle sukkel soms jare lank om vertroue in die wêreld en mense 
te herwin (Matasakis 1996:100). Dít werk daartoe mee dat hulle 
‘n sondebok soek, want wanneer hulle ‘n sondebok gevind het, 
kan hulle die res van die wêreld weer makliker vertrou. Volgens 
Girard (1986:146) het die eerste samelewings juis ‘n sondebok 
gesoek wanneer geweld opgevlam het. Nadat die sondebok 
geoffer is, kon hulle ‘n wonderlike oomblik van vrede en eenheid 
beleef. Só bring ‘n sondebok vir getraumatiseerdes vrede, en kan 
getraumatiseerdes weer die wêreld vertrou.

Misverstande oor die sondebokritueel
Wat die sondebokritueel betref, verstaan die gemeenskap 
dikwels twee bepaalde sake verkeerd. Die eerste misverstand 
is dat die vrede wat hulle ná die ritueel beleef direk deur die 
slagoffer meegebring word (Girard 1986:210). Die tweede is dat 
ál die geweld die slagoffer se skuld was. Hierdie misverstande 
verleen aan die slagoffer die mag oor geweld én vrede. In die 
vroeë gemeenskappe is dít as ‘n goddelike eienskap beskou. 
Dít word ook die oorsprong van die vroeë godsdiens (Girard 
1986:210). Indien die gemeenskap sou kon begryp dat die 
oorsprong van die ‘gewyde ritueel’ die moord op ‘n betreklik 
onskuldige persoon was wat willekeurig aangewys is, sou dit 
nie dié uitwerking van ontsag gehad het nie. Die ritueel was 
die poging om die gewyde gebeure op ‘n beheerde manier uit 
te voer, sodat die gevoel van ontsag en vrede verkry kon word 
sonder om deur die chaos van geweld te moes gaan. Op dieselfde 
manier sal getraumatiseerdes nie werklik beter voel nadat hulle 
‘n sondebok gevind het, of hulleself tot sondebok gemaak het, 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
96

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 6

indien hulle begryp dat die sondebok eintlik onskuldig is, of 
dat ál die oorsake van die geweldsdaad nie werklik op net een 
persoon afgeskuif kan word nie.

Jesus as ‘sondebok’  
Volgens Girard (1987:44–98) vertel die Bybel, en spesifiek die 
evangelies, die eerste keer die verhaal van geweld teen die 
sondebokslagoffer vanuit die hoek van die slagoffer, en nie soos 
die meeste mites vanuit die perspektief van die gemeenskap nie. 
Deur op die slagoffer eerder as op die ‘regverdigbare geweld’ 
teen die slagoffer te konsentreer, word die sondebokmeganisme 
onderliggend aan die gewyde mites blootgelê. Wanneer dít 
ontmasker  word, word die mag van die sondebokmeganisme 
verswak en ondermyn. Girard stel dit soos volg: 

Once understood, the mechanism can no longer operate, we believe 
less and less in the culpability of the victims they demand. Deprived 
of the food that sustains them, the institutions collapse one after 
the other around us. Whether we know it or not, the Gospels are 
responsible for this collapse.

(Girard 1987:44)

Girard (1987:50) se sondebokteorie toon dat gemeenskappe 
tot en met die tyd van Jesus geweld deur middel van die 
sondebokmeganisme beheer het. As gevolg van die vrees en 
wraak van mense is Jesus as onskuldige slagoffer vermoor. Met 
Jesus se lewe en dood word die sondebokteorie ontmitologiseer. 
Dit is nie God wat verwag dat ‘n onskuldige persoon moet sterf 
nie, maar ander magte wat ‘n offer vereis, en dié vereiste dan aan 
God toedig. Die dood van die sondebok is selfs nog in Jesus se 
tyd as ‘n offer beskou. Dít is wat die hoëpriester Kajafas met die 
volgende woorde bedoel het: ‘...en julle besef ook nie dat dit tot 
julle voordeel is dat een man vir die volk sterwe en nie die hele 
nasie verlore gaan nie’ (Joh 11:50). Jesus het verstaan dat God 
die bron van onvoorwaardelike liefde en absolute vergifnis is, en 
dít sluit volgens Girard (1987:77) die moontlikheid uit dat God 
die offer van ‘n onskuldige sou eis. Deur die werklike betekenis 
van die sondebokmeganisme bloot te lê, word Jesus se dood die 
finale offerande, en dui dit die einde van alle offers aan. Girard 
(1987:80) beskou Christus as ‘n ‘nuwe soort sondebok’ – een 
wat homself offer en daardeur toon dat hy verstaan wat aan die 
gebeur is. Die woorde ‘Vader, vergewe hulle, want hulle weet 
nie wat hulle doen nie’ is in dié verband vir Girard die kern. Die 
klimaks is nie die dood van die slagoffer nie, maar die ervaring 
van gewyde ontsag wanneer die slagoffer met sy dood sy 
folteraars vergewe. Girard (1987:90) heromskryf Jesus se dood as 
‘n selfoffer om vir die wêreld te wys dat die sondebokmeganisme 
‘n vergeefse poging is om geweld te beëindig.
	
Teologies en histories beskou, stel Jesus se dood volgens 
Girard (1986:99) die sondebokmeganisme aan die kaak, en 
wis dit gevolglik uit. Deur die eeue heen het die uitwerking 
van die evangelie op die kultuur grootliks die mag van die 
sondebokmeganisme ondermyn. God beantwoord die mens 
se geweld met niegewelddadige liefde, en volgens Girard 
(1987:89) is dít die kern van die Bybelse boodskap. Vir hom is dit 
betreurenswaardig dat hierdie boodskap deur die geskiedenis 
van die kerk heen grootliks geignoreer is. Die kerk het volgens 
hom die dood van Christus verkeerd vertolk deur te verkondig 
dat God ‘n offer, ‘n slagoffer, geëis het. Volgens Bailie (1995:2), 
wat Girard se teorie op hedendaagse geweld toepas, gee die 
Nuwe Testament ‘n stem aan die slagoffer. Die verhaal word 
vanuit die slagoffer se perspektief vertel. Hierdie boodskap kan 
met groot vrug deur die pastor gebruik word in die begeleiding 
van getraumatiseerde adolessente wat ‘n sondebok soek vir die 
onreg wat hulle aangedoen is.

LITERATUURVERWYSINGS
American Academy of Pediatrics 2001, Media violence, 

Pediatrics, 108, November, pp. 1222–1226.
Bailie, G., 1995, Violence unveiled: Humanity at the crossroads, 

Crossroad, New York.
Baumeister, F.R.F., 1990, ‘Identity crisis’, in R.M. Lerner (red.), 

The encyclopedia of adolescence (1), 518–521.

Beautris, A., 2002, ‘Life events and childhood morbidity: A 
prospective study’, Pediatrics, 935–940.

Bonhoeffer, D., 1959, The cost of discipleship, SCM, Londen.
Browne, Q. & Finkelhor, D., 1986, ‘Impact of child sexual abuse: 

A review of the research’, Psychological Bulletin 99, 66–77.
Brownlee, B., 1999, Inside the teen brain. US News & World Report, 

9, Augustus.
U.S. Department of Justice, Office of Justice Programs, Bureau 

of Justice Statistics Crime & Justice Data Online 1973-2006, 
besigtig 25 Januarie 2008,  by http://www.ojp.usdoj.gov/
bjs/.

Elium, D. & Elium, J., 1996, Raising a son, University of California 
Press, Berkeley.

Erikson, E., 1968, Identity: Growth and crisis, Faber, Londen.
Figley, C.R., 1978, Stress disorders among Vietnam veterans: Theory, 

research, and treatment, Brunner/Mazel, New York.
Ganzevoort, R.R., 2003, Vergeving als opgave,  KGSV, Tilburg.
Gerdes, L.C., 1988, Die ontwikkelende volwassene,  Butterworths, 

Durban. 
Gilbert, D.T., Brown, R.P., Pinel, E.C.& Wilson, T.D.,  2000, ‘The 

illusion of external agency’, Journal of Psychology and Social 
Psychology 79, 690-700.

Girard, R. 1965, Deceit, desire and the novel: Self and other in literary 
structure, John Hopkins University Press, Stanford.

Girard, R., 1977, Violence and the Sacred,  John Hopkins University 
Press, Stanford.

Girard, R., 1978, To double business bound:  Essays on literature, 
mimesis and anthropology, John Hopkins University Press, 
Stanford.

Girard, R., 1979, ‘Mimesis and violence: Perspectives in cultural 
criticism’, Berkshire Review 14, 9–19.

Girard, R., 1986, The scapegoat, John Hopkins University Press, 
Stanford.

Girard, R., 1987, Things hidden since the foundation of the world,  
Stanford University Press, Stanford.

Girard, R., 1993, ‘Violence, difference, sacrifice: A conversation 
with René Girard’, Religion and Literature 25, 9–33.

Herman, J.L., 1992, Trauma and recovery, Basic Books, New York.
Hodgkinson, P.E. & Stewart, M., 1991, Coping with catastrophe, 

Routledge, New York. 
ISS [Instituut vir Sekerheidstudies] Graphs of SAPS crime 

statistics 1994-2000, 1994-2004/Criminal Justice Monitor, 
SAPS Crime Statistics 1994–2004, released on 20 September 
2004,  besigtig 26 Augustus 2009, by http://www.iss.co.za/
CJM/statgraphs/index.htm.

Levinas, E., 1978, Existence and existents, vertl deur A. Lingis, 
Martinus Nijhoff, Den Haag.

Lifton, R.J. & Olson, E., 1976, ‘The human meaning of total 
disaster’, Psychiatry 39, 1–18.

Lifton, R.J., 1983, ‘Responses of survivors to man-made 
catastrophes’, Bereavement Care 2, 2–6.

Matasakis, A., 1996, Post-Traumatic Stress Disorder – a complete 
treatment guide, New Harbinger Press, Oakland.

Matasakis, A., 1996, I can’t get over it, New Harbinger Publications, 
Oakland.

Miller, T.W., 1998, Children of trauma,  International Universities 
Press, Connecticut.

Neuger, C.C. 2001, Counseling women: A narrative, pastoral 
approach,  Fortress, Minneapolis.

Reinherz, H.Z., Giaconia, R.M., Lefkowitz, E.S., Pakiz, B. & 
Frost, A.K., 1993, ‘Prevalence of psychiatric disorders in a 
community population of older adolescents’, Journal of the 
American Academy of Child and Adolescent Psychiatry 32, 369–
377.

Richards, L., 1985, Youth ministry, Zondervan, Grand Rapids.
Smith, R., 1981,  Leer die kind ken, Academica, Pretoria.
Stone, H., 1994, Brief pastoral counseling, Fortress Press, 

Minneapolis.
Van der Kolk, B.A., 1985, ‘Adolescent vulnerability to 

Posttraumatic Stress Disorder’,  Psychiatry 48, 365–370.
Van der Kolk, B.A., 1991, ‘Childhood origins of self-destructive 

behavior’, American Journal of  Psychiatry 148, 1665 -1671. 


