Original Research g5

PASTORAAT EN JEUGTRAUMA, DIE ISONDEBOKMODEL’, EN JESUS AS ROLMODEL

Authors:
Annelize Endres!
Yolanda Dreyer!

Affiliations:
'Departement Praktiese
Teologie, Universiteit van
Pretoria, Suid-Afrika

Correspondence to:
Yolanda Dreyer

e-mail:
yolanda.dreyer@up.ac.za

Postal address:
Departement Praktiese
Teologie, Universiteit van
Pretoria, Lynnwoodweg,
Hatfield 0083, Suid-Afrika

Keywords:
getraumatiseerde
adolessente; emosionele
trauma; posttraumatiese
stressindroom; geweld;
emosionele ontwikkeling

Dates:

Received: 4 May 2009
Accepted: 6 June 2009
Published: 14 Aug. 2009

How to cite this article:
Endres, A. & Dreyer,

J., 2009, ‘Pastoraat

en jeugtrauma, die
“sondebokmodel”, en
Jesus as rolmodel’,

HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 65(1),
Art. #196, 6 pages. DOL:
10.4102/hts.v65i1.196

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

Nota:

Hierdie artikel is een
van twee verwerkings
van dele uit die PhD-
proefskrif deur Annelize
Endres onder leiding van
Prof. dr Yolanda Dreyer,
voorgelé en aanvaar in die
Departement Praktiese
Teologie, Fakulteit
Teologie, Universiteit van
Pretoria (2009).

©2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

ABSTRACT

Pastoral care with traumatised youth, the ‘scapegoat’ model, and Jesus as role model
Existing research shows that adolescents are victimised and traumatised more often than adults.
Many a time it is left to pastoral counsellors to assist such traumatised youth to overcome such
experiences. This article therefore aims to empower pastors in this task with reference to the insights
of René Girard. As violence is inherent to traumatic experiences, two aspects of Girard’s insights
are pertinent. Girard’s notions of imitation with regard to violence, as well as the scapegoat ritual
can be useful to pastors who want to guide adolescents through their trauma. Girard’s contribution
has been widely acknowledged and used by theologians in their hermeneutical and theological
endeavours. This article now applies these insights to the field of Practical Theology. In theology,
Jesus has become both the ‘role model” and the ‘scapegoat’. This article applies both these aspects
of Jesus’ life to pastoral care with traumatised youth.

INLEIDING

Kinders en adolessente word meer dikwels as volwassenes getraumatiseer. In Amerika het die
Departement Justisie in 1993 reeds navorsingsresultate hieroor bekend gemaak (Reinherz, Giaconia,
Lefkowitz, Pakiz & Frost 1993:60). Hierdie navorsing het op adolessente tussen die ouderdom van 12
en 17 gekonsentreer, en is in 11 state sowel as die Distrik Columbia uitgevoer. Die navorsing het bevind
dat hierdie jeugdige portuurgroep vyf keer meer dikwels die slagoffers van geweld is as persone bo
die ouderdom van 35. Die geweld sluit verkragting, roof, en sowel fisieke as emosionele aanranding in.
Volgens genoemde verslag (vgl. U.S. Department of Justice 1973-2006) was die helfte van die vroue wat
in 1992 in Amerika verkrag is, jonger as 18 jaar. Hierdie studie het ook getoon dat onder 386 arbeiders
6,3% van 17-jariges teenoor 5% van volwassenes aan posttraumatiese stressindroom ly (Reinherz ef al.
1993:60).

Van der Kolk (1985:365-370), ‘n wéreldkundige op die gebied van trauma, het op sy beurt onder
Viétnamese veterane met posttraumatiese stressimptome navorsing gedoen. Posttraumatiese stres is
die herlewing van ‘n traumatiese gebeurtenis of voorval oor ‘n lang tydperk, en tree gewoonlik in nadat
‘n individu aan die een of ander vorm van trauma blootgestel of die slagoffer van geweld of misdaad
was. Van der Kolk (1985:365-370) bevind dat dié simptome in ‘n groter mate voorkom by soldate wat
jonger was as die kontrolegroep toe hulle tot die oorlog toegetree het (18,3 jaar teenoor 23,8 jaar oud).

Die kerk het 'n roeping om die evangelie van God aan stukkende jongmense en gemeenskappe te bedien.
Soos wat die kerk dié rol in bogenoemde Amerikaanse gemeenskappe vervul, doen hy dit ook in Suid-
Afrikaanse verband. Vir dié taak behoort die kerk en pastors opgelei te word om getraumatiseerde
jongmense te begelei om weer heel te word. Adolessente voel reeds magteloos omdat hulle nie oor
hulle liggame en emosies beheer het nie; trauma maak dié gevoel van magteloosheid en verwonding
selfs erger.

Tweekernkonsepte uit René Girard se werk, naamlik ‘nabootsende geweld’ en die ‘'sondebokmeganisme’,
kan van groot nut wees vir pastors wat getraumatiseerde adolessente help om hulle trauma te verwerk,
aangesien traumatiese gebeurtenisse dikwels gewelddadig is, en daar nd 'n traumatiese ervaring
dikwels na ‘n sondebok gesoek word. Indien Girard se sondebokteorie (1965, 1977, 1978, 1979, 1986,
1987, 1993) op die soteriologiese werk van Jesus toegepas word, kan die getraumatiseerde (gekruisigde)
Jesus, eerder as die portuurgroep, as rolmodel (mimesis) in adolessente se soeke na identiteit beskou
word. Girard het met hierdie teorie 'n beduidende invloed op die besinning oor godsdiens en geweld
gehad.

NABOOTSENDE GEWELD
Die funksie van ‘n rolmodel

Girard (1965) dui daarop dat konflik deur ‘n ‘nabootsende begeerte” (‘mimetic desire’) veroorsaak word.
Mense leer om te begeer deur ander as modelle na te boots. Omdat mense van hulle eie gebreke bewus
is, soek hulle eerder by ander na leiding om te bepaal wat waardevol is en wat nie, wie hulle behoort te
wees, en wat hulle van die lewe wil hé. Hierdie konsep van nabootsende begeerte het Girard in die werke
van Shakespeare (1564-1616), Cervantes (1547-1616) en Dostojevsky (1821-1881) ontdek. Volgens hom
bestaan daar in hierdie werke ‘n verband tussen ‘slagofferrituele” en nabootsende begeerte. Begeerte
word mimeties (nabootsend) wanneer iemand iets begeer wat ook deur 'n ander persoon as waardevol
beskou word. S6 word die ander persoon ‘n rolmodel: ‘I desire to be like the person who desires what I
now desire. I am thus attracted to this other person’ (Girard 1965:15). Die rolmodel voel aanvanklik gevlei
deur die bewondering, maar dié aanvanklike gevoel word vinnig oorgeneem deur die vrees om die
voorwerp van begeerte te verloor. Wedywering ontstaan dus omdat albei partye dieselfde voorwerp
begeer. Waar die rolmodel se denke nageboots word, bestaan daar harmonie. Waar die rolmodel se
begeertes egter nageboots word, is die twee partye mededingers. Op dié manier kan mimesis dus tot
meedoénlose wedywering lei.

In die vroegste tye was daar volgens Girard (1979:11) ‘n gebrek aan kulturele beskermingsmeganismes,
en daarom het hierdie gedeelde begeerte meermale tot geweld gelei. Vanweé die mens se mimetiese

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page1of6

961 # 3PV

HTS n



P

Article #196
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

%® Original Research

aard lei geweld tot meer geweld, en kring dit s6 al verder uit
(Girard 1979:9-19). Mimetiese wedywering, en die geweld wat
hierdie wedywering meebring, is ewe aansteeklik. Geweld op
sigself is vir Girard (1986:34) mimeties van aard. As gevolg van
die mens se mimetiese aard word ‘n gewelddadige handeling
met ‘n soortgelyke of erger handeling beantwoord. Die een word
dus soos die ander; die geweld word nageboots én vererger.

Adolessente het ‘n besondere behoefte aan rolmodelle
(Baumeister 1990:518-520). Hulle vind sodanige rolmodelle
onder andere op televisie. Daar sien adolessente hoe helde
optree wanneer hulle te na gekom word; daar aanskou hulle
weerwraak, en aanvaar dus dat dit die korrekte optrede is.
Geweld boei die huidige samelewing. Daar is ‘n oorvloed
geweld op televisie, en dit maak mense meer verdraagsaam
teenoor geweldenaars. Deur gewelddadige televisieprogramme
word kinders en adolessente herhaaldelik aan dade van wraak
en weerwraak blootgestel. Tradisioneel word daar geglo dat
die enigste bevredigende wraak vir bloedvergieting is om ook
die moordenaar se bloed te vergiet. Hiervolgens is daar geen
duidelike verskil tussen die daad waarvoor die moordenaar
gestraf word, en die straf self nie. Wraak is eindeloos, want dit
vereis weerwraak, en weerwraak vereis verdere weerwraak.
Wraak word derhalwe ‘'n herhalende proses. Wanneer geweld
in ‘n sekere deel van ‘n gemeenskap voorkom, bedreig dit dus
die hele gemeenskap. 'n Wraakhandeling kan ‘n kettingreaksie
ontketen wat noodlottige gevolge vir die samelewing kan inhou.
Girard (1986:44) meen dat geweld aansteeklik is, en dat mense
‘n gewelddadige daad met ‘n soortgelyke of selfs erger daad
beantwoord.

In dié verband dien Gilbert, Brown, Pinel en Wilson (2000:690—
700) se navorsingsprojek oor geweldsverergering as voorbeeld.
Die ondersoek begin met ‘n speletjie waar ‘n man sy vinger
saggies teen ‘n ander man se vinger moet druk. Laagenoemde
man het opdrag om ewe hard terug te druk. Die eerste persoon
moes dan weer dieselfde mate van druk uitoefen, en so moes hulle
aangaan. Hoewel die twee proefpersone probeer het om dieselfde
druk uit te oefen, het hulle telkens 40% harder gedruk. Wat as 'n
speletjie met sagte aanraking begin het, het vinnig in ‘n spel met
matige en later harder houe ontaard, ten spyte daarvan dat hulle
telkens probeer het om sagkens te reageer. Elke deelnemer was
oortuig dat hy met dieselfde krag reageer. Die pyn wat 'n mens
ontvang, voel immers erger as die pyn wat jy uitdeel, en dus gee
mense gewoonlik meer pyn as wat hulle ontvang. Dit lei tot die
verergering van wedersydse geweldpleging, sowel as die illusie
dat ander geheel en al daarvoor verantwoordelik is, en dat die
eie reaksie dus regverdigbaar is (Gilbert et al. 2000:690-700).

Solank as wat haat en agterdog in 'n gemeenskap voorkom,
sal geweld toeneem. Mense berei hulle op ander se moontlike
aggressie voor, en vertolk sodanige voorbereidingsmaatreéls
by ander as bevestiging van die ander se aggressie. Wanneer
geweld eers in ‘'n samelewing gevestig is, word dit moeilik
omgekeer. Dit is derhalwe nodig om 4l die vorms van geweld
wat tot nabootsing kan lei te voorkom om hierdie bose kringloop
van geweld te stop. Die American Academy of Pediatrics
(2001:1222-1226) het die volgende statistiek ten opsigte van
kinders en geweld vrygestel: Teen die tyd dat kinders 18 jaar
oud is, het hulle reeds gemiddeld 200 000 geweldsdade, wat
40 000 moorde insluit, aanskou. Dit het tot gevolg dat kinders
geweld as ‘n aanvaarbare manier van konflikbestuur beskou,
omdat hulle gedesensiteer raak met betrekking tot geweld en
geweldslagoffers.

Volgens Girard (1986:182) het kulture geweld oor duisende jare
heen deur middel van die sondebokmeganisme beheer. Dit is
nie toevallig dat Jesus ‘n alternatiewe manier bied om geweld
te oorkom nie. Die Bybel toon die algemene geweldspatrone,
en bied dan 'n goddelike reaksie daarop. Jesus as rolmodel leer
mense dat die boodskap van die evangelie liefde en vergifnis
is. Hy stel voor dat mense die begeerte om te wil hé wat ander
wil hé eerder weer op die oorspronklike doel van nabootsende

begeerte toespits, naamlik om te wil wees soos God is. Mense
behoort God dus as die eintlike rolmodel te kies en na te boots.

Jesus as rolmodel

Girard (1986:180) is van mening dat die gekruisigde en opgestane
Jesus ‘'n teenmiddel vir mimetiese geweld bied. Jesus het geweier
om in die vernietigende maalkolk van geweld ingetrek te word.
Selfs wanneer Jesus gewelddadig aan die kruis vasgespyker
word, weier Hy om wraak te neem. Die opgestane Jesus tree met
genade op: Hy bied God se nuwe skepping vir sy moordenaars
aan. Hierdie nuwe skepping word in gemeenskappe vergestalt
wat God se genade en vrede weerspieél. Pastors se taak is om
getraumatiseerde adolessente te begelei om Jesus as rolmodel te
kies; om Hom na te volg, en soos Jesus te word.

Jesus is veral ‘'n rolmodel wat vergifnis betref. Derhalwe word
daar vervolgens oor die tema van getraumatiseerde adolessente
en vergifnis besin. Volgens Girard (1986:156) het kennis van die
sondebokmeganisme in samelewings nie tot minder geweld
gelei nie, maar meen hy dat ‘this knowledge must be added to the
will to forgive’. Vergifnis is 'n belangrike sleutel vir mense wat
die verskrikking van hulle verlede wil oorkom. Vanweé die
Christelike opdrag om te vergewe, beleef getraumatiseerdes
boonop ‘n ‘teologiese trauma’; hulle word dus dubbele slagoffers.
Hulle ervaar reeds skaamte en pyn oor wat hulle aangedoen is,
maar verval selfs dieper in skuldgevoel omdat hulle nie die
oortreder kan vergewe nie. Om vergifnis te ontvang, ‘méét” hulle
vergewe. Nederlandse praktiese teoloog Ruard Ganzevoort
(2003:25) stel dit soos volg: “...dan lijkt het of slachtoffers naast de
druk om te vergeven, ook nog de last van het uitblijven van Gods
vergeving op hun schouders krijgen...”. Christie Neuger (2001:101),
‘n pastorale teoloog en dosent by Brite Divinity School, is van
mening dat pastors dikwels aan slagoffers die boodskap gee dat
as hulle vergewe, hulle goeie Christene is. Hulle word daaraan
herinner dat God alle sonde vergewe (kyk Ganzevoort 2003:55).

Wanneer vergifnis s6 ‘n groot deel van die terapie uitmaak,
word die slagoffer nogmaals tot magteloosheid gedryf. Die
Franse filosoof Emmanuel Levinas (1978:45-46, eie vertaling)
stel dit soos volg: * 'n Wéreld waarin vergifnis almagtig geword
het, word onmenslik.” Vergifnis kan heling in die hand werk
nét indien die slagoffer dit vrywillig aanbied. Howard Stone
(1994:76), 'n dosent in Pastoraat die Brite Divinity School, is van
mening dat ‘n getraumatiseerde adolessent aangemoedig moet
word om van bitterheid ontslae te raak ten einde heel te word,
ongeag of die oortreder daarvoor vra of nie. Hy dui daarop
dat misbruikers selde indien ooit om vergifnis vra. Sommige
slagoffers meen dat hulle alleenlik kan vergewe indien die
oortreder daarvoor vra, want die konsep van vergifnis berus
daarop dat die oortreder die eerste tree na versoening gee (Stone
1994:76). As dit waar sou wees, sou die wéreld in bitterheid
vasgevang wees. Hy meen dat vergifnis gegee behoort te word,
selfs al is daar geen skuldbelydenis deur die oortreder nie.
Volgens Dietrich Bonhoeffer is:

[t]rue repentance...embodied in a life of discipleship. Forgiveness
is thus costly. Forgiveness cannot be demanded. It can only be
hoped for. The aim of forgiveness is to restore communion with
one another and with God in order to reconcile our brokenness.
Forgiveness is a way of life.

(Bonhoeffer 1959:36)

Ganzevoort (2003:27) beskou vergifnis eerder as ‘n innerlike
verandering in die slagoffer se houding teenoor die oortreder. Die
oortreder se skuld word erken, en die oortreding word geensins
goedgekeur nie. Die band tussen die slagoffer en die oortreder
word egter losgemaak. Ganzevoort stel dit soos volg:

De dader is niet langer door middel van schuld met het slachtoffer
verbonden. Het slachtoffer ziet onder ogen dat zij slachtoffer is
en laat dan het slachtofferschap achter zich. Er is sprake van het
doorbreken van een machtsrelatie.

(Ganzevoort 2003:28)

Die getraumatiseerde spreek dus die oortreder vry, sodat die

Vol. 65 No. 1

Page 2 of 6

http://www.hts.org.za



Original Research 5

getraumatiseerde self ook vry kan word. Neuger (2001:222)
beskryf vergifnis in hierdie verband soos volg: *...letting go of the
immediacy of the trauma, the memory of which continues to terrorize
the victim and limit possibilities’. Neuger is van mening dat
vergifnis die laaste stap in die helingsproses is:

After a former victim is safe from violence, after she has grieved
the many losses caused by her experience of violence, after she has
reorganized her life to the way she wants it to be, after she has
gained inner strength and a relationship with God, then the word
of forgiveness can be considered.

(Neuger 2001:101)

Hierdie laaste stap in die helingsproses kan slegs geskied
wanneer die slagoffer reg is daarvoor:

Forgiveness must be carried out according to the trauma survivor’s
timetable. This is not a step that can be hurried along. Only the
trauma survivor her or himself truly knows when that time is
right

(Neuger 2001:159)

Dat vergifnis belangrik is wanneer daar met getraumatiseerdes
gewerk word, betwyfel Neuger (2001:112) nie: “Part of this research
journey for me has been a realization of the importance of forgiveness in
terms of healing from the effects of trauma.’

Latere samelewings het probeer om die kringloop van wraak en
die bygaande geweld te stop deur ‘n regstelsel in te stel. Hierdie
stelsel skakel nie wraak uit nie, maar beperk dit bloot tot ‘n enkele
daad van weerwraak deur ‘n gesag wat bepaald vir hierdie doel
ingestel is. Die regbank het die laaste sé, en verhinder dat verdere
geweld volg. Getraumatiseerde adolessente behoort begelei te
word om die regstelsel te gebruik om ‘n einde aan geweldpleging
te bring, eerder as om weerwraak uit te oefen. Dit word egter
‘n probleem wanneer die regstelsel nie doeltreffend is nie.
Suid-Afrika het onder andere die hoogste verkragtingsyfer ter
weéreld (120 verkragtings per 100 000 inwoners), en baie van die
verkragtings word deur paroolgangers gepleeg wat al voorheen
aan verkragting skuldig bevind is. Hoewel verkragting nie 'n
wraakmisdaad is nie, is daar wel geweld ter sprake (vgl. ISS
[Instituut vir Sekerheidstudies] Graphs of SAPS crime statistics
1994-2000).

Indievroegste gemeenskappeisgeweldsvoorkomingbeklemtoon
omdat geweld so vinnig toegeneem het en so moeilik gestuit
word. Geweldsvoorkoming het suiwer op godsdienstige gebied
geval. 56 was dit oor duisende jare heen deel van die taak van
godsdiens om ‘n gees van niegewelddadigheid in gemeenskappe
te probeer vestig. Soms het godsdienste self klaaglik misluk, en
het geweld juis binne en tussen godsdienste gedy.

DIE SONDEBOKMEGANISME
Die funksie van ‘n “‘sondebok’

Wanneer 'n mens geweld ontleed, kan die sondebok maklik
geéien word. Die teorie oor die sondebokmeganisme bied insigte
oor hoe mense geweld verwerk deur iemand 6f iets te blameer.
Deur die blootlegging van die sondebokmeganisme wil Girard
beter begrip van traumahantering by mense in die hand werk.

In sy bespreking van die sondebokteorie wys Girard (1986:14)
daarop dat die vroegste samelewings tot stand gekom het nadat
mense herhaaldelik in geweldsituasies ‘n sondebok geoffer het.
Na die offer het daar dan verandering gekom, en het die mense
weer vrede ervaar. Die hominiede (eerste mensagtige wesens) het
mekaar se geweld nageboots. Dit kan as geweld détr almal téén
almal beskryf word. In ‘n sekere stadium is die oplossing egter
spontaan ontdek toe die geweld, in plaas van op die gemeenskap
in die algemeen, net op een sondebok in die besonder gemik is.
‘n Enkele individu het dus die skuld vir alle probleme gekry, en
moes daarvoor met sy/haar lewe boet. Dat dit as oplossing vir
algemene geweldpleging sou dien en tot vrede sou lei, was deel
van ‘'n onbewuste proses.

Dié ritueel kon egter net doeltreffend wees as die gemeenskap
nie die sondebok as slagoffer beskou het nie. In die 0é van die

gemeenskap moes die sondebok boos en sleg wees — iemand
wat die dood verdien. Terwyl die beskuldigde dalk gedeeltelik
vir die geweld in die gemeenskap verantwoordelik was, het die
gemeenskap hom/haar van alles wat verkeerd is beskuldig.

N4 hierdie gesamentlike moord op die sondebok het die geweld
détr almal téén almal tot ‘n einde gekom. Die moord op, of
uitdryf van, die sondebok het die gemeenskap verenig, waarna
hulle ‘'n “oomblik van ontsag’, wat Girard (1987:34) 'n ‘gewyde
oomblik’ noem, beleef het. Dit was 'n magiese vrede. Op hierdie
wyse is geweld déur almal téén almal tot onderlinge eenheid in
die gemeenskap omvorm. Die geweld is uitgewoed. Rondom
die lyk van die slagoffer ervaar die gemeenskap die vrede wat
hierdie daad gebring het. Die slagoffer kry nou ‘n soort magiese
krag. Volgens Girard (1986:146) het die eerste samelewings deur
sulke sondebokrituele tot stand gekom. Wanneer geweld weer
opvlam, soek hulle bloot weer ‘n sondebok, en die wonderlike
oomblik van vrede en eenheid word herhaal. S6 het dit n
gewyde ritueel met plaasvervangerslagoffers geword: ‘..new
victims for the original victim, in order to assure the maintenance of
that miraculous peace’ (Girard 1986:202). Die nallewe godsdienstige
vertolking van die hele gebeurtenis wat hom geleidelik om
hierdie gesamentlike moord afspeel, is dat die gemeenskap deur
‘n godheid besoek is wie se bonatuurlike magte eers chaos en toe
magiese vrede gebring het.

Die oombliklike staking van die geweld wat die gesamentlike
moord meegebring het, noem Girard (1986:198) die
‘sondebokeienskap’. Hy meen dat ‘'n lang reeks moorde wat
herhaaldelik oor moontlik ‘n miljoen jaar gepleeg is die vroeé
mense in die loop van evolusie geleer het dat die dood van een of
meer lede van die groep ‘n onverklaarbare vrede bring. Hierdie
patroon lé ten grondslag aan Girard se sondebokteorie.

Die sondebokeienskap het by talle samelewings voorgekom, en
daarom betoog Girard dat dit ‘n algemeen menslike eienskap is.
‘Goeie’ geweld is op hierdie wyse gebruik om ‘slegte” geweld uit
die gemeenskap te verdryf (Girard 1986:12). Girard (1986:200)
meen dat die menslike kultuur s6 saamgestel is, en dat godsdiens
die kern daarvan uitmaak.

Getraumatiseerde adolessente se soeke na ‘n sondebok
Getraumatiseerde persone voel waardeloos, en kan hulle nie laat
geld nie. Hulle selfbeeld is aangetas deur vernedering, skuld en
magteloosheid. Omdat die tienerjare die tyd is waarin mense
hulle identiteit ontdek, het trauma gedurende hierdie fase n
negatiewe uitwerking op identiteitsvorming. Die brein is besig
om die trauma te probeer hanteer en verwerk, en te min energie
word dus aan die ontwikkelingstaak van identiteitsvorming
bestee. S6 'n adolessent is dus natuurlik daartoe geneig om ‘n
sondebok te probeer vind. 'n Maklike teiken is die adolessent
self, en daarom blameer hulle hulleself vir die trauma, selfs al
is daar geen rasionele verband nie. Soms soek hulle egter ook
na ‘n sondebok buite hulleself. Hulle is byvoorbeeld kwaad vir
reddingsorganiseerders, die regering of mediese dienste wat
volgens hulle die trauma kon verhoed het, of vinniger op die
trauma moes gereageer het (Hodgkinson & Stewart 1991:57).
Hulle voel beter wanneer hulle 'n sondebok gekry het. Dikwels
is sulke adolessente ook kwaad vir God wat hulle nie teen die
trauma beskerm het nie. Woede speel ‘n belangrike rol in die
gebruik van die sondebokmeganisme. Woede lei byvoorbeeld
daartoe dat getraumatiseerdes n sondebok soek, want as
hulle eers een gevind het, kan die woede bedaar. Woede by
kinders en adolessente gee uiting aan onderliggende hartseer,
verlies, magteloosheid, vrees en angs. Dit is dikwels vir 'n kind
makliker om die woede-emosie te beleef as om aan die pynliker
onderliggende emosies uiting te gee (Hodgkinson & Stewart
1991:59).

Volgens Lifton (1983:2-6) voel getraumatiseerde adolessente
dikwels dat ander hulle nie verstaan nie, omdat sodanige ander
nie die trauma self beleef het nie. Soms neem hulle mense
kwalik wat nie ook soos hulle getraumatiseer is nie. Hulle vind

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 3 of 6

961 # SOV

HTS



Original Research

Article #196
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

slegs vertroosting by mense wat deur ‘n soortgelyke trauma is.
Dikwels bespreek hulle nie die trauma met familielede nie, en
laat dit die familielede uitgesluit voel (Miller 1998:76).

Kinders is in die algemeen nog nie in staat om op ‘n gepaste
manier aan hulle woede uiting te gee nie. Wanneer hulle dit wél
regkry, dui dit daarop dat die genesingsproses goed vorder.
Getraumatiseerde mense het die reg om woede te beleef as
gevolg van wat met hulle gebeur het, en het eweneens die reg
om daaraan uiting te gee. Getraumatiseerde adolessente het
‘n behoefte om van hulle pyn bevry te word, en soek daarom
onbewus na ‘n gepaste sondebok. Die traumaslagoffer blameer
die sondebok, en pleeg op dié manier geweld teenoor die
sondebok, wat op sy beurt nou tot slagoffer gemaak word. Deur
die ‘slagoffer’ (sondebok) te blameer, genees die ‘oortreder’
(traumaslagoffer) die skade aan sy/haar eie psige.

Die soeke na 'n sondebok is ‘n onbewuste daad. Sodra n
sondebok gevind is, is dit asof getraumatiseerdes makliker met
die trauma vrede maak. Familielede van getraumatiseerdes is
ook geneig om ‘n sondebok te soek wat die skuld vir die trauma
kan dra. Pastors se taak is om getraumatiseerdes te help om
aan hulle gevoelens uiting te gee sonder dat dit ander (dikwels
gesinslede) seermaak.

Omdat trauma ook tot selfverwyt kan lei, behoort pastors
adolessente te begelei om hierdie emosies as die gevolg van
irrasionele denke, wat op onrealistiese inligting gegrond is, te
beskou (Figley 1978:18). Getraumatiseerde mense voel soms
skuldig omdat hulle bly leef het en ander nie (Lifton & Olson
1976:1-18). Hulle verwyt hulleself omdat hulle nie méér gedoen
het om persone wat in ‘n traumatiese gebeurtenis gesterf het te
help nie. S6 maak hulle hulleself tot sondebok. Jonger kinders
voel dikwels skuldig omdat hulle dink dat hulle slegte gedrag
vir die trauma verantwoordelik was (Van der Kolk 1991:91).

Baie oorlewendes van seksuele misbruik en akute trauma
ontwikkel kroniese angs en depressie wat tot in hulle
volwassenheid kan voortduur (Browne & Finkelhor 1986:66—
77). Mishandelde en getraumatiseerde kinders en adolessente
ontdek in ‘n stadium dat dié gevoel doeltreffend beéindig kan
word deur hulleself te beseer. Hulle verklaar hulleself onbewus
tot sondebok. Die dramatiesste metode om hierdie resultaat
te verkry, is deur hulleself te sny. Kinders wat misbruik is,
ontwikkel dikwels die gewoonte om hulleself herhaaldelik te
beseer. Hoewel ‘n groot getal oorlewendes van kindermisbruik
uiteindelik selfmoord pleeg, is daar ‘n duidelike onderskeid
tussen herhaaldelike selfbesering en selfmoordpogings.
Selfbesering is nie veronderstel om dood te maak nie, maar
eerder om onuithoudbare emosionele pyn te probeer verlig
(Herman 1992:109). Bulimie, kompulsiewe seksuele gedrag,
kompulsiewe risikogedrag, blootstelling aan gevaar, en die
gebruik van psigo-aktiewe dwelms is ‘n paar maniere waarop
misbruikte en getraumatiseerde kinders en adolessente hulle
emosies probeer hanteer (Herman 1992:109).

Die profiel van ‘n sondebok

Fisieke kenmerke

Volgens Girard (1977:31) toon die slagoffer wat as sondebok
gekies word sekere eienskappe. Die slagoffer is swakker as, of
verskil van, die res. ‘n Belangrike kenmerk van die slagoffer
is dat hy/sy aan geweld blootgestel kan word sonder dat
mense weerwraak hoef te vrees. 'n Offer is ‘'n geweldsdaad
sonder die risiko van verdere geweld. Adolessente voldoen
aan sekere eienskappe wat hulle meer geskik maak om as
sondebok aangewys te word. Hulle word maklik vasgevang in
die sondebokmeganisme, omdat hulle selfbeeld nog weerloos
en vormbaar is. Daarom kyk hierdie artikel vervolgens na die
identiteitsverwerwing van adolessente, en toon voorts waarom
adolessente hulleself so maklik tot sondebok gemaak word.

Adolessente se fisieke kenmerke en voorkoms het ‘n beduidende
invloed op hulle selfbeeld (Richards 1985:52). Enige afwyking

van die gangbare norm kan angs en onsekerheid veroorsaak,
en 'n negatiewe invloed op adolessente se selfbeskouing hé
(Richards 1985:53). Dit bring mee dat hulle maklike teikens is
om hulleself tot sondebok te verklaar. Trauma veroorsaak dat
hulle met probleme moet worstel waarvoor hulle nie gereed
of op voorbereid is nie. Trauma veroorsaak verwarring, en
dié verwarring maak hulle des te meer maklike teikens om
tot sondebok verklaar te word. Adolessente se liggaamlike
verandering raak hulle selfbeeld, wat nou gewysig moet word
om by die veranderinge aan hulle lyf aan te pas. Vanweé
liggaamsveranderinge is hulle vorige liggaamsbeeld nie meer
voldoende nie. Veral hulle nuut verworwe geslagsrypheid
moet in hulle selfbeeld opgeneem word. Hulle kyk besonder
krities na hulle lengte, massa en gelaatskleur. Indien dit nie na
hulle sin is nie is hulle tydelik verward ten opsigte van hulle
selfbeeld, en verloor hulle hulle selfvertroue. Om vir hulle
gebrek aan selfvertroue en negatiewe selfbeeld te vergoed,
tree hulle dikwels rebels en grootdoenerig op (Smith 1981:32).
Gewigstoename kom veral by meisies voor, en dit pla hulle baie
(Elium & Elium 1996:316). As gevolg van die belang van die
fisieke vir adolessente is hulle selfbeeld besonder weerloos, en
word hulle maklik in die sondebokmeganisme vasgevang.

Erikson se teorie oor identiteitsvorming

Erik Erikson (1968:13-55) het ‘n teorie geformuleer wat van
groot belang is vir die ontwikkeling van die mens. Sy teorie
word as psigososiaal beskryf omdat hy die wisselwerking
tussen die persoon se innerlike eienskappe, en die eise van die
kultuur en samelewing beklemtoon (Gerdes 1988:73). Volgens
Erikson bestaan daar ‘n grondplan waarvolgens psigologiese
ontwikkeling in agt opeenvolgende stadia ontvou. In elke
stadium word individue voor die uitdaging gestel om ‘nbepaalde
krisis op te los, en daarna na ‘n volgende ontwikkelingstadium
én die volgende krisis aan te beweeg. Elke krisis vereis
die ontwikkeling van ‘n bepaalde vaardigheid; indien die
vaardigheid nié aangeleer word nie sal dit verdere ontwikkeling
belemmer, aangesien die vaardigheid nie bemeester is nie
(Erikson 1968:14-20). Bevredigende leer en krisisoplossing is
nodig voordat die kind na 'n volgende ontwikkelingsfase kan
aanbeweeg. Erikson se ontwikkelingsfases is soos volg:

Vertroue teenoor wantroue (0-2 jaar)

Outonomie teenoor skaamte (2—4 jaar)

Inisiatief teenoor skuld (4-6 jaar)

Arbeidsaamheid teenoor minderwaardigheid (6-12 jaar)
Identiteitsverwerwing teenoor identiteitsverwarring (13-20
jaar)

e Intimiteit teenoor isolasie

e Generatiwiteit teenoor stagnasie

e Ego-integriteit teenoor wanhoop

Vervolgens sal die adolessentfase bespreek word om te toon dat
adolessente maklik in die sondebokmeganisme vasgevang word
omdat hulle selfbeeld nog baie weerloos en vormbaar is.

Erikson beskou adolessensie as baie belangrik vir psigososiale
ontwikkeling, veral omdat dit as grondslag vir die
daaropvolgende ontwikkeling gedurende volwassenheid dien.
Erikson is van mening dat die mees deurslaggewende tydperk
in die vorming van die volwassene se persoonlikheid die
adolessensiejare is (Erikson 1968:88). Gedurende adolessensie
is dit individue se hooftaak om op grond van wat hulle oor
hulleself en ander geleer het ‘n eie identiteit te ontwikkel. Indien
hulle nie hierin slaag nie lei dit tot roldiffusie (rolverstrooiing) —
hulle beleef dus onsekerheid oor hulleself, hulle rolle, en hulle
plek in die samelewing. Hierdie onsekerheid maak hulle vatbaar
daarvoor om in die sondebokmeganisme vasgevang te word.
Adolessente sal geleidelik nuwe moontlikhede verken om beter
te kan funksioneer. Die ontwikkeling van ‘n rol-identiteit sal
meer moontlikhede vir sosiale betrokkenheid en die abstrakte
konseptualisering van trauma bied.

Om hulle identiteitskrisis op te los, moet adolessente volgens
Erikson (1968:59) deur 'n oorgangstadium gaan waar individue

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 6

http://www.hts.org.za



Original Research

min verpligtinge het, en in staat is om te soek, te bevraagteken,
en met verskillende rolle en geloofstelsels te eksperimenteer.
Hulle kan byvoorbeeld met verskillende beroepsrolle
eksperimenteer deur verskillende soorte vakansiewerk te doen.
Gedurende hierdie tydperk kry individue die geleentheid
om te eksperimenteer sonder dat daar noodwendig van hulle
verwag word om te slaag. Mislukking in hierdie stadium hoef
nie noodwendig ernstige emosionele, ekonomiese en sosiale
gevolge te hé nie. Met die verloop van die adolessentejare begin
adolessente betekenisvolle ander persone se mening by hulle eie
voorkeure en afkeure integreer.

Op hierdie wyse begin hulle ‘n eie identiteit ontwikkel (Erikson
1968:56-99). Antwoorde op die vraag ‘Wie is ek?” begin vorm
aanneem wanneer adolessente die oortuigings, houdings en
waardes begin ondersoek wat hulle voorheen bloot aanvaar
het deur hulle met ander te vereenselwig, maar wat hulle nou
nie meer met hulle eie behoeftes en houdings kan versoen
nie. Hulle behou daardie aspekte wat inpas, en integreer dit
by hulle eie persoonlikheid om 'n unieke geheel te vorm.
Geslaagde identiteitsvorming vind plaas wanneer adolessente
vir hulleself kan sé: ‘Dit is waarin ek belangstel en waaraan
ek waarde heg’; wanneer hulle weet wat hulle van die lewe
verwag, waar hulle by die samelewing inpas, en wat ander van
hulle verwag. Word hierdie tydperk van eksperimentering egter
onbepaald voortgesit, kan dit tot 'n onvermoé lei om volwasse
verantwoordelikhede te aanvaar (Gerdes 1988:74), en sou dit
adolessente verder daarvoor vatbaar maak om hulleself tot
sondebok te verklaar.

Die proses van identiteitsontwikkeling begin reeds in
die vroeé¢ kinderjare, maar word gedurende adolessensie
‘n ontwikkelingskrisis wat opgelos moet word indien n
kenmerkende identiteit tot stand moet kom. Indien adolessente
nie daarin slaag om hulle identiteit duidelik te omskryf nie,
sal rolverwarring en identiteitsonsekerheid in die weg staan
van ‘n verbintenis tot volwasse en langtermynrolle, en sal dit
adolessente ook meer geneig maak om die sondebokmeganisme
toe te pas. Daar is goeie redes waarom adolessente se identiteit
deur adolessensie verander. Omdat fisiecke verandering so
vinnig en drasties plaasvind, verander dit die fisieke self, oftewel
adolessente se siening van hulle eie liggame.

Erikson (1968) meen dat indien 'n gevoel van individuele
identiteit gedurende adolessensie gevorm word, dit gedurende
vroeé volwassenheid gestabiliseer word. Dit vind plaas wanneer
persone se belangstellings verdiep en minder veranderlik
is; wanneer hulle vermoéns om te werk en lief te hé deur
verantwoordelike betrokkenheid by ‘n beroep en by die vorming
van ‘n gesin bevestig word; wanneer hulle die geleentheid het
om hulle idees te toets en te bevestig.

Onlangse studies bevestig Erikson se beskouing dat die
bevraagtekening van ‘n mens se waardes, planne en prioriteite
noodsaaklik is vir die vorming van ‘n volwasse identiteit. Die
navorsers in dié studies bestempel egter nie meer soos Erikson
hierdie proses as ‘n krisis nie (kyk Brownlee 1999:15; Beautris
2002:77). Trauma lei die aandag weg van identiteitsvorming, en
s6 verbeur adolessente die geleentheid om deur rolverwarring
te werk. Hierdie verwarring (trauma-, liggaams- én rolverwant)
veroorsaak hartseer, onsekerheid, magteloosheid, vrees en angs.
Adolessente steek dit agter woede weg, omdat woede ‘n makliker
emosie is om te hanteer. Om dié woede te verwerk, moet hulle
‘n sondebok soek op wie hulle die woede kan projekteer. Dié
sondebok is dikwels hulleself, juis omdat hulle so magteloos en
onseker voel.

Emosionele ontwikkeling

Kenmerkend van adolessente se emosionele lewe is die
komplekse en intense aard daarvan. Verhoogde emosionaliteit
in die vorm van buierigheid, bakleierigheid en emosionele
uitbarstings kom dikwels voor (Smith 1981:32).

Die jare van liggaamlike veranderinge gaan met skommelende
gevoelens gepaard wat die adolessent kwalik verstaan. Die
meeste adolessente toon kenmerke van innerlike verwarring,
wat met gemoedskommeling gepaardgaan (Richards 1985:56).
Trauma veroorsaak 66k veranderde emosies, en daarom beleef
adolessente inderwaarheid van twee kante af onbegryplike
emosies. Om dit te hanteer, moet hulle een emosie uitsonder,
en gewoonlik is dit woede. Om woede te hanteer, moet hulle
‘n sondebok vir die trauma vind. Hulle emosies word deur
verskeie faktore beinvloed. Sulke faktore is hoofsaaklik in mense
en situasies geleé. Die nuwe aanpassings wat hulle as adolessent
in die volwasse wéreld moet maak, is belangrike oorsake van
verhoogde emosionaliteit. Volwassenes verwag van adolessente
om selfstandig op te tree deur byvoorbeeld hulle emosies in toom
te hou — iets waartoe adolessente dikwels nie in staat is nie.

Om 'n verhouding met die teenoorgestelde geslag aan te knoop,
bring dikwels spanning en algemene opwinding mee (Smith
1981:35). Ander faktore wat hulle emosies verhewig, is hulle
beroepskeuse, uitermatig streng optrede deur hulle ouers, en
seksuele rypwording. Hulle beleef allerhande nuwe gevoelens
wat hulle nie altyd kan begryp en hanteer nie. Gevoelens oor
seksuele sake is veral vir hulle moeilik hanteerbaar.

Gedurende vroeé adolessensie (13-16 jaar) kyk adolessente deur
‘n rooskleurige bril na die wéreld. Hulle verwag om skoonheid
en volmaaktheid te sien, maar vind in plaas daarvan net
onregverdigheid en menslike tekortkomings. Hierdie realiteite
laat hulle gefrustreerd, onseker en ontnugter. Dit kan hulle
selfs sinies maak (Elium & Elium 1996:257). Daarom is trauma
vir hulle ‘n besondere ontwrigting wanneer dit deur mense
veroorsaak word — mense wat ander opsetlik leed aandoen.

Adolessente is meestal nog nie emosioneel ryp nie, en het in die
algemeen nie volle beheer oor hulle emosionele wéreld nie. Hulle
word maklik deur emosies meegesleur (Smith 1981:35). Hulle
het ook nog nie die balans tussen rasionele denke en emosies
gevind nie. Dit is nie ‘rasioneel” en emosioneel volwasse om ‘n
sondebok te soek nie — die volwasse ekwivalent is veel eerder
die opbouende verwerking van emosies. Adolessente het egter
nog nie daardie balans gevind nie, en verval dus maklik in die
gebruik van die sondebokmeganisme.

N4 ‘n traumatiese gebeurtenis wantrou mense ander én hulleself.
Hulle sukkel soms jare lank om vertroue in die wéreld en mense
te herwin (Matasakis 1996:100). Dit werk daartoe mee dat hulle
‘n sondebok soek, want wanneer hulle ‘'n sondebok gevind het,
kan hulle die res van die wéreld weer makliker vertrou. Volgens
Girard (1986:146) het die eerste samelewings juis 'n sondebok
gesoek wanneer geweld opgevlam het. Nadat die sondebok
geoffer is, kon hulle ‘'n wonderlike oomblik van vrede en eenheid
beleef. S6 bring ‘n sondebok vir getraumatiseerdes vrede, en kan
getraumatiseerdes weer die wéreld vertrou.

Misverstande oor die sondebokritueel

Wat die sondebokritueel betref, verstaan die gemeenskap
dikwels twee bepaalde sake verkeerd. Die eerste misverstand
is dat die vrede wat hulle n4 die ritueel beleef direk deur die
slagoffer meegebring word (Girard 1986:210). Die tweede is dat
al die geweld die slagoffer se skuld was. Hierdie misverstande
verleen aan die slagoffer die mag oor geweld én vrede. In die
vroeé gemeenskappe is dit as ‘n goddelike eienskap beskou.
Dit word ook die oorsprong van die vroeé¢ godsdiens (Girard
1986:210). Indien die gemeenskap sou kon begryp dat die
oorsprong van die ‘gewyde ritueel” die moord op ‘n betreklik
onskuldige persoon was wat willekeurig aangewys is, sou dit
nie dié uitwerking van ontsag gehad het nie. Die ritueel was
die poging om die gewyde gebeure op ‘n beheerde manier uit

te voer, sodat die gevoel van ontsag en vrede verkry kon word
sonder om deur die chaos van geweld te moes gaan. Op dieselfde
manier sal getraumatiseerdes nie werklik beter voel nadat hulle
‘n sondebok gevind het, of hulleself tot sondebok gemaak het,

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 5 of 6

961 # 3PV

HTS H



Original Research

Article #196
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

indien hulle begryp dat die sondebok eintlik onskuldig is, of
dat &l die oorsake van die geweldsdaad nie werklik op net een
persoon afgeskuif kan word nie.

Jesus as “‘sondebok’

Volgens Girard (1987:44-98) vertel die Bybel, en spesifiek die
evangelies, die eerste keer die verhaal van geweld teen die
sondebokslagoffer vanuit die hoek van die slagoffer, en nie soos
die meeste mites vanuit die perspektief van die gemeenskap nie.
Deur op die slagoffer eerder as op die ‘regverdigbare geweld’
teen die slagoffer te konsentreer, word die sondebokmeganisme
onderliggend aan die gewyde mites blootgelé. Wanneer dit
ontmasker word, word die mag van die sondebokmeganisme
verswak en ondermyn. Girard stel dit soos volg:

Once understood, the mechanism can no longer operate, we believe
less and less in the culpability of the victims they demand. Deprived
of the food that sustains them, the institutions collapse one after
the other around us. Whether we know it or not, the Gospels are
responsible for this collapse.

(Girard 1987:44)

Girard (1987:50) se sondebokteorie toon dat gemeenskappe
tot en met die tyd van Jesus geweld deur middel van die
sondebokmeganisme beheer het. As gevolg van die vrees en
wraak van mense is Jesus as onskuldige slagoffer vermoor. Met
Jesus se lewe en dood word die sondebokteorie ontmitologiseer.
Dit is nie God wat verwag dat ‘n onskuldige persoon moet sterf
nie, maar ander magte wat ‘n offer vereis, en dié vereiste dan aan
God toedig. Die dood van die sondebok is selfs nog in Jesus se
tyd as ‘n offer beskou. Dit is wat die hoépriester Kajafas met die
volgende woorde bedoel het: ...en julle besef ook nie dat dit tot
julle voordeel is dat een man vir die volk sterwe en nie die hele
nasie verlore gaan nie” (Joh 11:50). Jesus het verstaan dat God
die bron van onvoorwaardelike liefde en absolute vergifnis is, en
dit sluit volgens Girard (1987:77) die moontlikheid uit dat God
die offer van ‘n onskuldige sou eis. Deur die werklike betekenis
van die sondebokmeganisme bloot te 1, word Jesus se dood die
finale offerande, en dui dit die einde van alle offers aan. Girard
(1987:80) beskou Christus as ‘n ‘nuwe soort sondebok’ — een
wat homself offer en daardeur toon dat hy verstaan wat aan die
gebeur is. Die woorde ‘Vader, vergewe hulle, want hulle weet
nie wat hulle doen nie’ is in dié verband vir Girard die kern. Die
klimaks is nie die dood van die slagoffer nie, maar die ervaring
van gewyde ontsag wanneer die slagoffer met sy dood sy
folteraars vergewe. Girard (1987:90) heromskryf Jesus se dood as
‘n selfoffer om vir die wéreld te wys dat die sondebokmeganisme
‘n vergeefse poging is om geweld te beéindig.

Teologies en histories beskou, stel Jesus se dood volgens
Girard (1986:99) die sondebokmeganisme aan die kaak, en
wis dit gevolglik uit. Deur die eeue heen het die uitwerking
van die evangelie op die kultuur grootliks die mag van die
sondebokmeganisme ondermyn. God beantwoord die mens
se geweld met niegewelddadige liefde, en volgens Girard
(1987:89) is dit die kern van die Bybelse boodskap. Vir hom is dit
betreurenswaardig dat hierdie boodskap deur die geskiedenis
van die kerk heen grootliks geignoreer is. Die kerk het volgens
hom die dood van Christus verkeerd vertolk deur te verkondig
dat God 'n offer, ‘n slagoffer, geéis het. Volgens Bailie (1995:2),
wat Girard se teorie op hedendaagse geweld toepas, gee die
Nuwe Testament 'n stem aan die slagoffer. Die verhaal word
vanuit die slagoffer se perspektief vertel. Hierdie boodskap kan
met groot vrug deur die pastor gebruik word in die begeleiding
van getraumatiseerde adolessente wat ‘n sondebok soek vir die
onreg wat hulle aangedoen is.

LITERATUURVERWYSINGS

American Academy of Pediatrics 2001, Media violence,
Pediatrics, 108, November, pp. 1222-1226.

Bailie, G., 1995, Violence unveiled: Humanity at the crossroads,
Crossroad, New York.

Baumeister, ER.E, 1990, ‘Identity crisis’, in R.M. Lerner (red.),
The encyclopedia of adolescence (1), 518-521.

Beautris, A., 2002, ‘Life events and childhood morbidity: A
prospective study’, Pediatrics, 935-940.

Bonhoeffer, D., 1959, The cost of discipleship, SCM, Londen.
Browne, Q. & Finkelhor, D., 1986, ‘Impact of child sexual abuse:
A review of the research’, Psychological Bulletin 99, 66-77.
Brownlee, B., 1999, Inside the teen brain. US News & World Report,

9, Augustus.

U.S. Department of Justice, Office of Justice Programs, Bureau
of Justice Statistics Crime & Justice Data Online 1973-2006,
besigtig 25 Januarie 2008, by http://www.ojp.usdoj.gov/
bjs/.

Elium, D. & Elium, J., 1996, Raising a son, University of California
Press, Berkeley.

Erikson, E., 1968, Identity: Growth and crisis, Faber, Londen.

Figley, C.R., 1978, Stress disorders among Vietnam veterans: Theory,
research, and treatment, Brunner/Mazel, New York.

Ganzevoort, R.R., 2003, Vergeving als opgave, KGSV, Tilburg.

Gerdes, L.C., 1988, Die ontwikkelende volwassene, Butterworths,
Durban.

Gilbert, D.T., Brown, R.P,, Pinel, E.C.& Wilson, T.D., 2000, “The
illusion of external agency’, Journal of Psychology and Social
Psychology 79, 690-700.

Girard, R. 1965, Deceit, desire and the novel: Self and other in literary
structure, John Hopkins University Press, Stanford.

Girard, R., 1977, Violence and the Sacred, John Hopkins University
Press, Stanford.

Girard, R., 1978, To double business bound: Essays on literature,
mimesis and anthropology, John Hopkins University Press,
Stanford.

Girard, R., 1979, ‘Mimesis and violence: Perspectives in cultural
criticism’, Berkshire Review 14, 9-19.

Girard, R., 1986, The scapegoat, John Hopkins University Press,
Stanford.

Girard, R., 1987, Things hidden since the foundation of the world,
Stanford University Press, Stanford.

Girard, R., 1993, “Violence, difference, sacrifice: A conversation
with René Girard’, Religion and Literature 25, 9-33.

Herman, J.L., 1992, Trauma and recovery, Basic Books, New York.

Hodgkinson, P.E. & Stewart, M., 1991, Coping with catastrophe,
Routledge, New York.

ISS [Instituut vir Sekerheidstudies] Graphs of SAPS crime
statistics 1994-2000, 1994-2004/Criminal Justice Monitor,
SAPS Crime Statistics 1994-2004, released on 20 September
2004, besigtig 26 Augustus 2009, by http://www.iss.co.za/
CJM/statgraphs/index.htm.

Levinas, E., 1978, Existence and existents, vertl deur A. Lingis,
Martinus Nijhoff, Den Haag.

Lifton, RJ. & Olson, E., 1976, ‘'The human meaning of total
disaster’, Psychiatry 39, 1-18.

Lifton, RJ., 1983, ‘Responses of survivors to man-made
catastrophes’, Bereavement Care 2, 2—6.

Matasakis, A., 1996, Post-Traumatic Stress Disorder — a complete
treatment guide, New Harbinger Press, Oakland.

Matasakis, A., 1996, I can’t get over it, New Harbinger Publications,
Oakland.

Miller, TW., 1998, Children of trauma, International Universities
Press, Connecticut.

Neuger, C.C. 2001, Counseling women: A narrative, pastoral
approach, Fortress, Minneapolis.

Reinherz, H.Z., Giaconia, R.M., Lefkowitz, E.S., Pakiz, B. &
Frost, A.K,, 1993, ‘Prevalence of psychiatric disorders in a
community population of older adolescents’, Journal of the
American Academy of Child and Adolescent Psychiatry 32, 369—
377.

Richards, L., 1985, Youth ministry, Zondervan, Grand Rapids.

Smith, R., 1981, Leer die kind ken, Academica, Pretoria.

Stone, H. 1994, Brief pastoral counseling, Fortress Press,
Minneapolis.

Van der Kolk, B.A. 1985, ‘Adolescent vulnerability to
Posttraumatic Stress Disorder’, Psychiatry 48, 365-370.

Van der Kolk, B.A., 1991, ‘Childhood origins of self-destructive
behavior’, American Journal of Psychiatry 148, 1665 -1671.

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 6

http://www.hts.org.za



