
 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #188

DIE MENS AS DEELNAME AAN ‘N ‘GESKONDE EN BESETE WÊRELD’ : C.K. 
OBERHOLZER, FENOMENOLOGIE EN PRETORIA

ABSTRACT
Human participation in a scarred and frenzied world: C.K. Oberholzer, phenomenology and 

Pretoria

This article focuses on the living presence of phenomenology as an intellectual tradition at the 
University of Pretoria, and more specifi cally the role of C.K. Oberholzer (1904–1983) in creating 
a space for such refl ection. The article consists of four (interrelated) parts: the founding years of 
philosophy at the University of Pretoria against the colonial backdrop of the British Empire, and the 
rise of Oberholzer under different circumstances in the 1930s; a succinct defi nition and description 
of phenomenology in four chronological waves of infl uence over the last century; the specifi c way 
in which Oberholzer interpreted and appropriated phenomenology in the Pretoria context; and 
fi nally, the political implications of Oberholzer’s phenomenology and philosophical anthropology 
in the apartheid years, the present as well as the future.    

Author: 
Pieter Duvenage1

Affi liation:
1Departement Filosofi e, 
Monash, Suid-Afrika

Correspondence to:
Pieter Duvenage

e-mail:
pieter.puvenage@arts.
monash.edu

Postal address: 
Privaat Sak X60, 
Roodepoort 1725

Keywords: 
fenomenologie; denke; 
fi losofi ese benaderings; 
hermeneutiek; soeke na 
waarheid

Dates:
Received: 19 Aug. 2008
Accepted: 15 Apr. 2009
Published: 13 Aug. 2009

How to cite this article:
Duvenage, P., 2009, ‘Die 
mens as deelname aan 
‘n “geskonde en besete 
wêreld”: C.K. Oberholzer, 
fenomenologie en 
Pretoria’, HTS Teologiese 
Studies/Theological Studies 
65(1), Art. #188, 7 pages. 
DOI: 10.4102/hts.v65i1.188

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

© 2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

1Vol. 65    No. 1     Page 1 of 7

INLEIDING
Denke is ondenkbaar sonder konteks. Dít impliseer dat betoë en redes in ‘n hedewerklikheid of 
hedepraktyk altyd met die geskiedenis verband hou. Anders gestel: Denke in die hede het ‘n 
verantwoordelikheid teenoor die verlede ten einde ‘n toekoms te kan hê. Denke is ook dank of 
dankbaarheid. Die fi losofi ese denke aan die Universiteit van Pretoria is in hierdie opsig geen uitsondering 
nie. Oor die afgelope honderd jaar het verskillende fi losofi ese benaderings hier tot uiting gekom. Met 
verloop van tyd het daar ‘n wisselwerking tussen fi losofi ese en teoretiese tradisies aan die een kant, en 
die toepassing van hierdie tradisies deur verskillende generasies denkers aan die ander kant ontstaan. 
Veral een fi losofi ese tradisie, naamlik die fenomenologie (en opvolgertradisies soos die eksistensialisme, 
wysgerige antropologie, hermeneutiek, kritiese teorie en dekonstruksie), het danksy die onvermoeide 
bydrae van C.K. Oberholzer aan die Universiteit van Pretoria ‘n groot invloedsfeer opgebou. Teen 
hierdie agtergrond is die bedoeling hier om oor die spore, impak en afl oop van die fenomenologiese 
tradisie in Pretoriase verband te besin. Waarom het verskeie generasies fi losowe gereken dat hierdie 
benadering juis in hulle verwysingswêreld toepaslik is? Waarom het juis ‘n fenomenologies-kontinentale 
benadering, en nie byvoorbeeld die analitiese benadering nie, so ‘n vrugbare fi losofi ese kweekplek in 
Pretoria gevind? Om bostaande vrae te beantwoord, word hierdie bydrae in vier (interafhanklike) 
gedeeltes uiteengesit, naamlik (1) die ontstaan van Filosofi e in Pretoria, en die opgang van Oberholzer; 
(2) ‘n bondige bespreking van die belangrikste aspekte van fenomenologie; (3) die bepaalde wyse waarop 
Oberholzer hom die fenomenologie in Pretoriase verband toeëien; en (4) die politieke implikasies van 
Oberholzer se bydrae vir vandag én die toekoms.  

DIE ONTSTAAN VAN FILOSOFIE IN PRETORIA, EN DIE OPGANG VAN 
OBERHOLZER  

Die Pretoriase tak van die Transvaalse Universiteitskollege het in 1908 teen die agtergrond van Britse 
imperialisme beslag gekry (en in 1932 tot die ontstaan van die Universiteit van Pretoria aanleiding 
gegee). Een van die hoofkwessies hier is hoe Britse koloniale akademiese institusionalisering, en meer 
bepaald die ontstaan van Filosofi e as uitdrukking van die Britse wêreld, plaasgevind het. Wat gebeur 
met denke in ‘n koloniale of postkoloniale bedeling waar dit van een stel materiële en simboliese faktore 
na ‘n ander stel beweeg of emigreer (Du Toit 1991:6)? 

Teen hierdie agtergrond is dit interessant dat die eerste fi losowe wat by kolleges of universiteite in 
Kaapstad, Stellenbosch, Pretoria en Johannesburg poste gekry het feitlik deur die bank Britse idealiste 
was. ‘n Uitstaande voorbeeld hier is R.F.A. Hoernlé wat tussen 1908 en 1911 professor in Filosofi e aan 
die South African College (Kaapstad) was, en later professor in Filosofi e aan die Universiteit van die 
Witwatersrand (1923–1943) (Nash 1985). Op Stellenbosch was Thomas Walker (1874–1916) en in Pretoria 
W.A. Macfadyen (1912–1924) die eerste professore in Filosofi e. Hulle was, soos Hoernlé, produkte van 
Oxford- oftewel Britse idealisme. Hierdie 19e-eeuse intellektuele tradisie word gewoonlik met denkers 
soos F.H. Bradley, Bernard Bosanquet en T.H. Green verbind (Richter 1964). In baie opsigte staan 
hierdie denkbeweging haaks op die gewone empiriese, naturalistiese en nugter benadering van die 
Britse fi losofi e. Hoekom dan hierdie idealistiese denkbeweging in die 19e eeu, wat sterk deur die Duitse 
denker Hegel beïnvloed is, en hoe hou dit met kolonialisme verband? Een moontlike verklaring is dat 
Hegel se dialektiese opvatting van die geskiedenis vooruitgang veronderstel; dat alles uiteindelik tot die 
hoogste goed, die Absolute Gees, lei. Dít beteken dat die Britte deur hulle imperium die taak gehad het 
om ander individue en volke tot dié Absolute Gees te lei. Dié Hegel-vertolking werk dus groter begrip 
van kolonialisme en imperialisme in die hand. (Aan die ander kant is dit  natuurlik eensydig, aangesien 
ander aspekte, soos die meester/slaaf-verhouding en besinning oor die moderne staat, agterweë gelaat 
word.) Behalwe die Britse idealisme, was daar egter ook twee ander invloedryke fi losofi ese strominge 
in die 19e-eeuse Brittanje wat nader aan die Britse empiriese ingesteldheid staan, naamlik utilitarisme, 
en die evolusieleer van Darwin en Spencer (Metz 1938; Schoeman 1944). 

Die ontstaan van Filosofi e by die voorloper van die Universiteit van Pretoria het egter in die gees van 
Britse idealisme plaasgevind. Hoewel A.C. Paterson, die professor in Hebreeus en Latyn, J.H. Hertz, 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
88

Duvenage

2 Vol. 65    No. 1     Page 2 of 7

en die historikus Leo Fouche tussen 1908 en 1911 Filosofie 
behartig het, is die Departement inderwaarheid deur die Skot en 
Britse idealis W.A. Macfadyen gevestig. Macfadyen is in 1912 as 
professor in Filosofie en Politieke Wetenskap aangestel, en het 
dié pos tot en met sy afsterwe in 1924 beklee.1 Buiten Filosofie 
(wat Logika, Metafisika en Etiek ingesluit het) en Politieke 
Wetenskap, het hy ook in Sielkunde, Ekonomie, Biologie, 
Stadsbeplanning, Musiek en Eugenetika klas gegee.

Volgens die bekende filosoof J.N. Findlay, wat tussen 1919 en 
1924 onder Macfadyen gestudeer het, het hy sy studente in die 
algemeen aan enigiets van Thales tot Aristoteles, en Descartes 
tot Kant bekend gestel. In Politieke Filosofie is figure van Hobbes 
tot T.H. Green bestudeer, en in Logika die werke van Aristoteles, 
Bacon, J.S. Mill en Bernard Bosanquet. Wat die Sielkunde betref, 
het studiemateriaal William James, E.B. Titchener en William 
McDougall ingesluit. Macfadyen het voorts ‘n belangstelling 
in die realisme van H.A. Alexander gehad. Hieruit blyk dat 
Macfadyen in die algemene dampkring van die Britse idealisme 
gewerk het, maar dat hy ook reeds sekere aspekte van die 
empiries-analitiese reaksie teenoor die idealisme begin toon het 
(Silber 1985).

In 1925 het T.J. (Tommie) Hugo by Macfadyen as hoof van die 
Departement Filosofie oorgeneem. Hugo se leerskool was nie die 
Britse idealisme nie, maar sy Nederlandse leermeester, Gerardus 
Heymans, se psigiese monisme (‘n soort neo-Kantiaanse 
analities-empiriese filosofie). Hy het ook baie nou by die 
Afrikaner se kultuurpolitiek ingeskakel as lid van die Federasie 
van Afrikaanse Kultuurvereniginge (FAK) se hoofbestuur vanaf 
1929.2 Hoewel Hugo se Afrikaneropvolgers – C.H. Rautenbach 
(1902–1988), C.K. Oberholzer (1904–1983) en P.S. Dreyer (1921–
1999) – elkeen uit eie reg studiemateriaal is, val die klem hier op 
Oberholzer (Dreyer 1989:335–339). 

Carel Krugel (C.K.) Oberholzer is op 17 Desember 1904 in die 
distrik Potchefstroom gebore, en het ná sy matrikulasie aan die 
Hoër Volkskool Potchefstroom in 1923 hom as onderwyser aan 
die Potchefstroomse Onderwyskollege bekwaam. Hierna het 
hy by verskeie Transvaalse skole onderwys gegee, en ook sy 
meestersgraad (Oberholzer 1933) en doktorsgraad (Oberholzer 
1936) onder leiding van Tommie Hugo behaal. Die onderwerp 
van sy doktorstesis, ‘n Kennisteoretiese Besinning oor die 
Natuurwetenskaplike Denke, weerspieël Hugo se empiries-gerigte 
neo-Kantianisme.3 Kort hierna, gedurende die laat 1930’s en 
vroeë 1940’s, vind daar egter ‘n kentering in Oberholzer se lewe 
en denke plaas. In hierdie tyd, as dosent by die Normaalkollege 
in Pretoria, het sy denke in die rigting van die fenomenologie, 
eksistensiefilosofie en wysgerige antropologie geswaai. (Dít was 
ook die geval as professor in die Filosofie en Opvoedkunde aan 
die Universiteit van Pretoria vanaf 1948 tot 1969.) In dié opsig is 
hy een van die belangrikste grondlêers van fenomenologie 
(en opvolgerdenkrigtings) in Suid-Afrika.4 

1.Macfadyen (1865–1924) is in Manchester gebore, het aan Oxford (Brasenose 
College) gestudeer, en sy BA (Klassieke studies en Filosofie) (1889) en ‘n MA behaal. 
Om gesondheidsredes kom hy in die vroeë 1890’s na die Kaap, en gee uiteindelik 
klas in Engels en Logika aan die Staatsgimnasium in Pretoria (Bennett 1977). In dié 
tyd verwerf hy die eerste LLD aan die Universiteit van die Kaap van Goeie Hoop in 
1899. Ná die Anglo-Boereoorlog, van 1905 tot 1909, was hy professor in die regte 
Grahamstad, en Wiskundedosent in Bloemfontein, voordat hy na Pretoria is. 

2.Hugo (1886–1963) het Opvoedkunde aan die Victoria Kollege (Stellenbosch) en 
Grey Kollege (Bloemfontein) gestudeer, en sy BA in 1913 ontvang. Hy het vanaf 1914 
aan die Universiteit Groningen (Nederland) in die Sielkunde en Filosofie gestudeer, 
en sy doktorsgraad oor die karaktertipes van kinders onder Gerardus Heymans 
(1857–1930) voltooi. In Suid-Afrika het hy ‘n ruk Sielkunde aan die Universiteit van 
Kaapstad doseer, en in 1921 as senior lektor in Sielkunde en Filosofie na Pretoria 
gekom (Hugo 1977). Vir sy proefskrif en ‘n meer nasionalisties-gerigte werk, sien 
Hugo (1922; 1941).

3.Oberholzer het ook doktorsgrade in die Sielkunde en Opvoedkunde behaal. Vir sy 
meestersgraad en twee doktorsgrade in die Opvoedkunde, kyk Oberholzer 1937, 
1942 en 1951.  

4.Ná sy aftrede was Oberholzer vanaf 1971 tot 1980 deeltyds verbonde aan die 
Departement Fundamentele Pedagogiek aan die Universiteit van Suid-Afrika. In 
1967 ontvang hy die Stalsprys vir Filosofie van die SA Akademie. Ongeveer 90 
studente het hulle meesters- en doktorsgrade onder sy studieleiding ontvang.

‘n Mens kan bloot bespiegel oor wat Oberholzer tot die 
fenomenologie laat draai het. Sy doktorsgraad onder leiding 
van Hugo wek ‘n baie onafgeronde en onbesielde indruk. Reeds 
hier is daar tekens van kritiek op die natuurwetenskappe as die 
uitsluitlike model vir kennisteorie. Sy kulturele agtergrond as 
Afrikaner kon ook tot Oberholzer se keuse ten gunste van die 
fenomenologie bygedra het. Volgens A.H. Murray (1947:173) het 
Afrikaners se wêreldbeskouing immers altyd ‘n sterk metafisiese 
dimensie gehad wat stellig ‘n bloot empiries-materiële siening 
bemoeilik het. Hieruit vloei die idee dat die mens nie bloot ‘n 
biologies-materiële wese is nie, maar ook ‘n geestelike wese met 
waardes. Die politieke implikasie van hierdie opvatting van 
die self kom verder neer op kritiek van die liberale atomistiese 
individu. Dit kan ook wees dat Oberholzer se seun, wat in 1942 
aan kinderpolio oorlede is, hom met die harde instrumentalisme 
van die moderne mediese wetenskap in aanraking gebring het. 
Die tema van die moderne geneeskunde sou hom sy lewe lank 
besig hou. Al hierdie faktore kon dus tot Oberholzer se toeëiening 
van die fenomenologie in die Afrikaanse en Suid-Afrikaanse 
wêreld bygedra het.5 Voordat die bepaalde wyse waarop hy 
die fenomenologie sy eie gemaak het meer breedvoerig beskou 
word, is ‘n bondige uiteensetting van die fenomenologie egter 
eers nodig.

‘N  BONDIGE BESPREKING VAN DIE 
BELANGRIKSTE ASPEKTE 

VAN DIE FENOMENOLOGIE 
Fenomenologie is ontleen aan die Griekse phainomai (‘ek 
verskyn’; ‘ek vertoon my’), met ander woorde ‘die verskynsel 
as blootlegging van ‘n visie’, sowel as legoo (‘ek spreek’; ‘ek 
laat hoor’) (Oberholzer 1967:86). In die 18e eeu duik die begrip 
weer in die Duitse idealisme by denkers soos Lambert, Kant, 
Herder, Fichte en Hegel op (Moran 2000:6). So ondersoek Hegel 
byvoorbeeld in sy Fenomenologie van die Gees fenomene wat 
hulle in ons bewuste ervaring aanmeld. Dit is egter eers met 
Edmund Husserl se Logische Untersuchungen (1900–1901) dat die 
fenomenologiese beweging soos ons dit vandag ken werklik ‘n 
aanvang neem. Hierdie aanvang is nou verweef met die gesegde 
‘terug na die sake self’ (zu den Sachen selbst). In dié proses is die 
begrip ‘intensionaliteit’ belangrik.6 Gadamer (1977:118) beskryf 
dit soos volg:

… [h]e [Husserl] always asked how what is intended is revealed, 
for which consciousness it is revealed, and in what form. Hence 
from the very beginning he did not conceive of the situation in 
terms of a subject existing for itself and choosing its objects. 
Instead he studied the attitudes of consciousness correlated with 
the phenomenal objects of intentionality – the ‘intentional acts’ 
as he called them. Now ‘intentionality’ [Intentionalität] does not 
mean ‘an act of meaning’ [Meinen] in the sense of a subjective 
operation.              

(Gadamer 1977:118)

Aan die hand van hierdie aanhaling oor intensionaliteit is dit 
moontlik om fenomenologie as ‘n radikale, antitradisionele 
soeke na die waarheid van sake, met ander woorde praktyk 
eerder as stelsel, te beskryf. In die vroegste fase van Husserl 
se loopbaan gaan hy deskriptief te werk. Hier word fenomene 
beskryf soos wat dit aan die bewussyn van die belewende 
waarnemer verskyn. In die proses moet enige beperking van 
die ervaring, soos godsdiens, kulturele praktyke of tradisies, 
gewone gesonde verstand, en die wetenskap self, uitgeskakel 
word. Die punt is dat ‘n verduideliking nie afgedwing kan 
word voordat fenomene deur en deur begryp word nie. In dié 

5.Vir Oberholzer se publikasies wat nie elders in hierdie artikel vermeld word nie, kyk 
Oberholzer 1952; 1953; 1957a; 1957b; 1960; 1963; 1971; 1978; 1979 en 1980. Vir 
drie werke wat aan Oberholzer se denke gewy is, sien die feesbundel van Dreyer 
(1965), die kritiese studie van Malan (1971) en Smit se latere huldiging (1979).   

6.Moran (2000:11) beklemtoon ook die belang van aanskouing (intuition) by die 
vroeëre Husserl. Dit word as ‘n soort geestelike verbintenis en wisselwerking tussen 
die subjek en die objek van kennis beskou. Hiervolgens word elke kennispraktyk 
deur ‘n oorspronklike, gegewe aanskouing (originär gebende Anschauung) onder-
stut. Volgens hom (Moran 2000) beskou Heidegger gegewenheid (gegebenheit) as 
die towerwoord van die fenomenologie.



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #188

Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wêreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

   3Vol. 65    No. 1     Page 3 of 7

opsig is fenomenologie strydig met stagnante tradisies en die 
oorheersing van eksterne metodes. As verwerping van enige 
dogmatisme is dit ‘n ‘terugkeer na die dinge self’ – as’t ware 
lewende kontak met die werklikheid. Sodoende word daar na 
die bestaan van die lewende menslike subjek teruggekeer – die 
konkrete, lewende en ryk menslike ervaring. ‘n Bloot empiriese 
en psigologiese beskouing van die mens, en ‘n opvatting van 
kennis as representasie (soos deur Locke aangevoer) word dus 
verwerp (Moran 2000:4–5).  

In die geskrifte ná die Logische Untersuchungen beskou Husserl 
daardie aspekte wat die strukture en inhoud van ons bewuste 
ervarings ten diepste verwring (soos alledaagse ervaringe, 
praktiese belange, volksveronderstellings en die wetenskaplike) 
in ‘n al hoe meer negatiewe lig. In hierdie fase van sy loopbaan 
beskou hy bogenoemde aspekte as ‘n verhindering van die 
belewing van die suiwere ervaring soos wat dit aan ons 
bewussyn verskyn. As teëvoeter van sulke teoretiese beskouinge 
van fenomene, stel Husserl dus ‘n aantal stappe voor wat hy die 
fenomenologiese epoché (met ander woorde die opheffing van 
die natuurlike wêreld en enige opvattings daaroor) doop (Moran 
2000:11). Moran beskryf die latere Husserl se werk soos volg:

… [I]n his mature years, Husserl thought phenomenological 
practice required a radical shift in viewpoint, a suspension 
or bracketing of the everyday natural attitude and all ‘world-
positing’ intentional acts which assume the existence of the 
world, until the practitioner is led back into the domain of pure 
transcendental subjectivity.    

(Moran 2000:2)

Die vraag is egter wat Husserl se navolgers met hierdie wending 
in sy loopbaan gemaak het. Vir baie het sy rekonstruksie 
van transendentale subjektiwiteit in ‘n soort neo-Kantiaanse 
idealisme teruggeval waarvan hy die fenomenologie juis wou 
bevry. Met Emree (1998) as uitgangspunt kan die reaksie op 
Husserl se fenomenologie in vier  hoofgroepe verdeel word.7 
Eerstens is daar die realistiese en konstitutiewe fenomenologie, 
wat nog betreklik na aan Husserl se oorspronklike deskriptiewe 
metode staan, waar daar na die universele kern van verskeie 
sake, wat menslike handelinge, motiewe en die self insluit, 
gesoek word. In die konstitutiewe fenomenologie val die 
klem op die fenomenologiese metode – veral die metode van 
transendentale fenomenologiese epoché en reduksie. Hiermee 
sluit die konstitutiewe fenomenologie by die moderne tradisie 
van Kant en die res van Husserl se werk aan.8 

Tweedens is daar die eksistensiële fenomenologie wat nou met 
Martin Heidegger se Sein und Zeit (1927) saamhang. Hierdie 
werk lewer meer grondliggende kritiek op Husserl, en stuur die 
fenomenologie in ‘n nuwe rigting.9 Hier gaan dit oor drie dinge: 
(a) Fenomenologie word hier saam met die historisiteit (historiese 
getrouheid) of faktisiteit (gegewenheid) van die menslike of 
die konkrete lewe in tyd beskou. Dit is dus strydig met die 
beskrywing van die interne bewussyn van tyd. (b) Op sterkte 
van Schleiermacher en die tradisie van teologiese hermeneutiek 
beweer Heidegger dat alle beskrywing interpretasie  behels. 
Beskrywing is ‘n afgeleide vorm van interpretasie. Husserl 
se projek van suiwere beskrywing word dus onmoontlik

7.Emree (1998) verdeel die reaksie op Husserl se fenomenologie in realistiese, 
konstitutiewe, eksistensiële en hermeneutiese fenomenologie. Daardeur laat hy 
dekonstruksie agterweë.    

8.Volgens Emree (1998) speel Adolf Reinach (regsfilosofie); Max Scheler (etiek, 
waardeteorie, religie, filosofiese antropologie); Edith Stein (filosofie van 
geesteswetenskappe en gender); en Roman Ingarden (estetika, agitektuur, musiek, 
literatuur, en film) ‘n rol in realistiese fenomenologie. Hulle is deur Alexander Pfänder, 
Herbert Spiegelberg en tydgenote Karl Schumann en Barry Smith opgevolg. 
Volgens Emree is die grondteks van konstitutiewe fenomenologie Husserl se Ideen 
zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie I van 1913. 
In navolging van Husserl het Oskar Becker, Aron Gurwitsch en Elisabeth Ströker die 
natuurwetenskappe uitgebou. Ander denkers in hierdie verband is Alfred Schutz, 
J.N. Mohanty, Thomas M. Seebohm en Robert Sokolowski.

9.Die eerste bespreking  van Heidegger se denke was in Japan (by Miki Kyoshi en 
Kuki Shuzou) in die twintigerjare. Hierna volg Hannah Arendt. In Frankryk stel 
die vroeë Levinas Husserl en Heidegger bekend. Vanaf die veertigerjare volg De 
Beauvoir, Merleau-Ponty en Sartre in Levinas se voetspore. Volgens Emree (1998) 
word eksistensiële fenomenologie tans deur John Compton, Michel Henry, Maurice 
Natanson en Bernhard Waldenfels beoefen.

indien dit nie binne ‘n radikaal-historiese hermeneutiek 
beskou word nie. (c) Heidegger verwerp Husserl se konsep 
van transendentale idealisme en eerste filosofie as egologie, en 
voer daarenteen aan dat fenomenologie die wesensvraag vra. Só 
word fenomenologie dan ontologie (Moran 2000:21–22).   

Derdens is daar hermeneutiese fenomenologie wat Heidegger 
se idee van die interpreterende  aard van die mens se bestaan, 
soos in Sein und Zeit (Heidegger 1927) vervat, verder voer. 
Die eerste voorbeeld hiervan is Hans-Georg Gadamer se 
fenomenologiese studie van Plato se etiek (Gadamer 1931) en sy 
latere magistrale Wahrheit und Methode (Gadamer 1960).10 Hoewel 
die hermeneutiese fenomenologie by al die temas van die vorige 
fases aansluit, beklemtoon dit deurgaans die hermeneutiek of die 
metode van  interpretasie. Filosofiese hermeneutiek sluit werk 
oor die geskiedenis van die filosofie in, en het ‘n beduidende 
invloed op die geesteswetenskappe gehad.

Vierdens is daar die dekonstruksie van Derrida. Vanaf Derrida 
se aankoms in Parys in 1949 tot en met sy werk in 1967, het hy 
hom amper uitsluitlik op Husserl, Heidegger en Levinas toegelê. 
Dít maak dus die grondslag van sy dekonstruktiewe projek uit. 
Volgens Powell (2006:41) vat Derrida in sy eerste openbare 
lesing in 1959, ‘Genesis and Structure’, Husserl soos volg oor sy 
subjekgerigtheid aan: 

This is achieved by reading the outline of the transcendental 
subjectivity as a structure with a history. But a structure cannot 
have an explicable history unless it changes beyond recognition at 
each stage of its history, that is, its change cannot be explained. 
This means that the structure must not be as structured as Husserl 
thinks, but more fluid, more open, less exclusive, and less unjust 
than it attempts to be. It is Derrida’s task always to paint the 
totality and the imposing mastery of a system first, so that he then 
can undo it.    

(Powell 2006:41)

Voormelde vier reaksies (van realistiese fenomenologie tot 
dekonstruksie) toon dat dit baie moeilik is om die fenomenologie 
tot een aanvaarde metode of teoretiese benadering ten opsigte 
van die bewussyn, kennis en die wêreld te verskraal.11 Teen die 
agtergrond van fenomenologie as uitgebreide en komplekse 
tradisie kan die volgende opmerkings gemaak word.12 Daar 
bestaan skerp verskille oor hoe Husserl se fenomenologiese 
projek as transendentale subjektiwiteit (wat aspekte soos epoché 
en reduksie insluit) hanteer moet word. Aan die ander kant staan 
alle fenomenologies gemotiveerde denke op een of ander manier 
krities teenoor die aanvaarding van omvattende spekulatiewe 
denksisteme. Voorts staan dit krities teenoor naturalisme (of 
objektivisme of positivisme) – ‘n wêreldbeskouing wat sedert die 
Renaissance uit die moderne natuurwetenskappe en tegnologie 
stam. En by alle fenomenologies gemotiveerde denke word 
navorsing en ondersoek boonop as ‘n ontmoeting (encounter) 
beskryf – ‘n ingesteldheid op objekte self namate dit teëgekom 
word (met ander woorde as wisselwerking en besinning).13 
Hoewel Oberholzer reeds 25 jaar oorlede is, is dit merkwaardig 
hoeveel van hierdie aspekte deel uitmaak van sy denke in 
Afrikaanse en Suid-Afrikaanse verband.  

DIE BEPAALDE WYSE WAAROP 
OBERHOLZER HOM DIE FENOMENOLOGIE 

IN PRETORIASE VERBAND TOEËIEN
Soos vroeër genoem, het Oberholzer sy doktorsgraad in die 

10.Volgens Emree (1998) sluit hermeneutiese fenomenoloeë Paul Ricoeur, Patrick 
Heelan, Don Ihde, Graeme Nicholson, Joseph J. Kockelmans, Calvin O. Schrag, 
Gianni Vattimo en Carlo Sini in.  

11.Dit dien ook vermeld te word dat die kritiese teorie van Horkheimer en Adorno 
in hulle beoordeling van die fenomenologie in die twintigerjare in ‘n mate ook as 
sesde reaksie daardeur beïnvloed is. 

12.Kyk Moran (2000:3): ‘… the philosophers who in some sense identified with the 
practice of phenomenology are extraordinarily diverse in their interests, in their 
interpretation of the central issues of phenomenology, in their application of what 
they understood to be phenomenological method, and in their development of what 
they took to be the phenomenological programme for the future of philosophy’.

13.Hierdie samevatting leun sterk op Emree 2008. 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
88

Duvenage

4 Vol. 65    No. 1     Page 4 of 7

Filosofie onder leiding van prof Tommie Hugo verwerf. In Hugo 
se psigiese monisme wat hy op sy beurt by sy Nederlandse 
leermeester, Gerardus Heymans, geërf het, geniet objektiwiteit 
volgens die empiriese metode voorrang. Dit gaan dus in die 
Filosofie oor die bewustheid van onmiddellike gegewens. 
Op neo-Kantiaanse wyse kom Heymans se psigiese monisme 
uiteindelik daarop neer dat die inhoud van alle verskynsels 
(ook die fisiese) uiteindelik tot bewussynsverskynsels herlei kan 
word (Instituut voor Nederlandse Geschiedenis 2008).      

Soos ook reeds genoem, het daar ná sy doktorsgraad ‘n besliste 
kentering of wending in Oberholzer se denke gekom, en het hy 
in plaas van ‘n objektiewe en empiriese filosofie eerder in die 
rigting van die fenomenologie, eksistensialisme en wysgerige 
antropologie geswaai. Die eerste akademiese aanduiding van 
hierdie wending is ‘n artikel oor die eksistensiefilosofie in die 
Tydskrif vir Wetenskap en Kuns van 1949 waar Oberholzer aanvoer 
dat ons tyd deur ‘ongeëwenaarde hoogspanninge op velerlei 
gebied’ gekenmerk word. Hierdie ‘hoogspanninge’, onsekerhede 
en onrus bespeur hy op ekonomiese, tegniese, kulturele, 
maatskaplike, staatkundige, opvoedkundige en godsdienstige 
gebied, en beskryf dié stand van sake soos volg: ‘Wellig is daar 
geen periode in die geskiedenis van die Weste waarin die mens 
hom so ontuis en onveilig gevoel het as die teenswoordige nie.’ 
(Oberholzer1949:11) Later sou Oberholzer na aanleiding van 
Huizinga selfs na ‘n ‘geskonde en besete wêreld’ verwys. Hy 
bespreek dan ook hoe die eksistensiefilosofie ‘n antwoord op 
hierdie krisisbelaaide hede is:

Die naakte werklikheid in die eie bestaan word oopgevlek. Sodoende 
word die mens na homself terugverwys. Die filosofie kry ‘n direk 
persoonlike aanslag in die soektog na ‘n antwoord op vrae oor 
die werklikhede van angs, skuld, kwaad en lyding, die eindigheid 
en tydelikheid van die mens se bestaan, die konfrontasie met die 
absurde en die dreigende andere, en die dood as grenssituasie. Dít 
is die tematologie van die eksistensiefilosofie, ‘n filosofie wat in die 
eie konkrete bestaan gewortel is.

(Oberholzer 1949:17)

In ‘n volgende stap wys Oberholzer dan hoe hierdie omskrywing 
van eksistensiefilosofie met die denke van sy hoofeksponente 
(naamlik Kierkegaard, Jaspers, Heidegger en Sartre) saamhang, 
en kom hy tot die volgende waarderende kritiek: (1) Ten spyte 
van hulle verskille, gaan alle eksistensialiste van ‘n sogenaamde 
eksistensiële belewing uit. (2) Die bestaanswerklikheid, die 
Existenz, is die gemeenskaplike hooftema. Die Existenz word 
aktualisties, en nie staties nie, beskou, en val saam met die 
tydelike. (3) Die eksistensiefilosofie is subjektivisties, en 
ken skeppende vryheid aan die mens toe. (4) As wordende 
werklikheid, is die mens in sy subjektiwiteit ten innigste met 
die wêreld van ander verbind (Heidegger se Mitsein, Jaspers 
se Kommunikation, en Marcel se Du). 5) Alle eksistensialiste is 
uitgesproke antirasionalisties. Die tradisionele subjek-objek-
verhouding word verwerp. Ware kennis word nie deur die 
verstand verkry nie, maar eerder deur ‘n belewing van die 
werklikheid (Oberholzer 1949:25–26).    

In sy latere werk, veral dié van die sestiger- en sewentigerjare, 
word Oberholzer se eerste lesing van die eksistensiefilosofie 
uit ‘n ander hoek beskou. Hier word daar voorkeur gegee aan 
‘n eksistensieel-fenomenologiese en wysgerig-antropologiese 
beskrywing van die werklikheid en die toepassing daarvan op 
die geesteswetenskappe. 

Vir Oberholzer is die fenomenologie (soos eksistensiefilosofie) 
geen modegril nie. Hy beskou dit as ‘n kontemporêre wysgerige 
beweging met betrekking tot gebiede soos die geneeskunde, 
psigiatrie, psigologie, sosiologie, taalfilosofie, godsdiensfilosofie, 
natuurwetenskap en pedagogiek. As filosofie is dit nie bloot 
‘n verset teen ander nie, maar ‘n aksentverskuiwing wat 
wetenskapsbeoefening betref. Oor al die betekenisse wat aan 
fenomenologie toegedig is, skryf Oberholzer (1967:85) ‘… 
[s]oveel voorstanders soveel fenomenoloë’. Die verskillende 
fenomenologiese perspektiewe is in hulle kritiek deur die bank 
teen ‘n bepaalde wetenskapsbeoefening en tegniek gekant, 

naamlik reduksionisme of objektivisme. Dit is immers deur 
die begrip ‘objektief’ ‘… dat die fenomenologiese visie op die 
mens die sterkste spreek’ (Oberholzer 1968a:103). Oberholzer 
(1967:88–89) het dit nie soseer teen objektiwiteit as sulks nie, 
want in ‘n sekere sin het enige wetenskap die sedelike aanspraak 
op ‘… belangelose, … saaklike, onbevoordeelde en … suiwere 
ondersoek …’ . (Daar is egter vir hom ‘n belangrike onderskeid 
te tref tussen die metodiese aanspraak op objektiwiteit as ‘n 
sedelike aangeleentheid, en objektiwiteit as ‘n enigste aanspraak 
van natuurwetenskapbeoefenaars.) Die probleem tree na vore 
wanneer die sedelike aanspraak op objektiwiteit ‘n ‘sciëntistiese 
dubbelganger’ kry. ‘Objektief dui dan op iets teenoor, los en 
geskeie van die ondersoeker’ (Oberholzer  1968a:104).

Verder dra hierdie sciëntisties-objektivistiese wetenskaps-
benadering tot ‘n verwronge wysgerige antropologie by. 
Volgens hierdie siening van die wetenskap, waarvan Descartes 
die vader is, is die mens ‘n ‘… biopsigiese reaksiemeganisme … 
deel van die natuurorde en lewe in ‘n teenoorwêreld waaruit 
hy van prikkels voorsien word en waarop hy langs die weg van 
kondisionering moet reageer.’ Vir Oberholzer is die briljantheid 
van Husserl dat hy hierdie sciëntisties-objektivistiese opvatting 
van die wetenskap omkeer, en die wetenskaplike denke eerder 
in ‘n anti-Cartesiaanse, antisciëntistiese, anti-objektivistiese en 
antisubstansialistiese rigting stuur (Oberholzer 1968a:105). Dít 
doen Husserl met die bekendstelling van die begrippe ‘bewussyn-
as-intensionaliteit’ en die ‘leefwêreld’ (waarmee daar reeds in 
die vorige afdeling kennis gemaak is) (Oberholzer 1967:90). Só 
beskryf Oberholzer (1966b:25–26) bewussyn-as-intensionaliteit:            

‘...  dit  [is]  van  enige  substansialistiese  inslag  ontdaan …  
die bewussyn is geen struktuur wat as substansiële andersheid 
teenoor ‘n klaargemaakte dingwereld staan nie; dit is struktuur in 
funksie.’ Soos Husserl sê: dit is ‘Aus-sich-gang’, ‘Her-vor-gang’, 
uit-sigself-tree, dit is aanwesig-wees, betrokke-wees-by-en-met, 
verwikkeld wees; dit  is akt-ualiteit; ex-istere, uit-trede-uit, uit-
gestoot-wees, elders-wees. Daar-wees.

(Oberholzer (1966b:25-26)

Dan gee Oberholzer die beskrywing van bewussyn-as-
intensionaliteit ‘n onmiskenbaar eksistensieel-fenomenologiese 
kleur met ‘n skuif in die rigting van  Heidegger: 

 ‘… Die bewussyn as intensionaliteit en daarmee bereiker van die 
wêreld is daar-wees; die bewussyn is “Dasein” … Die voorwaarde 
vir  alle  intensionaliteit  as  synsbereiking  is die eksistensie. Wat 
meer is: intensie en eksistensie verg mekaar … As intensionaliteit 
is die mens die bevestiging van die wêreld, as eksistensialiteit is hy 
die ontmoeting met die wêreld. Hieruit kan nou die fundamentele 
gevolgtrekking gemaak word … die mens is ontmoeting, hy is 
recontre, encounter, Begegnung.’

(ibid 1966b:25-26)

Laasgenoemde punt van die mens as ontmoeting, betrokkenheid 
en deelname is ook vir Oberholzer (1968a:105–106) die grondslag 
van die wysgerige antropologie. Die mens vergestalt ontmoeting 
of deelname aan die leefwêreld, wat soos volg beskryf word: 

Met die … geleefde eksistensie is … [die mens] … binne die gebied 
van die leefwêreld as konkrete menslike werklikheid waar hy in die 
menslike van sy menswees teenwoordig is, dus daardie werklikheid 
waar die mens inderdaad is, soos hy is en waarmee hy gemoeid is 
vanaf die moment van sy geboorte tot die stonde van sy sterwe … 
En deur hierdie wêreld in sy subjektiwiteit en subjek-bepaaldheid 
… het hy [Husserl] die mens van sy objektiwisties-scientistiese 
vernederdheid gered.

        (Oberholzer 1968a:105–106)

Oberholzer beskou hierdie beskrywing van die leefwêreld 
egter ook op ‘n Heideggeriaanse (en selfs hermeneutiese) wyse, 
want die leefwêreld is ‘n ‘gebeurenswerklikheid’ wat enige 
‘prosesmatigheid op biologiese grondslag’ vermy. Die menslike 
werklikheid is Dasein, en daarom gaan dit in ‘… alle egte 
menskundige denke om ‘n hermeneutika of begrypbaarmaking 
van die Dasein as in-die-wêreld-wees’ (Oberholzer 1968a:106). 
Die kenmerk van ‘in-die-wêreld-wees’ is dat die mens nie 



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #188

Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wêreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

5Vol. 65    No. 1     Page 5 of 7

in ‘n kenverhouding met die fenomeen staan nie, maar in ‘n
synsrelasie. Die fenomenologie het dus  synsverbondenheid 
as uitgangspunt wat telkens op ‘n bepaalde gebied van 
aanwesigheid opduik – ‘… ‘n teenwoordigwees-by, ‘n gerig-
wees op en ‘n opestaan-vir bepaalde synsmomente’. Dit is ‘n 
“oergerelasioneerdheid van subjek en wêreld’. (Oberholzer 
1967:87–88) .

Die vraag is nou hoe Oberholzer van hierdie eksistensieel-
fenomenologiese beskrywing van die werklikheid, na die 
vakwetenskappe as deelhebbing in en deelname aan die syn 
beweeg. Om hierdie vraag te beantwoord, het Oberholzer 
hom veral op drie geesteswetenskappe toegespits, naamlik 
Opvoedkunde, Sielkunde en Geneeskunde. In die geval van 
die Opvoedkunde (Fundamentele Pedagogiek) het hy veral 
drie belangrike tekste die lig laat sien: Inleiding in die Prinsipiële 
Opvoeding (1954); Prolegomena van ‘n Prinsipiële Pedagogiek 
(1968b); en Grondbeginsels van die Onderrig op Tersiêre Vlak (1977). 
Hoe word opvoeding hier beskou? Dit gaan oor ‘n intensionele 
ontvanklikheid vir die pedagogiese gebeure. Die pedagogiese 
gebeure handel op sy beurt hoofsaaklik oor die verhouding tussen 
volwassene en kind. Dit gaan oor interpersoonlike gebeure met 
‘n bepaalde struktuur. Die betrokkenes is gelykwaardig, albei 
mense, maar ook ongelyk in die sin dat die volwassene leiding 
en steun moet gee. Hierdie leiding en steun verteenwoordig 
ook betrokkenheid by menswording as ‘wêreldstigtings-’ en 
‘wêreldbewoningsaangeleentheid’, sowel as ‘n betrokkenheid 
by en gemoeidheid in norme (Oberholzer 1967:92–94). Soos 
reeds genoem, het Oberholzer ook sy filosofiese insigte op 
ander gebiede in die geesteswetenskappe, byvoorbeeld die 
Sielkunde, Geneeskunde en Opvoedkunde, toegepas. Dit is egter 
interessant dat hy selde oor die politiek, kuns of die religieuse 
geskryf het.14 Die linguistiese wending het oënskynlik ook by 
hom verbygegaan.
           

DIE POLITIEKE IMPLIKASIES VAN 
OBERHOLZER SE BYDRAE VIR 

VANDAG ÉN DIE TOEKOMS 
Hoewel Oberholzer nie juis die politiek as sulks aangeroer het
nie, konsentreer dié bydrae ten slotte op die politieke implikasies 
van sy denke. Wanneer hy hom van tyd tot tyd oor die geskiedenis 
(van hoofsaaklik die Afrikaner) of die politiek uitgelaat het, was 
dit meestal in die vorm van geleentheidstukke (soos byvoorbeeld 
‘n Geloftedagtoespraak) of kleiner bydraes. In Oberholzer se 
oeuvre soek ‘n mens dus tevergeefs na ‘n sistematiese besinning 
oor die samelewing of politiek (soos byvoorbeeld sy werk op 
die gebied van Opvoedkunde, Sielkunde en Geneeskunde). Selfs 
al kan ‘n mens aanvoer dat ook die Opvoedkunde, Sielkunde 
en Geneeskunde in ‘n sekere sin polities is, maak dit nog steeds 
nie Oberholzer se werk politieke filosofie nie. Aan die ander 
kant is daar egter ‘n bydrae  waarin hy die Sosiologie bondig 
bespreek, en daardeur die buitelyne van ‘n politieke opvatting 
verskaf. In dié opsig kan sy gedagtes oor die Sosiologie as ‘n 
soort protopolitieke filosofie beskou en vertolk word.    

Soos met sy eksistensiefilosofie-artikel, voer hy aan dat 
die Sosiologie, as jong wetenskap van die samelewing en 
menskundige wetenskap, die produk is van een en ‘n kwart 
eeu se krisisbelaaide geskiedenis. In die proses het die mens se 
wêreld wesenlik verander. Die norme wat as rig- en meetsnoere 
vir menslike samesyn gedien (en moes gedien) het, is tot in hulle 
fondamente geskud. Oberholzer (1966d:74, eie beklemtoning) 
skryf: ‘Ons bevind ons onteenseglik in ‘n periode van delirium, 
‘n krisis van die sekerhede; ons lewe in ‘n geskonde en besete wêreld, 
en ons weet dit.’ 

Om oor die samelewing en die politiek in so ‘n ‘geskonde 

14.Vir die omvattendste dokument oor die toepaslikheid van Oberholzer se denke op 
‘n veelheid van geesteswetenskappe, kyk Cronje, 1966. Hierin wys Oberholzer 
(1966a; 1966b; 1966c; 1966d en 1966e) saam met drie medewerkers, S.J. (Fanie) 
Schoeman, P.S. (Piet) Dreyer en Roeline Oberholzer, op die implikasies van sy 
denke vir die Teologie, Geneeskunde, die lewenswetenskappe (wat die Biologie 
insluit), Psigologie, Sosiologie, Geskiedenis en Opvoedkunde.  

en besete wêreld’ te besin, tref Oberholzer ‘n bekende 
onderskeid. In die eerste plek is dit moontlik (en deesdae ook 
die heersende kultuur) om die samelewing na die analogie van 
die (anorganiese en biologiese) natuurwetenskappe te verklaar. 
So ‘n natuurwetenskaplike opvatting kom in ‘n positivistiese 
wetenskapsideaal en -praktyk tot uiting, en word met denkers 
soos Marx, Engels, Lamarck, Darwin, Freud, Spencer, James 
en Dewey verbind. Volgens Oberholzer (1966d:74) dra dit tot 
‘n ‘naturalisties-positivisties-utilisties-pragmatiese mensbeeld’ 
by. Hier is die verskynsel van medemenslike betrokkenheid 
geen oerfenomeen nie; dit is ‘verskynsel as gewordenheid waar 
hierdie gewordenheid op selfbehoud en soortbehoud ingestel is’ 
(Oberholzer 1966d:75–76).

‘Alles met betrekking tot menseverhoudinge is aan veranderinge 
onderworpe, en namate verandering intree, moet menslike 
samelewingsverbande van alle soorte hulle daarna skik. Daar is 
niks blywends en vasstaande nie; namate tye en omstandighede 
verander, verander die rig- en meetsnoere. Die oorsake vir 
die veranderende omstandighede kan baie gekompliseerd en 
uiteenlopend wees. Dít kan nóú ook die geval wees: Menslike 
samelewingsverbande en die ordening daarvan word aan die 
sogenaamde ‘winde van verandering’ onderwerp’. 

(Oberholzer 1966d:76)   

Hoe lyk Oberholzer se alternatiewe opvatting van die 
samelewing en die politiek wat daaruit vloei? Die antwoord 
op hierdie vraag moet weer in die eksistensiële fenomenologie 
gesoek word, waarin die begrippe ‘bewussyn-as-intensionaliteit’ 
en ‘leefwêreld’ weer opduik. Hiervolgens ‘bereik’ of ‘benader’ 
die menslike bewussyn-as-intensionaliteit die wêreld. Dít is 
moontlik omdat Dasein ook eksistensialisme is. ‘Hy is by en 
met die ander, die dinge en God. Die ander, dinge en God het 
naby gekom.’ In hierdie opsig is die mens nie bloot iets met 
eienskappe nie, maar ‘n inisiatief van verhoudinge in ‘n wêreld 
wat hy kies en waardeur hy gekies word.’ Soos reeds genoem, 
het Oberholzer die mens as dialoog, encounter, Begenung, recontre, 
en engagement beskryf. In hierdie deelnemende ontologie staan 
die mens in ‘n wederkerige verhouding met sy/haar medemens, 
dinge en die transendente (Oberholzer 1966d:79).

Die taak van die Sosiologie is dan om die deelnemende aard van 
menslike verhoudinge in die leefwêreld te vertolk. Die sosioloog 
beskryf dus

‘... die totaal van menslike samelewingsverbande in al hulle 
grandeur en misére … Vroeër of later gaan dit oor … ‘n soektog 
na die dieptes waaruit die mens in gemeenskapsverband lewe, 
dus ‘n ondersoek na die motiveringsbronne wat medemenslike 
betrokkenheid dra en rig, wat saamgaan fundeer, en wat teengaan 
en teenstaan onderlê’. 

(Oberholzer 1966d:75)

Met hierdie opvatting van medemenslike betrokkenheid en 
deelname as oerverskynsel in die leefwêreld, kan Oberholzer 
uit ‘n politieke hoek nie anders as om ‘n atomistiese opvatting 
van die individu te verwerp nie. Hiervolgens is die mens nie 
‘n afgesonderde individu nie. ‘Wie mens sê, sê onmiddellik 
wêreld-en-medemenslike-betrokkenheid, nie ‘n betrokkenheid 
van faktiese aard nie, maar as personaal-eksistensiële.’ Die 
samelewing is dus nie die somtotaal van geatomiseerde individue 
nie, maar ‘… gemeenskap as medegangers en gehoorsames 
aan die gesag van norme. Waar dieselfde norme gehoorsaam 
word, kry ons ‘n gemeenskap as kultuur- en lotsgemeenskap’ 
(Oberholzer 1966d:79). Met hierdie opvatting van ‘gemeenskap 
as kultuur- en lotsgemeenskap’ neem Oberholzer in die hede 
eerder ‘n kommunitêre as liberale standpunt oor die politiek 
in. Met ander woorde, die mens in ‘n politieke sin kan nie los 
van sy kultuur en gemeenskap beskou word nie – ‘n standpunt 
wat veral Charles Taylor (1994) in hedendaagse Filosofie huldig. 
Op tipies kommunitêre wyse sien Oberholzer (1966d:76) die 
mens se ‘gedyende eksistensie-in-koëksistensie’ as neerlegging 
by ‘n gemeenskaplik gehuldigde en aanvaarde rangorde van 
waardevoorkeure wat nie langs ‘n eksperimentele  weg bepaal 
word nie. Hierdie rangorde van waardevoorkeure is ook ‘… 



HTS 

H
TS

 T
eo

lo
gi

es
e 

S
tu

di
es

/T
he

ol
og

ic
al

 S
tu

di
es

   

http://www.hts.org.za

Original Research

A
rti

cl
e 

#1
88

Duvenage

6 Vol. 65    No. 1     Page 6 of 7

ontologies-tydloos veranker om in die historiese verloop konkrete 
vergestaltinge aan te neem’. Dié konkrete vergestaltinge, wat 
ook instellings genoem sou kon word, is kultuurgoed wat om 
‘groeiende vergestalting vra’. ‘Die waardevolle wat eenmaal 
was en in die lig waarvan menslike verhoudinge in die verlede 
gedyende vergestalting geniet het, word rig- en meetsnoere vir 
die hede as antwoorde aan die toekoms’. (Oberholzer 1966d:77) 

In aansluiting by die kommunitêre siening van die belang van 
kultuur en gemeenskap vir die mens as sosiale en politieke 
wese (‘n grondliggende Aristoteliese insig), beskryf Oberholzer 
(1966d:78) die diepste hunkering by die mens as die ‘hunkering 
na medemenslikheid’. In dié opsig word die medeganger as 
lotsgenoot en -verbondene belangrik. Dít bring Oberholzer by 
die volgende raaiselagtige formulering: 

Lotsverbondenheid as lotsvoorreg oorkoepel by gevolg geloofs- en 
kultuurverbondenheid en daarmee ook taal- en kleurverbondenheid. 
Dit beteken allermins dat hiermee ‘n lansie ten opsigte van 
rasseskeiding gebreek word. Dit is verre daarvandaan. Trouens: 
die essensie van lotsverbondenheid as lotsbevoorregting impliseer 
onverbiddelik die oproep tot die aanvaarding van persoonlike 
verantwoordelikheid, en die gedissiplineerde beoefening van die 
vryheid. Dit het met integrasie op watter vlak ook totaal niks 
te make nie. As mense is ons mekaar se gelykwaardige, maar 
allermins mekaar se gelyke.

(Oberholzer 1966d:78)

Ongelukkig word Oberholzer se standpunt, wat van politieke 
implikasies wemel, nie verder hier uitgespel nie. Hoe moet dié 
uitlating vertolk word, ook in die apartheidsbedeling van 1966 toe 
dit neergepen is? Daar word aangevoer dat lotsverbondenheid 
geloofs-, kultuur-, taal- en kleurverbondenheid oorkoepel. 
Lotsverbondenheid sluit dus al hierdie ander verbondenhede 
in, maar dan word daar uitdruklik gesê dat dit nié ‘n lansie vir 
rasseskeiding breek nie. Enkele sinne later is dit egter ook nie 
‘n betoog om integrasie nie. Oberholzer gaan dan in dieselfde 
trant voort: ‘As mense is ons mekaar se gelykwaardige, maar 
allermins mekaar se gelyke.’ Elders stel hy (1966d:80) dit 
soos volg: ‘Gelykwaardig voor God is ons egter nie gelyk nie, 
eenvoudig omdat ons nooit ons verantwoordelikheid waartoe 
dit ons oproep, op dieselfde wyse kan beoefen nie.’ Dit wil dus 
voorkom of Oberholzer hier die mens se lotsverbondenheid, sy 
ontologie van menslike deelname, as belangriker as iets soos 
ras beskou. Natuurlik was Oberholzer ‘n ondersteuner van 
apartheid toe hierdie paragraaf geskryf is, maar by hom was dit 
inderdaad nie deur ‘n rasse-essensialisme of rassisme aangevuur 
nie. Aan die ander kant kan Oberholzer se uitlating ook beskou 
word as die verwoording van ‘n mate van ongemaklikheid wat 
hy ervaar het om die eksistensiële fenomenologie in die Suid-
Afrikaanse maatskaplike konteks tuis te bring.           

LITERATUURVERWYSINGS
Bennett, C.M.A., 1977, s.v. W.A. Macfadyen, SA Biografiese 

woordeboek, Deel lll, RGN en Tafelberg, Kaapstad.
Cronje, G. (red.), 1966, Die Wysgerige antropologie en die 

menswetenskappe, Van Schaik, Pretoria. 
Dreyer, P.S. (e.a.), 1965,  Homo viator, HAUM,  Kaapstad.
Dreyer, P.S., 1989, ‘Die wysgerige agtergrond van die hervormde 

teologiese opleiding aan die Universiteit van Pretoria’, HTS 
Teologiese Studies/Theological Studies 45(2), 335–349.

Du Toit, A., 1991, ‘The problem of intellectual history in (post) 
colonial societies: The case of South Africa’, Politikon 18(2), 
5–25. 

Emree, L., 1998, s.v. Phenomenological movement, Routledge 
encyclopedia, C. Craig (red.) [Intyds], besigtig 2 Junie 2008, 
by  http://www.rep.routledge.com/article/dd075SECT1. 

Emree, L., 2008, What is phenomenology? [Intyds], besigtig 6 
Februarie 2008,  by http://www.phenomenologycenter.org/
phenom.htm. 

Gadamer, H-G., 1977,  Philosophical hermeneutics, UCP,  Berkeley.
Gadamer, H-G., 1960, Wahrheit und Methode, Tübingen, Mőhr.
Heidegger, M., 1927, Sein und Zeit [Being and Time], Tübingen, 

Deel lll, RGN en Tafelberg, Kaapstad.

Hugo, M., 1977,  s.v. T.J. Hugo, Suid-Afrikaanse biografiese 
woordeboek, Deel III. 

Hugo, T.J., 1922, Karakterstudie en opvoeding, Van Schaik, 
Pretoria.

Hugo, T.J., 1941, Die Afrikaanse Universiteit en sy taak in die 
Volkslewe, Nasionale Pers, Bloemfontein.

Instituut voor Nederlandse Geschiedenis, 2008, Heijmans, 
Gerardus (1857–1930) [Intyds], besigtig 29 Mei 2009, by http://
www.inghist.nl/Onderzoek/Projecten/BWN/lemmata/
bwn2/heijmans. 

Malan, J.H., 1971, Die wysgerig-antropologiese grondslag van die 
opvoedkundige teorie by C.K. Oberholzer, Suid-Afrikaanse 
Calvinistiese Uitgewersmaatskappy, Bloemfontein.

Metz, R., 1938,  A hundred years of British philosophy, Allen and 
Unwin, Londen.

Moran, D., 2000, Introduction to phenomenology, Routledge, 
Londen.

Murray, A.H., 1947, ‘Die Afrikaner se wysgerige denke’, in C.M. 
van den Heever en P. de V. Pienaar (reds.), Kultuurgeskiedenis 
van die Afrikaner, Deel II,  Nasionale Pers, Kaapstad.

Nash, A., 1985, ‘Colonialism and philosophy. R. F. Alfred Hoernlé 
in South Africa, 1908–11’, MA-proefskrif, Universiteit van 
Stellenbosch, Stellenbosch.  

Oberholzer, C.K., 1933, ‘‘n Kritiese uiteensetting van die 
psigiesemonisme van Gerardus Heymans’, MA-proefskrif, 
Universiteit van Pretoria , Pretoria. 

Oberholzer, C.K., 1936, ‘‘n Kennisteoretiese besinning oor die 
natuurwetenskaplike denke’, DPhil-proefskrifs, Universiteit 
van Pretoria, Pretoria. 

Oberholzer, C.K., 1937, ‘Die karakterpedagogiek van Friedrich 
Wilhelm Foerster’, MEd-proefskrif, Universiteit van Pretoria, 
Pretoria.  

Oberholzer, C.K., 1942., ‘Die vryheidsgedagte in die moderne 
opvoeding’, DEd-proefskrif, Universiteit van Pretoria, 
Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1949, Oriënterende inleiding in die 
eksistensiefilosofie, Tydskrif vir Wetenskap en Kuns 9, 11–28.

Oberholzer, C.K., 1951, ‘Proewe van ‘n pedagogiese tipologie’ 
DEd-proefskrif, Potchefstroomse Universiteit vir Christelike 
Hoër Onderwys, Potchefstroom. 

Oberholzer, C.K., 1952, Die Pretoriase Normaalkollege, 
Staatsdrukker, Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1953, ‘Die eksistensiefilosofie van Karl Jaspers’, 
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 9(1), n.p.

Oberholzer, C.K., 1954,  Inleiding in die prinsipiële opvoedkunde, J.J. 
Moreau,  Pretoria/Brugge.

Oberholzer, C.K., 1957a, Ons en ons kinders, Van Schaik, 
Pretoria. 

Oberholzer, C.K., 1957b, ‘Moderne persoonsvisies’, HTS 
Teologiese Studies/Theological Studies 13(1), 45-81.

Oberholzer, C.K., 1960, ‘Menswees as dialoog in liggaamlikheid’, 
in Festschrift H.J. de Vleeschauwer, pp. 173-179, Universiteit 
van Suid-Afrika, Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1963, ‘Die aandeel van opvoeding en onderwys 
in die westerse kultuurwaardes’, in G. Cronje (red.), Die 
Westerse Kultuur in Suid-Afrika, Van Schaik,  Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1966a, ‘Oriënterende inleiding’, in G. Cronje 
(red.), Wysgerige Antropologie en die Menswetenskappe, pp. 
73–92, Van Schaik, Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1966b, ‘Hedendaagse wysgerig-antropologiese 
konsepsies’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en die 
Menswetenskappe, pp. 24–32, Van Schaik, Pretoria. 

Oberholzer, C.K., 1966c, ‘Die wysgerige antropologie en die 
geneeskunde’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en 
die Menswetenskappe, pp. 45-54, Van Schaik,  Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1966d, ‘Die wysgerige antropologie, die 
psigologie en die sosiologie’, in G. Cronje (red.), Wysgerige 
Antropologie en die Menswetenskappe, pp. 64-80, Van Schaik, 
Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1966e, ‘Die wysgerige antropologie en die 
pedagogiek’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en die 
Menswetenskappe,  pp. 92-101, Van Schaik, Pretoria.



 H
TS

 Teologiese S
tudies/Theological S

tudies

http://www.hts.org.za                                   HTS

Original Research

A
rticle #188

Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wêreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

Oberholzer, C.K., 1967, ‘Die betekenis van die Fenomenologie 
vir die Pedagogiese denke’, SA Tydskrif vir Pedagogiek 1(1), 
85–97. 

Oberholzer, C.K., 1968a, ‘Die fenomenologiese visie van die 
mens – Enkele oriënterende opmerkings’, Psychologica 
Africana 13(2/3), 103–111. 

Oberholzer, C.K., 1968b,  Prolegomena van ‘n prinsipiële pedagogiek, 
HAUM, Kaapstad.

Oberholzer,   C. K.,                           1971, Die hunkering by die mens, Afskeids–
       voorlesing, 21 September, Universiteit van Pretoria,  

Pretoria.
Oberholzer, C.K., 1977, Grondbeginsels van die onderrig op tersiêre 

vlak,  Universiteit van Suid-Afrika, Pretoria.
Oberholzer, C.K., 1978, ‘Die ewige terugkeer van die wysgerig-

antropologiese vraagstelling’, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 34(3), n.p.

Oberholzer, C.K., 1979, Hunkering en wetenskap en die bedreiging 
van die Paedagogica Perennis, Universiteit van Port Elizabeth-
publikasiereeks, Port Elizabeth.

Oberholzer,  C. K., 1980, ‘Die ontwaardiging van die menswaa–
       rdigheid’, in C.K. Oberholzer, e.a. (reds.), Referate gelewer 

tydens die Jubileumjaar-viering van Prof. P.S. Dreyer, n.p., 
Universiteit van Pretoria, Pretoria.

Powell, J., 2006,  Jacques Derrida. A biography, Continuum, 
Londen.

Richter, M., 1964,  The politics of conscience. T.H. Green and his age, 
Weidenfeld and Nicholson, Londen.  

Schoeman, H.S.B., 1944, ‘‘n Kritiese beskouing van die kennisleer 
van die Engelse Nieu-Realisme’ DPhil-proefskrif, Universiteit 
van Pretoria, Pretoria.

Silber, J.R., 1985, ‘Introduction’, in R.S. Cohen, R.M. Martin & M. 
Westphal (reds.), Studies in the philosophy of J.N. Findlay, pp. 
vii-xv, SUNY Press, Albany. 

Smit, A.J. (red.), 1979, Die Agein Perenne. Studies in die pedagogiek 
en wysbegeerte,  Van Schaik, Pretoria.

Taylor, C., 1994, Multiculturalism. Examining the politics of recognition, 
Princeton University Press, Princeton. 

Vol. 65    No. 1     Page 7 of 7 7


