Original Research H

DIE MENS AS DEELNAME AAN “N ‘GESKONDE EN BESETE WERELD” : C.K.

Author:
Pieter Duvenage'

Affiliation:
'Departement Filosofie,
Monash, Suid-Afrika

Correspondence to:
Pieter Duvenage

e-mail:
pieter.puvenage@arts.
monash.edu

Postal address:
Privaat Sak X60,
Roodepoort 1725

Keywords:
fenomenologie; denke;
filosofiese benaderings;
hermeneutiek; soeke na
waarheid

Dates:

Received: 19 Aug. 2008
Accepted: 15 Apr. 2009
Published: 13 Aug. 2009

How to cite this article:
Duvenage, P.,, 2009, ‘Die
mens as deelname aan

‘n “geskonde en besete
weéreld”: C.K. Oberholzer,
fenomenologie en
Pretoria’, HTS Teologiese
Studies/Theological Studies
65(1), Art. #188, 7 pages.
DOI: 10.4102/hts.v65i1.188

This article is available
at:
http://www.hts.org.za

©2009. The Authors.
Licensee: OpenJournals
Publishing. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

OBERHOLZER, FENOMENOLOGIE EN PRETORIA

ABSTRACT

Human participation in a scarred and frenzied world: C.K. Oberholzer, phenomenology and
Pretoria

This article focuses on the living presence of phenomenology as an intellectual tradition at the
University of Pretoria, and more specifically the role of C.K. Oberholzer (1904-1983) in creating
a space for such reflection. The article consists of four (interrelated) parts: the founding years of
philosophy at the University of Pretoria against the colonial backdrop of the British Empire, and the
rise of Oberholzer under different circumstances in the 1930s; a succinct definition and description
of phenomenology in four chronological waves of influence over the last century; the specific way
in which Oberholzer interpreted and appropriated phenomenology in the Pretoria context; and
finally, the political implications of Oberholzer’s phenomenology and philosophical anthropology
in the apartheid years, the present as well as the future.

INLEIDING

Denke is ondenkbaar sonder konteks. Dit impliseer dat betoé en redes in ‘n hedewerklikheid of
hedepraktyk altyd met die geskiedenis verband hou. Anders gestel: Denke in die hede het n
verantwoordelikheid teenoor die verlede ten einde ‘n toekoms te kan hé. Denke is ook dank of
dankbaarheid. Die filosofiese denke aan die Universiteit van Pretoria is in hierdie opsig geen uitsondering
nie. Oor die afgelope honderd jaar het verskillende filosofiese benaderings hier tot uiting gekom. Met
verloop van tyd het daar 'n wisselwerking tussen filosofiese en teoretiese tradisies aan die een kant, en
die toepassing van hierdie tradisies deur verskillende generasies denkers aan die ander kant ontstaan.
Veral een filosofiese tradisie, naamlik die fenomenologie (en opvolgertradisies soos die eksistensialisme,
wysgerige antropologie, hermeneutiek, kritiese teorie en dekonstruksie), het danksy die onvermoeide
bydrae van C.K. Oberholzer aan die Universiteit van Pretoria ‘n groot invloedsfeer opgebou. Teen
hierdie agtergrond is die bedoeling hier om oor die spore, impak en afloop van die fenomenologiese
tradisie in Pretoriase verband te besin. Waarom het verskeie generasies filosowe gereken dat hierdie
benadering juis in hulle verwysingswéreld toepaslik is? Waarom hetjuis ‘n fenomenologies-kontinentale
benadering, en nie byvoorbeeld die analitiese benadering nie, so ‘n vrugbare filosofiese kweekplek in
Pretoria gevind? Om bostaande vrae te beantwoord, word hierdie bydrae in vier (interafthanklike)
gedeeltes uiteengesit, naamlik (1) die ontstaan van Filosofie in Pretoria, en die opgang van Oberholzer;
(2) 'nbondige bespreking van die belangrikste aspekte van fenomenologie; (3) die bepaalde wyse waarop
Oberholzer hom die fenomenologie in Pretoriase verband toeéien; en (4) die politieke implikasies van
Oberholzer se bydrae vir vandag én die toekoms.

DIE ONTSTAAN VAN FILOSOFIE IN PRETORIA, EN DIE OPGANG VAN
OBERHOLZER

Die Pretoriase tak van die Transvaalse Universiteitskollege het in 1908 teen die agtergrond van Britse
imperialisme beslag gekry (en in 1932 tot die ontstaan van die Universiteit van Pretoria aanleiding
gegee). Een van die hoofkwessies hier is hoe Britse koloniale akademiese institusionalisering, en meer
bepaald die ontstaan van Filosofie as uitdrukking van die Britse wéreld, plaasgevind het. Wat gebeur
met denke in ‘n koloniale of postkoloniale bedeling waar dit van een stel materiéle en simboliese faktore
na ‘'n ander stel beweeg of emigreer (Du Toit 1991:6)?

Teen hierdie agtergrond is dit interessant dat die eerste filosowe wat by kolleges of universiteite in
Kaapstad, Stellenbosch, Pretoria en Johannesburg poste gekry het feitlik deur die bank Britse idealiste
was. ‘n Uitstaande voorbeeld hier is R.F.A. Hoernlé wat tussen 1908 en 1911 professor in Filosofie aan
die South African College (Kaapstad) was, en later professor in Filosofie aan die Universiteit van die
Witwatersrand (1923-1943) (Nash 1985). Op Stellenbosch was Thomas Walker (1874-1916) en in Pretoria
W.A. Macfadyen (1912-1924) die eerste professore in Filosofie. Hulle was, soos Hoernlé, produkte van
Oxford- oftewel Britse idealisme. Hierdie 19e-eeuse intellektuele tradisie word gewoonlik met denkers
soos F.H. Bradley, Bernard Bosanquet en T.H. Green verbind (Richter 1964). In baie opsigte staan
hierdie denkbeweging haaks op die gewone empiriese, naturalistiese en nugter benadering van die
Britse filosofie. Hoekom dan hierdie idealistiese denkbeweging in die 19e eeu, wat sterk deur die Duitse
denker Hegel beinvloed is, en hoe hou dit met kolonialisme verband? Een moontlike verklaring is dat
Hegel se dialektiese opvatting van die geskiedenis vooruitgang veronderstel; dat alles uiteindelik tot die
hoogste goed, die Absolute Gees, lei. Dit beteken dat die Britte deur hulle imperium die taak gehad het
om ander individue en volke tot dié Absolute Gees te lei. Dié Hegel-vertolking werk dus groter begrip
van kolonialisme en imperialisme in die hand. (Aan die ander kant is dit natuurlik eensydig, aangesien
ander aspekte, soos die meester/slaaf-verhouding en besinning oor die moderne staat, agterweé gelaat
word.) Behalwe die Britse idealisme, was daar egter ook twee ander invloedryke filosofiese strominge
in die 19e-eeuse Brittanje wat nader aan die Britse empiriese ingesteldheid staan, naamlik utilitarisme,
en die evolusieleer van Darwin en Spencer (Metz 1938; Schoeman 1944).

Die ontstaan van Filosofie by die voorloper van die Universiteit van Pretoria het egter in die gees van
Britse idealisme plaasgevind. Hoewel A.C. Paterson, die professor in Hebreeus en Latyn, J.H. Hertz,

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol.65 No.1 Page1of7

88L# SOV

HTS n



u Original Research

Article #188
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Duvenage

en die historikus Leo Fouche tussen 1908 en 1911 Filosofie
behartig het, is die Departement inderwaarheid deur die Skot en
Britse idealis W.A. Macfadyen gevestig. Macfadyen is in 1912 as
professor in Filosofie en Politieke Wetenskap aangestel, en het
dié pos tot en met sy afsterwe in 1924 beklee.! Buiten Filosofie
(wat Logika, Metafisika en Etiek ingesluit het) en Politieke
Wetenskap, het hy ook in Sielkunde, Ekonomie, Biologie,
Stadsbeplanning, Musiek en Eugenetika klas gegee.

Volgens die bekende filosoof ].N. Findlay, wat tussen 1919 en
1924 onder Macfadyen gestudeer het, het hy sy studente in die
algemeen aan enigiets van Thales tot Aristoteles, en Descartes
tot Kant bekend gestel. In Politieke Filosofie is figure van Hobbes
tot T.H. Green bestudeer, en in Logika die werke van Aristoteles,
Bacon, ].S. Mill en Bernard Bosanquet. Wat die Sielkunde betref,
het studiemateriaal William James, E.B. Titchener en William
McDougall ingesluit. Macfadyen het voorts ‘n belangstelling
in die realisme van H.A. Alexander gehad. Hieruit blyk dat
Macfadyen in die algemene dampkring van die Britse idealisme
gewerk het, maar dat hy ook reeds sekere aspekte van die
empiries-analitiese reaksie teenoor die idealisme begin toon het
(Silber 1985).

In 1925 het T.J. (Tommie) Hugo by Macfadyen as hoof van die
Departement Filosofie oorgeneem. Hugo se leerskool was nie die
Britse idealisme nie, maar sy Nederlandse leermeester, Gerardus
Heymans, se psigiese monisme ('n soort neo-Kantiaanse
analities-empiriese filosofie). Hy het ook baie nou by die
Afrikaner se kultuurpolitiek ingeskakel as lid van die Federasie
van Afrikaanse Kultuurvereniginge (FAK) se hoofbestuur vanaf
1929.2 Hoewel Hugo se Afrikaneropvolgers — C.H. Rautenbach
(1902-1988), C.K. Oberholzer (1904-1983) en P.S. Dreyer (1921-
1999) — elkeen uit eie reg studiemateriaal is, val die klem hier op
Oberholzer (Dreyer 1989:335-339).

Carel Krugel (C.K.) Oberholzer is op 17 Desember 1904 in die
distrik Potchefstroom gebore, en het na sy matrikulasie aan die
Hoér Volkskool Potchefstroom in 1923 hom as onderwyser aan
die Potchefstroomse Onderwyskollege bekwaam. Hierna het
hy by verskeie Transvaalse skole onderwys gegee, en ook sy
meestersgraad (Oberholzer 1933) en doktorsgraad (Oberholzer
1936) onder leiding van Tommie Hugo behaal. Die onderwerp
van sy doktorstesis, ‘n Kennisteoretiese Besinning oor die
Natuurwetenskaplike Denke, weerspieél Hugo se empiries-gerigte
neo-Kantianisme.> Kort hierna, gedurende die laat 1930’s en
vroeé 1940’s, vind daar egter 'n kentering in Oberholzer se lewe
en denke plaas. In hierdie tyd, as dosent by die Normaalkollege
in Pretoria, het sy denke in die rigting van die fenomenologie,
eksistensiefilosofie en wysgerige antropologie geswaai. (Dit was
ook die geval as professor in die Filosofie en Opvoedkunde aan
die Universiteit van Pretoria vanaf 1948 tot 1969.) In dié opsig is
hy een van die belangrikste grondléers van fenomenologie

(en opvolgerdenkrigtings) in Suid-Afrika.*

1.Macfadyen (1865-1924) is in Manchester gebore, het aan Oxford (Brasenose
College) gestudeer, en sy BA (Klassieke studies en Filosofie) (1889) en 'n MAbehaal.
Om gesondheidsredes kom hy in die vroeé 1890’s na die Kaap, en gee uiteindelik
klas in Engels en Logika aan die Staatsgimnasium in Pretoria (Bennett 1977). In dié¢
tyd verwerf hy die eerste LLD aan die Universiteit van die Kaap van Goeie Hoop in
1899. Na die Anglo-Boereoorlog, van 1905 tot 1909, was hy professor in die regte
Grahamstad, en Wiskundedosent in Bloemfontein, voordat hy na Pretoria is.

2.Hugo (1886-1963) het Opvoedkunde aan die Victoria Kollege (Stellenbosch) en
Grey Kollege (Bloemfontein) gestudeer, en sy BAin 1913 ontvang. Hy het vanaf 1914
aan die Universiteit Groningen (Nederland) in die Sielkunde en Filosofie gestudeer,
en sy doktorsgraad oor die karaktertipes van kinders onder Gerardus Heymans
(1857-1930) voltooi. In Suid-Afrika het hy ‘n ruk Sielkunde aan die Universiteit van
Kaapstad doseer, en in 1921 as senior lektor in Sielkunde en Filosofie na Pretoria
gekom (Hugo 1977). Vir sy proefskrif en ‘n meer nasionalisties-gerigte werk, sien
Hugo (1922; 1941).

3.0berholzer het ook doktorsgrade in die Sielkunde en Opvoedkunde behaal. Vir sy
meestersgraad en twee doktorsgrade in die Opvoedkunde, kyk Oberholzer 1937,
1942 en 1951.

4.Na sy aftrede was Oberholzer vanaf 1971 tot 1980 deeltyds verbonde aan die
Departement Fundamentele Pedagogiek aan die Universiteit van Suid-Afrika. In
1967 ontvang hy die Stalsprys vir Filosofie van die SA Akademie. Ongeveer 90
studente het hulle meesters- en doktorsgrade onder sy studieleiding ontvang.

n Mens kan bloot bespiegel oor wat Oberholzer tot die
fenomenologie laat draai het. Sy doktorsgraad onder leiding
van Hugo wek 'n baie onafgeronde en onbesielde indruk. Reeds
hier is daar tekens van kritiek op die natuurwetenskappe as die
uitsluitlike model vir kennisteorie. Sy kulturele agtergrond as
Afrikaner kon ook tot Oberholzer se keuse ten gunste van die
fenomenologie bygedra het. Volgens A.H. Murray (1947:173) het
Afrikaners se wéreldbeskouing immers altyd ‘n sterk metafisiese
dimensie gehad wat stellig ‘n bloot empiries-materiéle siening
bemoeilik het. Hieruit vloei die idee dat die mens nie bloot ‘n
biologies-materiéle wese is nie, maar ook ‘n geestelike wese met
waardes. Die politieke implikasie van hierdie opvatting van
die self kom verder neer op kritiek van die liberale atomistiese
individu. Dit kan ook wees dat Oberholzer se seun, wat in 1942
aan kinderpolio oorlede is, hom met die harde instrumentalisme
van die moderne mediese wetenskap in aanraking gebring het.
Die tema van die moderne geneeskunde sou hom sy lewe lank
besig hou. Al hierdie faktore kon dus tot Oberholzer se toeéiening
van die fenomenologie in die Afrikaanse en Suid-Afrikaanse
weéreld bygedra het.® Voordat die bepaalde wyse waarop hy
die fenomenologie sy eie gemaak het meer breedvoerig beskou
word, is 'n bondige uiteensetting van die fenomenologie egter
eers nodig.

‘N BONDIGE BESPREKING VAN DIE
BELANGRIKSTE ASPEKTE
VAN DIE FENOMENOLOGIE

Fenomenologie is ontleen aan die Griekse phainomai (‘ek
verskyn’; ‘ek vertoon my’), met ander woorde ‘die verskynsel
as blootlegging van ‘n visie’, sowel as legoo (‘ek spreek’; ‘ek
laat hoor”) (Oberholzer 1967:86). In die 18e eeu duik die begrip
weer in die Duitse idealisme by denkers soos Lambert, Kant,
Herder, Fichte en Hegel op (Moran 2000:6). So ondersoek Hegel
byvoorbeeld in sy Fenomenologie van die Gees fenomene wat
hulle in ons bewuste ervaring aanmeld. Dit is egter eers met
Edmund Husserl se Logische Untersuchungen (1900-1901) dat die
fenomenologiese beweging soos ons dit vandag ken werklik ‘n
aanvang neem. Hierdie aanvang is nou verweef met die gesegde
‘terug na die sake self” (zu den Sachen selbst). In dié proses is die
begrip ‘intensionaliteit’ belangrik.® Gadamer (1977:118) beskryf
dit soos volg:

... [h]e [Husserl] always asked how what is intended is revealed,
for which consciousness it is revealed, and in what form. Hence
from the very beginning he did not conceive of the situation in
terms of a subject existing for itself and choosing its objects.
Instead he studied the attitudes of consciousness correlated with
the phenomenal objects of intentionality — the ‘intentional acts’
as he called them. Now “intentionality” [Intentionalitit] does not
mean ‘an act of meaning’ [Meinen] in the sense of a subjective
operation.

(Gadamer 1977:118)

Aan die hand van hierdie aanhaling oor intensionaliteit is dit
moontlik om fenomenologie as ‘n radikale, antitradisionele
soeke na die waarheid van sake, met ander woorde praktyk
eerder as stelsel, te beskryf. In die vroegste fase van Husserl
se loopbaan gaan hy deskriptief te werk. Hier word fenomene
beskryf soos wat dit aan die bewussyn van die belewende
waarnemer verskyn. In die proses moet enige beperking van
die ervaring, soos godsdiens, kulturele praktyke of tradisies,
gewone gesonde verstand, en die wetenskap self, uitgeskakel
word. Die punt is dat ‘n verduideliking nie afgedwing kan
word voordat fenomene deur en deur begryp word nie. In dié

5.Vir Oberholzer se publikasies wat nie elders in hierdie artikel vermeld word nie, kyk
Oberholzer 1952; 1953; 1957a; 1957b; 1960; 1963; 1971; 1978; 1979 en 1980. Vir
drie werke wat aan Oberholzer se denke gewy is, sien die feesbundel van Dreyer
(1965), die kritiese studie van Malan (1971) en Smit se latere huldiging (1979).

6.Moran (2000:11) beklemtoon ook die belang van aanskouing (intuition) by die
vroeére Husserl. Dit word as ‘n soort geestelike verbintenis en wisselwerking tussen
die subjek en die objek van kennis beskou. Hiervolgens word elke kennispraktyk
deur ‘n oorspronklike, gegewe aanskouing (origindr gebende Anschauung) onder-
stut. Volgens hom (Moran 2000) beskou Heidegger gegewenheid (gegebenheit) as
die towerwoord van die fenomenologie.

Vol. 65 No. 1

Page 2 of 7

http://www.hts.org.za



Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wéreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

opsig is fenomenologie strydig met stagnante tradisies en die
oorheersing van eksterne metodes. As verwerping van enige
dogmatisme is dit ‘n ‘terugkeer na die dinge self’ — as’t ware
lewende kontak met die werklikheid. Sodoende word daar na
die bestaan van die lewende menslike subjek teruggekeer — die
konkrete, lewende en ryk menslike ervaring. ‘n Bloot empiriese
en psigologiese beskouing van die mens, en ‘n opvatting van
kennis as representasie (soos deur Locke aangevoer) word dus
verwerp (Moran 2000:4-5).

In die geskrifte na die Logische Untersuchungen beskou Husserl
daardie aspekte wat die strukture en inhoud van ons bewuste
ervarings ten diepste verwring (soos alledaagse ervaringe,
praktiese belange, volksveronderstellings en die wetenskaplike)
in ‘n al hoe meer negatiewe lig. In hierdie fase van sy loopbaan
beskou hy bogenoemde aspekte as ‘n verhindering van die
belewing van die suiwere ervaring soos wat dit aan ons
bewussyn verskyn. As teévoeter van sulke teoretiese beskouinge
van fenomene, stel Husserl dus ‘n aantal stappe voor wat hy die
fenomenologiese epoché (met ander woorde die opheffing van
die natuurlike wéreld en enige opvattings daaroor) doop (Moran
2000:11). Moran beskryf die latere Husserl se werk soos volg:

... [Iln his mature years, Husserl thought phenomenological
practice required a radical shift in viewpoint, a suspension
or bracketing of the everyday natural attitude and all “world-
positing” intentional acts which assume the existence of the
world, until the practitioner is led back into the domain of pure
transcendental subjectivity.

(Moran 2000:2)

Die vraag is egter wat Husserl se navolgers met hierdie wending
in sy loopbaan gemaak het. Vir baie het sy rekonstruksie
van transendentale subjektiwiteit in ‘n soort neo-Kantiaanse
idealisme teruggeval waarvan hy die fenomenologie juis wou
bevry. Met Emree (1998) as uitgangspunt kan die reaksie op
Husserl se fenomenologie in vier hoofgroepe verdeel word.”
Eerstens is daar die realistiese en konstitutiewe fenomenologie,
wat nog betreklik na aan Husserl se oorspronklike deskriptiewe
metode staan, waar daar na die universele kern van verskeie
sake, wat menslike handelinge, motiewe en die self insluit,
gesoek word. In die konstitutiewe fenomenologie val die
klem op die fenomenologiese metode — veral die metode van
transendentale fenomenologiese epoché en reduksie. Hiermee
sluit die konstitutiewe fenomenologie by die moderne tradisie
van Kant en die res van Husserl se werk aan.?

Tweedens is daar die eksistensiéle fenomenologie wat nou met
Martin Heidegger se Sein und Zeit (1927) saamhang. Hierdie
werk lewer meer grondliggende kritiek op Husserl, en stuur die
fenomenologie in 'n nuwe rigting.” Hier gaan dit oor drie dinge:
(a) Fenomenologie word hier saam met die historisiteit (historiese
getrouheid) of faktisiteit (gegewenheid) van die menslike of
die konkrete lewe in tyd beskou. Dit is dus strydig met die
beskrywing van die interne bewussyn van tyd. (b) Op sterkte
van Schleiermacher en die tradisie van teologiese hermeneutiek
beweer Heidegger dat alle beskrywing interpretasie behels.
Beskrywing is ‘n afgeleide vorm van interpretasie. Husserl
se projek van suiwere beskrywing word dus onmoontlik

7.Emree (1998) verdeel die reaksie op Husserl se fenomenologie in realistiese,
konstitutiewe, eksistensiéle en hermeneutiese fenomenologie. Daardeur laat hy
dekonstruksie agterweé.

8.Volgens Emree (1998) speel Adolf Reinach (regsfilosofie); Max Scheler (etiek,
waardeteorie, religie, filosofiese antropologie); Edith Stein (filosofie van
geesteswetenskappe en gender); en Roman Ingarden (estetika, agitektuur, musiek,
literatuur, en film) ‘n rol in realistiese fenomenologie. Hulle is deur Alexander Pfander,
Herbert Spiegelberg en tydgenote Karl Schumann en Barry Smith opgevolg.
Volgens Emree is die grondteks van konstitutiewe fenomenologie Husserl se /deen
zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie | van 1913.
In navolging van Husserl het Oskar Becker, Aron Gurwitsch en Elisabeth Stroker die
natuurwetenskappe uitgebou. Ander denkers in hierdie verband is Alfred Schutz,
J.N. Mohanty, Thomas M. Seebohm en Robert Sokolowski.

9.Die eerste bespreking van Heidegger se denke was in Japan (by Miki Kyoshi en
Kuki Shuzou) in die twintigerjare. Hierna volg Hannah Arendt. In Frankryk stel
die vroeé Levinas Husserl en Heidegger bekend. Vanaf die veertigerjare volg De
Beauvoir, Merleau-Ponty en Sartre in Levinas se voetspore. Volgens Emree (1998)
word eksistensiéle fenomenologie tans deur John Compton, Michel Henry, Maurice
Natanson en Bernhard Waldenfels beoefen.

indien dit nie binne ‘n radikaal-historiese hermeneutiek
beskou word nie. (c) Heidegger verwerp Husserl se konsep
van transendentale idealisme en eerste filosofie as egologie, en
voer daarenteen aan dat fenomenologie die wesensvraag vra. S6
word fenomenologie dan ontologie (Moran 2000:21-22).

Derdens is daar hermeneutiese fenomenologie wat Heidegger
se idee van die interpreterende aard van die mens se bestaan,
soos in Sein und Zeit (Heidegger 1927) vervat, verder voer.
Die eerste voorbeeld hiervan is Hans-Georg Gadamer se
fenomenologiese studie van Plato se etiek (Gadamer 1931) en sy
latere magistrale Wahrheit und Methode (Gadamer 1960)." Hoewel
die hermeneutiese fenomenologie by al die temas van die vorige
fases aansluit, beklemtoon dit deurgaans die hermeneutiek of die
metode van interpretasie. Filosofiese hermeneutiek sluit werk
oor die geskiedenis van die filosofie in, en het 'n beduidende
invloed op die geesteswetenskappe gehad.

Vierdens is daar die dekonstruksie van Derrida. Vanaf Derrida
se aankoms in Parys in 1949 tot en met sy werk in 1967, het hy
hom amper uitsluitlik op Husserl, Heidegger en Levinas toegelé.
Dit maak dus die grondslag van sy dekonstruktiewe projek uit.
Volgens Powell (2006:41) vat Derrida in sy eerste openbare
lesing in 1959, ‘Genesis and Structure’, Husserl soos volg oor sy
subjekgerigtheid aan:

This is achieved by reading the outline of the transcendental
subjectivity as a structure with a history. But a structure cannot
have an explicable history unless it changes beyond recognition at
each stage of its history, that is, its change cannot be explained.
This means that the structure must not be as structured as Husser!
thinks, but more fluid, more open, less exclusive, and less unjust
than it attempts to be. It is Derrida’s task always to paint the
totality and the imposing mastery of a system first, so that he then
can undo it.

(Powell 2006:41)

Voormelde vier reaksies (van realistiese fenomenologie tot
dekonstruksie) toon dat dit baie moeilik is om die fenomenologie
tot een aanvaarde metode of teoretiese benadering ten opsigte
van die bewussyn, kennis en die wéreld te verskraal."! Teen die
agtergrond van fenomenologie as uitgebreide en komplekse
tradisie kan die volgende opmerkings gemaak word."”” Daar
bestaan skerp verskille oor hoe Husserl se fenomenologiese
projek as transendentale subjektiwiteit (wat aspekte soos epoché
en reduksie insluit) hanteer moet word. Aan die ander kant staan
alle fenomenologies gemotiveerde denke op een of ander manier
krities teenoor die aanvaarding van omvattende spekulatiewe
denksisteme. Voorts staan dit krities teenoor naturalisme (of
objektivisme of positivisme) — 'n wéreldbeskouing wat sedert die
Renaissance uit die moderne natuurwetenskappe en tegnologie
stam. En by alle fenomenologies gemotiveerde denke word
navorsing en ondersoek boonop as ‘n ontmoeting (encounter)
beskryf — 'n ingesteldheid op objekte self namate dit teégekom
word (met ander woorde as wisselwerking en besinning).
Hoewel Oberholzer reeds 25 jaar oorlede is, is dit merkwaardig
hoeveel van hierdie aspekte deel uitmaak van sy denke in
Afrikaanse en Suid-Afrikaanse verband.

DIE BEPAALDE WYSE WAAROP
OBERHOLZER HOM DIE FENOMENOLOGIE
IN PRETORIASE VERBAND TOEEIEN

Soos vroeér genoem, het Oberholzer sy doktorsgraad in die

10.Volgens Emree (1998) sluit hermeneutiese fenomenoloeé Paul Ricoeur, Patrick
Heelan, Don lhde, Graeme Nicholson, Joseph J. Kockelmans, Calvin O. Schrag,
Gianni Vattimo en Carlo Sini in.

11.Dit dien ook vermeld te word dat die kritiese teorie van Horkheimer en Adorno
in hulle beoordeling van die fenomenologie in die twintigerjare in ‘n mate ook as
sesde reaksie daardeur beinvioed is.

12.Kyk Moran (2000:3): ‘... the philosophers who in some sense identified with the
practice of phenomenology are extraordinarily diverse in their interests, in their
interpretation of the central issues of phenomenology, in their application of what
they understood to be phenomenological method, and in their development of what
they took to be the phenomenological programme for the future of philosophy’.

13.Hierdie samevatting leun sterk op Emree 2008.

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 3 of 7

Original Research n

88Ll# SRV

HTS



u Original Research

Article #188
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Duvenage

Filosofie onder leiding van prof Tommie Hugo verwerf. In Hugo
se psigiese monisme wat hy op sy beurt by sy Nederlandse
leermeester, Gerardus Heymans, geérf het, geniet objektiwiteit
volgens die empiriese metode voorrang. Dit gaan dus in die
Filosofie oor die bewustheid van onmiddellike gegewens.
Op neo-Kantiaanse wyse kom Heymans se psigiese monisme
uiteindelik daarop neer dat die inhoud van alle verskynsels
(ook die fisiese) uiteindelik tot bewussynsverskynsels herlei kan
word (Instituut voor Nederlandse Geschiedenis 2008).

Soos ook reeds genoem, het daar na sy doktorsgraad ‘n besliste
kentering of wending in Oberholzer se denke gekom, en het hy
in plaas van ‘n objektiewe en empiriese filosofie eerder in die
rigting van die fenomenologie, eksistensialisme en wysgerige
antropologie geswaai. Die eerste akademiese aanduiding van
hierdie wending is 'n artikel oor die eksistensiefilosofie in die
Tydskrif vir Wetenskap en Kuns van 1949 waar Oberholzer aanvoer
dat ons tyd deur ‘ongeéwenaarde hoogspanninge op velerlei
gebied” gekenmerk word. Hierdie "hoogspanninge’, onsekerhede
en onrus bespeur hy op ekonomiese, tegniese, kulturele,
maatskaplike, staatkundige, opvoedkundige en godsdienstige
gebied, en beskryf dié stand van sake soos volg: ‘Wellig is daar
geen periode in die geskiedenis van die Weste waarin die mens
hom so ontuis en onveilig gevoel het as die teenswoordige nie.”
(Oberholzer1949:11) Later sou Oberholzer na aanleiding van
Huizinga selfs na ‘n ‘geskonde en besete wéreld’ verwys. Hy
bespreek dan ook hoe die eksistensiefilosofie ‘'n antwoord op
hierdie krisisbelaaide hede is:

Die naakte werklikheid in die eie bestaan word oopgevlek. Sodoende
word die mens na homself terugverwys. Die filosofie kry ‘n direk
persoonlike aanslag in die soektog na ‘n antwoord op vrae oor
die werklikhede van angs, skuld, kwaad en lyding, die eindigheid
en tydelikheid van die mens se bestaan, die konfrontasie met die
absurde en die dreigende andere, en die dood as grenssituasie. Dit
is die tematologie van die eksistensiefilosofie, ‘n filosofie wat in die
eie konkrete bestaan gewortel is.

(Oberholzer 1949:17)

In ‘nvolgende stap wys Oberholzer dan hoe hierdie omskrywing
van eksistensiefilosofie met die denke van sy hoofeksponente
(naamlik Kierkegaard, Jaspers, Heidegger en Sartre) saamhang,
en kom hy tot die volgende waarderende kritiek: (1) Ten spyte
van hulle verskille, gaan alle eksistensialiste van ‘n sogenaamde
eksistensiéle belewing uit. (2) Die bestaanswerklikheid, die
Existenz, is die gemeenskaplike hooftema. Die Existenz word
aktualisties, en nie staties nie, beskou, en val saam met die
tydelike. (3) Die eksistensiefilosofie is subjektivisties, en
ken skeppende vryheid aan die mens toe. (4) As wordende
werklikheid, is die mens in sy subjektiwiteit ten innigste met
die wéreld van ander verbind (Heidegger se Mitsein, Jaspers
se Kommunikation, en Marcel se Du). 5) Alle eksistensialiste is
uitgesproke antirasionalisties. Die tradisionele subjek-objek-
verhouding word verwerp. Ware kennis word nie deur die
verstand verkry nie, maar eerder deur ‘n belewing van die
werklikheid (Oberholzer 1949:25-26).

In sy latere werk, veral dié van die sestiger- en sewentigerjare,
word Oberholzer se eerste lesing van die eksistensiefilosofie
uit ‘n ander hoek beskou. Hier word daar voorkeur gegee aan
‘n eksistensieel-fenomenologiese en wysgerig-antropologiese
beskrywing van die werklikheid en die toepassing daarvan op
die geesteswetenskappe.

Vir Oberholzer is die fenomenologie (soos eksistensiefilosofie)
geen modegril nie. Hy beskou dit as ‘n kontemporére wysgerige
beweging met betrekking tot gebiede soos die geneeskunde,
psigiatrie, psigologie, sosiologie, taalfilosofie, godsdiensfilosofie,
natuurwetenskap en pedagogiek. As filosofie is dit nie bloot
‘n verset teen ander nie, maar ‘n aksentverskuiwing wat
wetenskapsbeoefening betref. Oor al die betekenisse wat aan
fenomenologie toegedig is, skryf Oberholzer (1967:85) ‘...
[s]oveel voorstanders soveel fenomenoloé’. Die verskillende
fenomenologiese perspektiewe is in hulle kritiek deur die bank
teen 'n bepaalde wetenskapsbeoefening en tegniek gekant,

naamlik reduksionisme of objektivisme. Dit is immers deur
die begrip ‘objektief” ‘... dat die fenomenologiese visie op die
mens die sterkste spreek’ (Oberholzer 1968a:103). Oberholzer
(1967:88-89) het dit nie soseer teen objektiwiteit as sulks nie,
want in 'n sekere sin het enige wetenskap die sedelike aanspraak
op ‘... belangelose, ... saaklike, onbevoordeelde en ... suiwere
ondersoek ..."” . (Daar is egter vir hom ‘n belangrike onderskeid
te tref tussen die metodiese aanspraak op objektiwiteit as n
sedelike aangeleentheid, en objektiwiteit as ‘n enigste aanspraak
van natuurwetenskapbeoefenaars.) Die probleem tree na vore
wanneer die sedelike aanspraak op objektiwiteit 'n ‘sciéntistiese
dubbelganger” kry. ‘Objektief dui dan op iets teenoor, los en
geskeie van die ondersoeker’ (Oberholzer 1968a:104).

Verder dra hierdie sciéntisties-objektivistiese wetenskaps-
benadering tot ‘n verwronge wysgerige antropologie by.
Volgens hierdie siening van die wetenskap, waarvan Descartes
die vader is, is die mens ‘n ’... biopsigiese reaksiemeganisme ...
deel van die natuurorde en lewe in ‘n teenoorwéreld waaruit
hy van prikkels voorsien word en waarop hy langs die weg van
kondisionering moet reageer.” Vir Oberholzer is die briljantheid
van Husserl dat hy hierdie sciéntisties-objektivistiese opvatting
van die wetenskap omkeer, en die wetenskaplike denke eerder
in ‘n anti-Cartesiaanse, antisciéntistiese, anti-objektivistiese en
antisubstansialistiese rigting stuur (Oberholzer 1968a:105). Dit
doen Husserl met diebekendstelling van die begrippe ‘bewussyn-
as-intensionaliteit’” en die ‘leefwéreld’ (waarmee daar reeds in
die vorige afdeling kennis gemaak is) (Oberholzer 1967:90). S6
beskryf Oberholzer (1966b:25-26) bewussyn-as-intensionaliteit:

.

. dit [is] van enige substansialistiese inslag ontdaan ...
die bewussyn is geen struktuur wat as substansiéle andersheid
teenoor ‘n klaargemaakte dingwereld staan nie; dit is struktuur in
funksie.” Soos Husserl sé: dit is "Aus-sich-gang’, ‘Her-vor-gang’,
uit-sigself-tree, dit is aanwesig-wees, betrokke-wees-by-en-met,
verwikkeld wees; dit is akt-ualiteit; ex-istere, uit-trede-uit, uit-
gestoot-wees, elders-wees. Daar-wees.

(Oberholzer (1966b:25-26)

Dan gee Oberholzer die beskrywing van bewussyn-as-
intensionaliteit ‘n onmiskenbaar eksistensieel-fenomenologiese
kleur met ‘n skuif in die rigting van Heidegger:

"... Die bewussyn as intensionaliteit en daarmee bereiker van die
wereld is daar-wees; die bewussyn is “Dasein” ... Die voorwaarde
vir alle intensionaliteit as synsbereiking is die eksistensie. Wat
meer is: intensie en eksistensie verg mekaar ... As intensionaliteit
is die mens die bevestiging van die wéreld, as eksistensialiteit is hy
die ontmoeting met die wéreld. Hieruit kan nou die fundamentele
gevolgtrekking gemaak word ... die mens is ontmoeting, hy is
recontre, encounter, Begegnung.”

(ibid 1966b:25-26)

Laasgenoemde punt van die mens as ontmoeting, betrokkenheid
en deelname is ook vir Oberholzer (1968a:105-106) die grondslag
van die wysgerige antropologie. Die mens vergestalt ontmoeting
of deelname aan die leefwéreld, wat soos volg beskryf word:

Met die ... geleefde eksistensie is ... [die mens] ... binne die gebied
van die leefwéreld as konkrete menslike werklikheid waar hy in die
menslike van sy menswees teenwoordig is, dus daardie werklikheid
waar die mens inderdaad is, soos hy is en waarmee hy gemoeid is
vanaf die moment van sy geboorte tot die stonde van sy sterwe ...
En deur hierdie wéreld in sy subjektiwiteit en subjek-bepaaldheid
... het hy [Husserl] die mens van sy objektiwisties-scientistiese
vernederdheid gered.

(Oberholzer 1968a:105-106)

Oberholzer beskou hierdie beskrywing van die leefwéreld
egter ook op 'n Heideggeriaanse (en selfs hermeneutiese) wyse,
want die leefwéreld is ‘n ‘gebeurenswerklikheid” wat enige
‘prosesmatigheid op biologiese grondslag’ vermy. Die menslike
werklikheid is Dasein, en daarom gaan dit in ... alle egte
menskundige denke om ‘n hermeneutika of begrypbaarmaking
van die Dasein as in-die-wéreld-wees’ (Oberholzer 1968a:106).
Die kenmerk van ‘in-die-wéreld-wees’ is dat die mens nie

Vol. 65 No. 1

Page 4 of 7

http://www.hts.org.za



Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wéreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

in ‘n kenverhouding met die fenomeen staan nie, maar in n
synsrelasie. Die fenomenologie het dus synsverbondenheid
as uitgangspunt wat telkens op ‘n bepaalde gebied van
aanwesigheid opduik - “... 'n teenwoordigwees-by, 'n gerig-
wees op en ‘n opestaan-vir bepaalde synsmomente’. Dit is n
“oergerelasioneerdheid van subjek en wéreld’. (Oberholzer
1967:87-88) .

Die vraag is nou hoe Oberholzer van hierdie eksistensieel-
fenomenologiese beskrywing van die werklikheid, na die
vakwetenskappe as deelhebbing in en deelname aan die syn
beweeg. Om hierdie vraag te beantwoord, het Oberholzer
hom veral op drie geesteswetenskappe toegespits, naamlik
Opvoedkunde, Sielkunde en Geneeskunde. In die geval van
die Opvoedkunde (Fundamentele Pedagogiek) het hy veral
drie belangrike tekste die lig laat sien: Inleiding in die Prinsipiéle
Opuvoeding (1954); Prolegomena van ‘n Prinsipicle Pedagogiek
(1968b); en Grondbeginsels van die Onderrig op Tersiére Viak (1977).
Hoe word opvoeding hier beskou? Dit gaan oor ‘n intensionele
ontvanklikheid vir die pedagogiese gebeure. Die pedagogiese
gebeure handel op sy beurthoofsaaklik oor die verhouding tussen
volwassene en kind. Dit gaan oor interpersoonlike gebeure met
‘n bepaalde struktuur. Die betrokkenes is gelykwaardig, albei
mense, maar ook ongelyk in die sin dat die volwassene leiding
en steun moet gee. Hierdie leiding en steun verteenwoordig
ook betrokkenheid by menswording as ‘wéreldstigtings-" en
‘wéreldbewoningsaangeleentheid’, sowel as ‘'n betrokkenheid
by en gemoeidheid in norme (Oberholzer 1967:92-94). Soos
reeds genoem, het Oberholzer ook sy filosofiese insigte op
ander gebiede in die geesteswetenskappe, byvoorbeeld die
Sielkunde, Geneeskunde en Opvoedkunde, toegepas. Dit is egter
interessant dat hy selde oor die politiek, kuns of die religieuse
geskryf het."* Die linguistiese wending het oénskynlik ook by
hom verbygegaan.

DIE POLITIEKE IMPLIKASIES VAN
OBERHOLZER SE BYDRAE VIR
VANDAG EN DIE TOEKOMS

Hoewel Oberholzer nie juis die politiek as sulks aangeroer het
nie, konsentreer dié bydrae ten slotte op die politieke implikasies
vansy denke. Wanneer hy hom van tyd tot tyd oor die geskiedenis
(van hoofsaaklik die Afrikaner) of die politiek uitgelaat het, was
dit meestal in die vorm van geleentheidstukke (soos byvoorbeeld
‘n Geloftedagtoespraak) of kleiner bydraes. In Oberholzer se
oeuvre soek 'n mens dus tevergeefs na ‘n sistematiese besinning
oor die samelewing of politiek (soos byvoorbeeld sy werk op
die gebied van Opvoedkunde, Sielkunde en Geneeskunde). Selfs
al kan ‘n mens aanvoer dat ook die Opvoedkunde, Sielkunde
en Geneeskunde in 'n sekere sin polities is, maak dit nog steeds
nie Oberholzer se werk politieke filosofie nie. Aan die ander
kant is daar egter ‘n bydrae waarin hy die Sosiologie bondig
bespreek, en daardeur die buitelyne van ‘n politieke opvatting
verskaf. In dié opsig kan sy gedagtes oor die Sosiologie as ‘n
soort protopolitieke filosofie beskou en vertolk word.

Soos met sy eksistensiefilosofie-artikel, voer hy aan dat
die Sosiologie, as jong wetenskap van die samelewing en
menskundige wetenskap, die produk is van een en ‘'n kwart
eeu se krisisbelaaide geskiedenis. In die proses het die mens se
weéreld wesenlik verander. Die norme wat as rig- en meetsnoere
vir menslike samesyn gedien (en moes gedien) het, is tot in hulle
fondamente geskud. Oberholzer (1966d:74, eie beklemtoning)
skryf: ‘Ons bevind ons onteenseglik in 'n periode van delirium,
‘n krisis van die sekerhede; ons lewe in ‘n geskonde en besete wéreld,
en ons weet dit.’

Om oor die samelewing en die politiek in so ‘n ‘geskonde

14.Vir die omvattendste dokument oor die toepaslikheid van Oberholzer se denke op
‘n veelheid van geesteswetenskappe, kyk Cronje, 1966. Hierin wys Oberholzer
(1966a; 1966b; 1966¢; 1966d en 1966e) saam met drie medewerkers, S.J. (Fanie)
Schoeman, P.S. (Piet) Dreyer en Roeline Oberholzer, op die implikasies van sy
denke vir die Teologie, Geneeskunde, die lewenswetenskappe (wat die Biologie
insluit), Psigologie, Sosiologie, Geskiedenis en Opvoedkunde.

en besete weéreld’ te besin, tref Oberholzer ‘n bekende
onderskeid. In die eerste plek is dit moontlik (en deesdae ook
die heersende kultuur) om die samelewing na die analogie van
die (anorganiese en biologiese) natuurwetenskappe te verklaar.
So ‘n natuurwetenskaplike opvatting kom in n positivistiese
wetenskapsideaal en -praktyk tot uiting, en word met denkers
soos Marx, Engels, Lamarck, Darwin, Freud, Spencer, James
en Dewey verbind. Volgens Oberholzer (1966d:74) dra dit tot
‘n ‘naturalisties-positivisties-utilisties-pragmatiese mensbeeld’
by. Hier is die verskynsel van medemenslike betrokkenheid
geen oerfenomeen nie; dit is ‘verskynsel as gewordenheid waar
hierdie gewordenheid op selfbehoud en soortbehoud ingestel is’
(Oberholzer 1966d:75-76).

‘Alles met betrekking tot menseverhoudinge is aan veranderinge
onderworpe, en namate verandering intree, moet menslike
samelewingsverbande van alle soorte hulle daarna skik. Daar is
niks blywends en vasstaande nie; namate tye en omstandighede
verander, verander die rig- en meetsnoere. Die oorsake vir
die veranderende omstandighede kan baie gekompliseerd en
uiteenlopend wees. Dit kan néii ook die geval wees: Menslike
samelewingsverbande en die ordening daarvan word aan die
sogenaamde ‘winde van verandering” onderwerp’.

(Oberholzer 1966d:76)

Hoe lyk Oberholzer se alternatiewe opvatting van die
samelewing en die politiek wat daaruit vloei? Die antwoord
op hierdie vraag moet weer in die eksistensiéle fenomenologie
gesoek word, waarin die begrippe ‘bewussyn-as-intensionaliteit’
en ‘leefwéreld” weer opduik. Hiervolgens ‘bereik’ of ‘benader’
die menslike bewussyn-as-intensionaliteit die wéreld. Dit is
moontlik omdat Dasein ook eksistensialisme is. ‘Hy is by en
met die ander, die dinge en God. Die ander, dinge en God het
naby gekom.” In hierdie opsig is die mens nie bloot iets met
eienskappe nie, maar ‘n inisiatief van verhoudinge in 'n wéreld
wat hy kies en waardeur hy gekies word.” Soos reeds genoem,
het Oberholzer die mens as dialoog, encounter, Begenung, recontre,
en engagement beskryf. In hierdie deelnemende ontologie staan
die mens in 'n wederkerige verhouding met sy /haar medemens,
dinge en die transendente (Oberholzer 1966d:79).

Die taak van die Sosiologie is dan om die deelnemende aard van
menslike verhoudinge in die leefwéreld te vertolk. Die sosioloog
beskryf dus

“... die totaal van menslike samelewingsverbande in al hulle
grandeur en misére ... Vroeér of later gaan dit oor ... ‘n soektog
na die dieptes waaruit die mens in gemeenskapsverband lewe,
dus ‘n ondersoek na die motiveringsbronne wat medemenslike
betrokkenheid dra en rig, wat saamgaan fundeer, en wat teengaan
en teenstaan onderlé’.

(Oberholzer 1966d:75)

Met hierdie opvatting van medemenslike betrokkenheid en
deelname as oerverskynsel in die leefwéreld, kan Oberholzer
uit ‘n politieke hoek nie anders as om ‘n atomistiese opvatting
van die individu te verwerp nie. Hiervolgens is die mens nie
‘n afgesonderde individu nie. “Wie mens sé, sé onmiddellik
weéreld-en-medemenslike-betrokkenheid, nie ‘n betrokkenheid
van faktiese aard nie, maar as personaal-eksistensiéle.” Die
samelewing is dusnie die somtotaal van geatomiseerde individue
nie, maar ‘... gemeenskap as medegangers en gehoorsames
aan die gesag van norme. Waar dieselfde norme gehoorsaam
word, kry ons ‘n gemeenskap as kultuur- en lotsgemeenskap’
(Oberholzer 1966d:79). Met hierdie opvatting van ‘gemeenskap
as kultuur- en lotsgemeenskap’ neem Oberholzer in die hede
eerder ‘'n kommunitére as liberale standpunt oor die politiek
in. Met ander woorde, die mens in ‘n politieke sin kan nie los
van sy kultuur en gemeenskap beskou word nie — 'n standpunt
wat veral Charles Taylor (1994) in hedendaagse Filosofie huldig.
Op tipies kommunitére wyse sien Oberholzer (1966d:76) die
mens se ‘gedyende eksistensie-in-koéksistensie’ as neerlegging
by ‘n gemeenskaplik gehuldigde en aanvaarde rangorde van
waardevoorkeure wat nie langs ‘'n eksperimentele weg bepaal
word nie. Hierdie rangorde van waardevoorkeure is ook ‘...

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 5 of 7

Original Research n

88Ll# SRV

HTS H



u Original Research

Article #188
HTS Teologiese Studies/Theological Studies

n HTS

Duvenage

ontologies-tydloos veranker omin die historiese verloop konkrete
vergestaltinge aan te neem’. Dié konkrete vergestaltinge, wat
ook instellings genoem sou kon word, is kultuurgoed wat om
‘groeiende vergestalting vra’. ‘Die waardevolle wat eenmaal
was en in die lig waarvan menslike verhoudinge in die verlede
gedyende vergestalting geniet het, word rig- en meetsnoere vir
die hede as antwoorde aan die toekoms’. (Oberholzer 1966d:77)

In aansluiting by die kommunitére siening van die belang van
kultuur en gemeenskap vir die mens as sosiale en politieke
wese (‘n grondliggende Aristoteliese insig), beskryf Oberholzer
(1966d:78) die diepste hunkering by die mens as die ‘hunkering
na medemenslikheid’. In dié opsig word die medeganger as
lotsgenoot en -verbondene belangrik. Dit bring Oberholzer by
die volgende raaiselagtige formulering:

Lotsverbondenheid as lotsvoorreg oorkoepel by gevolg geloofs- en
kultuurverbondenheid en daarmee ook taal- en kleurverbondenheid.
Dit beteken allermins dat hiermee ‘n lansie ten opsigte van
rasseskeiding gebreek word. Dit is verre daarvandaan. Trouens:
die essensie van lotsverbondenheid as lotsbevoorregting impliseer
onverbiddelik die oproep tot die aanvaarding van persoonlike
verantwoordelikheid, en die gedissiplineerde beoefening van die
vryheid. Dit het met integrasie op watter vlak ook totaal niks
te make nie. As mense is ons mekaar se gelykwaardige, maar
allermins mekaar se gelyke.

(Oberholzer 1966d:78)

Ongelukkig word Oberholzer se standpunt, wat van politieke
implikasies wemel, nie verder hier uitgespel nie. Hoe moet dié
uitlating vertolk word, ook in die apartheidsbedeling van 1966 toe
dit neergepen is? Daar word aangevoer dat lotsverbondenheid
geloofs-, kultuur-, taal- en kleurverbondenheid oorkoepel.
Lotsverbondenheid sluit dus al hierdie ander verbondenhede
in, maar dan word daar uitdruklik gesé dat dit nié ‘n lansie vir
rasseskeiding breek nie. Enkele sinne later is dit egter ook nie
‘n betoog om integrasie nie. Oberholzer gaan dan in dieselfde
trant voort: “As mense is ons mekaar se gelykwaardige, maar
allermins mekaar se gelyke.” Elders stel hy (1966d:80) dit
soos volg: ‘Gelykwaardig voor God is ons egter nie gelyk nie,
eenvoudig omdat ons nooit ons verantwoordelikheid waartoe
dit ons oproep, op dieselfde wyse kan beoefen nie.” Dit wil dus
voorkom of Oberholzer hier die mens se lotsverbondenheid, sy
ontologie van menslike deelname, as belangriker as iets soos
ras beskou. Natuurlik was Oberholzer ‘n ondersteuner van
apartheid toe hierdie paragraaf geskryf is, maar by hom was dit
inderdaad nie deur ‘n rasse-essensialisme of rassisme aangevuur
nie. Aan die ander kant kan Oberholzer se uitlating ook beskou
word as die verwoording van ‘n mate van ongemaklikheid wat
hy ervaar het om die eksistensiéle fenomenologie in die Suid-
Afrikaanse maatskaplike konteks tuis te bring.

LITERATUURVERWYSINGS

Bennett, CM.A., 1977, sv. W.A. Macfadyen, SA Biografiese
woordeboek, Deel 111, RGN en Tafelberg, Kaapstad.

Cronje, G. (red.), 1966, Die Wysgerige antropologie en die
menswetenskappe, Van Schaik, Pretoria.

Dreyer, PS. (e.a.), 1965, Homo viator, HAUM, Kaapstad.

Dreyer, P.S., 1989, ‘Die wysgerige agtergrond van die hervormde
teologiese opleiding aan die Universiteit van Pretoria’, HTS
Teologiese Studies/Theological Studies 45(2), 335-349.

Du Toit, A., 1991, ‘The problem of intellectual history in (post)
colonial societies: The case of South Africa’, Politikon 18(2),
5-25.

Emree, L., 1998, sv. Phenomenological movement, Routledge
encyclopedia, C. Craig (red.) [Intyds], besigtig 2 Junie 2008,
by http://www.rep.routledge.com/article/dd075SECT1.

Emree, L., 2008, What is phenomenology? [Intyds], besigtig 6
Februarie 2008, by http://www.phenomenologycenter.org/
phenom.htm.

Gadamer, H-G., 1977, Philosophical hermeneutics, UCP, Berkeley.

Gadamer, H-G., 1960, Wahrheit und Methode, Ttibingen, M&hr.

Heidegger, M., 1927, Sein und Zeit [Being and Time], Ttibingen,
Deel 111, RGN en Tafelberg, Kaapstad.

Hugo, M., 1977, sv. TJ. Hugo, Suid-Afrikaanse biografiese
woordeboek, Deel TI1.

Hugo, TJ., 1922, Karakterstudie en opvoeding, Van Schaik,
Pretoria.

Hugo, TJ., 1941, Die Afrikaanse Universiteit en sy taak in die
Volkslewe, Nasionale Pers, Bloemfontein.

Instituut voor Nederlandse Geschiedenis, 2008, Heijmans,
Gerardus (1857-1930) [Intyds], besigtig 29 Mei 2009, by http://
www.inghist.nl/Onderzoek/Projecten/BWN/lemmata/
bwn2/heijmans.

Malan, J.H., 1971, Die wysgerig-antropologiese grondslag van die
opvoedkundige teorie by C.K. Oberholzer, Suid-Afrikaanse
Calvinistiese Uitgewersmaatskappy, Bloemfontein.

Metz, R., 1938, A hundred years of British philosophy, Allen and
Unwin, Londen.

Moran, D., 2000, Introduction to phenomenology, Routledge,
Londen.

Murray, A.H., 1947, ‘Die Afrikaner se wysgerige denke’, in C.M.
van den Heever en P. de V. Pienaar (reds.), Kultuurgeskiedenis
van die Afrikaner, Deel I, Nasionale Pers, Kaapstad.

Nash, A., 1985, ‘Colonialism and philosophy. R. F. Alfred Hoernlé
in South Africa, 1908-11, MA-proefskrif, Universiteit van
Stellenbosch, Stellenbosch.

Oberholzer, CK., 1933, “n Kritiese uiteensetting van die
psigiesemonisme van Gerardus Heymans’, MA-proefskrif,
Universiteit van Pretoria , Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1936, “n Kennisteoretiese besinning oor die
natuurwetenskaplike denke’, DPhil-proefskrifs, Universiteit
van Pretoria, Pretoria.

Oberholzer, C.K., 1937, ‘Die karakterpedagogiek van Friedrich
Wilhelm Foerster’, MEd-proefskrif, Universiteit van Pretoria,
Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1942., ‘Die vryheidsgedagte in die moderne
opvoeding’, DEd-proefskrif, Universiteit van Pretoria,
Pretoria.

Oberholzer, CXK., 1949, Oriénterende inleiding in die
eksistensiefilosofie, Tydskrif vir Wetenskap en Kuns 9, 11-28.

Oberholzer, C.K,, 1951, ‘Proewe van ‘n pedagogiese tipologie’
DEd-proefskrif, Potchefstroomse Universiteit vir Christelike
Hoér Onderwys, Potchefstroom.

Oberholzer, C.XK., 1952, Die
Staatsdrukker, Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1953, ‘Die eksistensiefilosofie van Karl Jaspers’,
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 9(1), n.p.

Oberholzer, C K., 1954, Inleiding in die prinsipiéle opvoedkunde, ] J.
Moreau, Pretoria/Brugge.

Oberholzer, C.K., 1957a, Ons en ons kinders, Van Schaik,
Pretoria.

Oberholzer, CK., 1957b, ‘Moderne persoonsvisies, HTS
Teologiese Studies/Theological Studies 13(1), 45-81.

Oberholzer, C K., 1960, ‘Menswees as dialoog in liggaamlikheid’,
in Festschrift H.]. de Vleeschauwer, pp. 173-179, Universiteit
van Suid-Afrika, Pretoria.

Oberholzer, C K., 1963, 'Die aandeel van opvoeding en onderwys
in die westerse kultuurwaardes’, in G. Cronje (red.), Die
Westerse Kultuur in Suid-Afrika, Van Schaik, Pretoria.

Oberholzer, C.K.,, 1966a, ‘Oriénterende inleiding’, in G. Cronje
(red.), Wysgerige Antropologie en die Menswetenskappe, pp.
73-92, Van Schaik, Pretoria.

Oberholzer, C K., 1966b, ‘Hedendaagse wysgerig-antropologiese
konsepsies’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en die
Menswetenskappe, pp. 24-32, Van Schaik, Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1966¢, ‘Die wysgerige antropologie en die
geneeskunde’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en
die Menswetenskappe, pp. 45-54, Van Schaik, Pretoria.

Oberholzer, C.K.,, 1966d, ‘Die wysgerige antropologie, die
psigologie en die sosiologie’, in G. Cronje (red.), Wysgerige
Antropologie en die Menswetenskappe, pp. 64-80, Van Schaik,
Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1966e, ‘Die wysgerige antropologie en die
pedagogiek’, in G. Cronje (red.), Wysgerige Antropologie en die
Menswetenskappe, pp. 92-101, Van Schaik, Pretoria.

Pretoriase  Normaalkollege,

Vol. 65 No. 1

Page 6 of 7

http://www.hts.org.za



Die mens as deelname aan ‘n ‘geskonde en besete wéreld’ : C.K. Oberholzer, fenomenologie en Pretoria

Oberholzer, C.K.,, 1967, ‘Die betekenis van die Fenomenologie
vir die Pedagogiese denke’, SA Tydskrif vir Pedagogiek 1(1),
85-97.

Oberholzer, C.K., 1968a, ‘Die fenomenologiese visie van die
mens — Enkele oriénterende opmerkings’, Psychologica
Africana 13(2/3), 103-111.

Oberholzer, C.K.,1968b, Prolegomena van ‘n prinsipiéle pedagogicek,
HAUM, Kaapstad.

Oberholzer, C. K., 1971, Die hunkering by die mens, Afskeids—
voorlesing, 21 September, Universiteit van Pretoria,
Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1977, Grondbeginsels van die onderrig op tersiére
vlak, Universiteit van Suid-Afrika, Pretoria.

Oberholzer, C.K,, 1978, ‘Die ewige terugkeer van die wysgerig-
antropologiese vraagstelling, HTS Teologiese Studies/
Theological Studies 34(3), n.p.

Oberholzer, C.K., 1979, Hunkering en wetenskap en die bedreiging
van die Paedagogica Perennis, Universiteit van Port Elizabeth-
publikasiereeks, Port Elizabeth.

Oberholzer, C. K., 1980, ‘Die ontwaardiging van die menswaa—
rdigheid’, in C.K. Oberholzer, e.a. (reds.), Referate gelewer
tydens die Jubileumjaar-viering van Prof. P.S. Dreyer, n.p.,
Universiteit van Pretoria, Pretoria.

Powell, ], 2006, Jacques Derrida. A biography, Continuum,
Londen.

Richter, M., 1964, The politics of conscience. T.H. Green and his age,
Weidenfeld and Nicholson, Londen.

Schoeman, H.S.B., 1944, “n Kritiese beskouing van die kennisleer
van die Engelse Nieu-Realisme” DPhil-proefskrif, Universiteit
van Pretoria, Pretoria.

Silber, J.R., 1985, ‘Introduction’, in R.S. Cohen, R.M. Martin & M.
Westphal (reds.), Studies in the philosophy of ].N. Findlay, pp.
vii-xv, SUNY Press, Albany.

Smit, A.J. (red.), 1979, Die Agein Perenne. Studies in die pedagogick
en wysbegeerte, Van Schaik, Pretoria.

Taylor, C., 1994, Multiculturalism. Examining the politics of recognition,
Princeton University Press, Princeton.

selpnjg [e0160j08Y | /saIpN}S 858160081 S1H

http://www.hts.org.za

Vol. 65 No. 1

Page 7 of 7

7

Original Research u

88Ll# SOV



