Boekbesprekings / Book Reviews

klem wat bestuur ontvang naas pastoraat en opsig. In die model wat die skrywer ten slotte
aanbied word juis laasgenoemde as kritiek aangedui en voorgestel dat één
kerkraadsvergadering behou word wat handel oor die herderlike taak van die gemeente
waarin pastoraat en bestuur gesamentlik ter sprake kom. Dit word ook gestel dat die amp van
diaken 'n ander amp is en dus apart in ’'n diakensvergadering byeen moet kom. Daarnaas kan
ook bepaalde gemeentelike taakvelde bestaan wat deur kommissies en werkgroepe beset
word vir die uitvoer van vasgestelde beleid.

Bogenoemde publikasie is bruikbare leesstof wat die amp omlyn teen die agtergrond
van die Bybelse en historiese ontwikkeling van die amp. Die positiewe waarde van die
publikasie is die beklemtoning dat die amp ’n dienswerk is en wesenlik is teenoor bestuur wat
hedendaags ook belangrik geag word. Dit is debatteerbaar of die oplossing gesoek moet
word in radikaal nuwe strukture eerder as om te aanvaar dat ampsdraers steeds geroepe
diensknegte is wat in diens van die Heer van die kerk hul dienswerk uitvoer.

Rottloff, A 2007 — “Stérker als Mdnner und tapferer als Ritter”: Pilgerinnen in
Spétantike und Mittelalter

der Verlag: Ph. von Zabern: Kulturgeschichte der antiken Welt 115, 155 S. gebunden ISBN
978-3-8053-3766-3, 25 €

der Rezensent: Prof Dr C Stenschke (Missionshaus Bibelschule Wiedenest — Germany
and Professor extraordinarius, University of South Africa)

In der gegenwartigen (Neu)Entdeckung der Spiritualitdt bekommt auch die Idee des Pilgerns
wieder Aufwind. Die neuen Titel zu Erfahrungen mit dem Pilgern sind kaum noch zu
Ubersehen. Dabei sind manche Berichte, z. B. lber Pilgerschaften auf dem St. Jakobsweg,
an Trivialitédt und Banalitdt kaum zu Uberbieten. In dieser Flut von Literatur ist eine solide
recherchierte, zugleich verstandlich und interessant geschriebene sowie reich bebilderte
historische Studie zu einem Aspekt spatantiken und mittelalterlichen Pilgerwesens eine
Wohltat. Der vorliegende Band der Archdologin und Historikerin Andrea Rottloff schildert
ausgehend von den Voraussetzungen und Zielen des Pilgerwesens, "das Schicksal von
Frauen, die die historische Uberlieferung, die archaologischen und kunsthistorischen
Monumente aus dem Schatten ihrer mannlichen Begleiter hervortreten lieBen". Leitende
Fragen sind dabei: "Waren Frauen nur die Begleitung des Mannes oder konnten sie
selbstandig auf Pilgerschaft gehen? Was unterschied Pilgerinnen von den Kreuzfahrerinnen?"
(Schutzumschlag).

Rottloff beginnt mit einem allgemeinen, einfihrenden Teil, der auf gute Weise den
ganzen Komplex des Pilgerns erschliet, um auf diesem Hintergrund speziell die pilgernden
Frauen der Spéatantike und des Mittelalters zu untersuchen. Nach der Einleitung (u. a.
Entstehung der Wallfahrtsorte, Bedeutung von Reliquien in diesem Prozess) fragt Rottloff
nach den verschiedenen Motiven fiir Pilgerfahrten ("Homo viator oder warum Menschen
pilgern”, 11-31). Zu den Motiven gehérten Wunder, Heilungen, BuBen und die Aussicht auf
Ablass. Freilich gab es auch durchweg Widerstand und Kritik am Pilgerwesen (28-31, mit
Texten von Hieronymus, Thomas von Kempen, Evagrius Ponticus, Martin Luther, Gregor von
Nyssa und Bonifatius).

Dann beschreibt Rottloff die logistischen Anforderungen in der Vorbereitung und
Durchfuhrung einer Pilgerfahrt im ausgewahlten Zeitraum (33-57, Aussendung in der Heimat,
Reisen in Gruppen, Pilgertracht, die PilgerstraBBen, Landkarten und Pilgerfihrer,

HTS 64(3) 2008 1569



Boekbesprekings / Book Reviews

Verkehrsmittel zu Land und die Reise per Schiff, Unterkiinfte und Verpflegung ferner die
Gefahren auf der Pilgerschaft) sowie die wichtigsten Pilgerziele (57-81, Entstehung,
Namenszuweisung, wichtige Frauenwallfahrtsorte, Jerusalem als Nabel der Welt, Rom als
das Hauptpilgerziel im Westen sowie Santiago de Compostela — "Uber den Sternenweg zum
Heil"). Dieser Teil ist eine hervorragende Zusammenfassung des spéatantiken und
mittelalterlichen Pilgerwesens. Dabei sind die Besonderheiten fiir Pilgerinnen durchweg im
Blick.

Unter der Uberschrift "Getrieben von Evas Siinde — pilgernde Frauen" gibt Rottloff im
zweiten Teil des Bandes einen Uberblick (iber 24 bekannte (Fern-)Pilgerinnen. Durch die
gelungenen Einzeldarstellungen auf dem Hintergrund des ersten Teils erhalten die pilgernden
Frauen dadurch "Gesichter". Nach einfiihrenden Uberlegungen zu Frauen als Pilgerinnen und
deren Wahrnehmung der damit verbundenen Herausforderungen sowie zum Frauenbild des
Mittelalters (87-93) geht es zunachst um die Anfange in spatantiker Zeit (4.-6. Jh.): die
Kaisermutter Helena — von der politischen Pilgerin zur legendaren Finderin des Wahren
Kreuzes (Jerusalem, etwa 327 n. Chr.), Egeria (Sinai, Heiliges Land, Kleinasien, 383/84 n.
Chr.), Paula und ihre Tochter Eustochium (Heiliges Land, Bethlehem, nach 380 n., Chr.),
Ursula und die 11.000 Jungfrauen (angeblich Rom, 450 n. Chr.), Maria von Agypten
(Jerusalem, 2. Halfte des 5. Jh. n. Chr.).

Weitere Abschnitte untersuchen die Pilgerinnen in spéteren Epochen: "Die dunklen
Jahrhunderte — die persisch-frihislamische Zeit (7.-11. Jh.)" (103-08) und das 11.-13.
Jahrhundert unter der Uberschrift "Sie nahmen das Kreuz' — Kreuzfahrerinnen als Pilgerinnen
unter Waffen?" (108-30). Nach der Einleitung und Uberlegungen zu Frauen als
Teilnehmerinnen von Kampfhandlungen", 111-15) geht es um Eleonore von Aquitanien,
Sibylle von Anjou, Margarete von Beverley ("Von Frommigkeit und Reiselust zugleich erfullt",
Jerusalem, 1187, Rom, Santiago, nach 1190), die heilige Bona von Pisa, Uta von Ursin-
Ronsberg, Hildegund von Schénau, Eleonore von Kastilien und Ann-Els von Tannenberg. In
einem Exkurs fragt Rottloff ferner "Wir, die wir Abendlander waren, sind nun Orientalen
geworden ..."' — Die Kreuzfahrerstaaten als 'Multi-Kulti-Gesellschaft™? (120-23). Sie beschreibt
das bunte Durcheinander von Vélkern und Religionen im Heiligen Land unter der Herrschaft
der Kreuzfahrer:

Das Heilige Land war zur Kreuzfahrerzeit erstmals seit der Spéatantike
wieder ein einziger groBer Schmelztiegel, der sich so unter arabischer
Herrschaft nicht hatte entwickeln kdnnen, unter der Andersglaubige
bestenfalls geduldet wurden. Pilger aller Couleur, Neugierige, Abenteurer,
Siedler und Kirchenméanner kamen aus allen La&ndern der damals
bekannten Welt, und das Heilige Land wurde ihnen allen bald zur Heimat
... Auch wurde der Islam nun nicht mehr pauschal als Heidentum ...
verstanden, sondern als mehr oder weniger gleichberechtigte Religion
neben (nicht unter!) dem Christentum, das im Heiligen Land in so viel
verschiedeneren Auspragungen daher kam als im Westen (123).

Der letzte Abschnitt gilt sieben Pilgerinnen nach Santiago ("Mystik auf dem Sternenweg", 14.-
15. Jh.).

Im abschlieBenden Ausblick setzt Roffloff die hier beschriebenen spatantiken und
mittelalterlichen Pilger und Pilgerinnen mit den Pilgern spaterer Zeit, vor allem ab dem
mittleren 19. Jh. in Beziehung und verweist auf Gemeinsamkeiten und Unterschiede. Sie
betont, dass Pilgerreisen vor allem Mittel des Kulturaustausches waren und bis heute
geblieben sind. An diesem Austausch waren Frauen maBgeblich beteiligt. Nach Rottloff
splren heute viele Menschen, dass die Segnungen der modernen Zivilisation nicht alles
gewesen sein kénnen:

1570 HTS 64(3) 2008



Boekbesprekings / Book Reviews

Deshalb machen sie sich auf die Suche nach diesem "Alles", das Uber
alles bekannte, alltdgliche hinausgreift und das menschliche Dasein erst
rechtfertigt. lhre ganz subjektiven Motive dirften sich kaum von den
ebenso subjektiven Motiven der mittelalterlichen Pilger unterscheiden:
Andacht, der Wunsch nach Heilung und Vergebung von Siinden, die
Einldsung eines Gellbdes, aber auch Abenteuerlust und Ausstieg aus
dem Alltag — so viel hat sich in den letzten 1000 Jahren nicht geandert,
auch wenn keiner mehr Ablassbriefe verteilt. Stattdessen sind es
Bestatigungen in Form von Pilgerbriefen, die den Daheimgebliebenen,
aber auch einem selbst beweisen — ich war wirklich dort, habe es
geschafft. Ich bin ein anderer Mensch geworden.

Ein Literaturverzeichnis beendet den hervorragend produzierten Band, der 40 Farb- und 4
SchwarzweiBabbildungen enthdlt. Rundum ein interessanter und attraktiver Band und eine
willkommene Abwechslung fir Augen, die an die Bleiwlsten akademischer Fachliteratur
gewdhnt sind. Rottloff bietet eine gute Einflihrung in die historischen Wurzeln und
Ausgestaltungen eines die Kirche tber Jahrhunderte pragenden Aspekts christlicher
Spiritualitdt. Hinzuweisen ist noch auf den schénen Band von Andrea Rottloff zu Frauen in
der rémischen Antike: Lebensbilder rémischer Frauen. Kulturgeschichte der antiken Welt 104
(Mainz: Philipp von Zabern, 2006).

Shields, M A 2006 — The end of wisdom: A reappraisal of the historical and canonical
function of Ecclesiastes

Publisher: Eisenbrauns. Hard cover, 250 pages. Price: Unknown
Reviewer: Prof Dr P M Venter (University of Pretoria)

As the subheading in the title indicates, this publication is a reappraisal of the book of
Ecclesiastes with regard to its historical and its canonical function. As can be expected from a
reappraisal, it does indeed present a controversial position. The author reworked his PhD.
dissertation for this monograph to expound on his thesis that an “epilogist exploits the offense
of Qoheleth’s words to formulate a compelling critique of the wisdom movement of his day”

(p 237). The author differentiates between Ecclesiastes (the final canonical book including the
epilogue in Ecclesiastes 12:9-14) and the rest of the book written by one Qoheleth. The writer
of the epilogue, acting as an editor of Qoheleth’s work, took the latter’s comments on the
inadequacies of wisdom and turned them into a warning against the wisdom movement. It is
this theory that gave rise to the book’s title: The end of wisdom.

In the introductory section (pp 1-6), Shields outlines the age old problem of
Ecclesiastes’ inclusion in the canon. Having summarized a number of existing theories
arguing for the book’s acceptance in the Hebrew Bible, he presents his theory that the
epilogue provides the key to solving the problem. He endeavors to show that the words of
Qoheleth “are incompatible with the orthodoxy of the remainder of the Hebrew Bible” (p 6),
but the presentation of his words by the epilogist reconciles it with that “orthodoxy”. The
epilogist “employed Qoheleth’s words to discredit the sages” (p 34)

To prove his thesis, Shields reconstructs “an implied or literary history” (p 238, cf also
p 37) of the wisdom in Israel. The wisdom movement begins with the wisdom of Proverbs
“whose terse nature readily permits a naive, mechanistic (mis)interpretation of the world”

HTS 64(3) 2008 1571



