
  Boekbesprekings / Book Reviews 

HTS 64(2) 2008  1099 

Doedens, U 2005 – In het teken van tegenspraak: Steekhoudende gedachten van Søren 
Kierkegaard 
 
Uitgewers: Zoetermeer: Uitgeverij Meinema. 120 Bladsye. Prys: €12,80. 
 
Resensent: Dr Johann Beukes (Universiteit van Johannesburg) 
 
Udo Doedens (1968-) is ’n predikant van die Protestantse Kerk in Nederland in Suid-
Beierland en ’n gevestigde Kierkegaard-navorser. Hy het in 1999 in die filosofie gepromoveer 
aan die Universiteit van Leiden met ’n proefskrif getitel Het eenvoudige leven volgens Søren 
Kierkegaard. Sy behendigheid in terme van die hantering van sleutelgedagtes in die oeuvre 
van Kierkegaard kom hom baie goed te pas in hierdie pragtige publikasie, netjies en 
bekostigbaar uitgegee deur Meinema. 
 Hierdie boek is ten diepste ’n blootlegging van die problematiek wat daarop volg 
wanneer die kerk – en natuurlik gelowige enkelinge self – aan die eietydse verbruikerskultuur 
konformeer. Dit is ook die kultuurkritiese aspek in die boek waarop hierdie resensie die 
aksent laat val. Die boek wil ons naamlik deur die aanbod van enkele gedagtes van die 19e 
eeuse Deense filosoof Søren Kierkegaard terugvoer na die waardige eenvoud daarvan om ’n 
onderbeklemtoonde, eksistensieel-gelowige mens in die problematiese kulturele bedding van 
die vroeg 21e eeu te wees. In het teken van tegenspraak is dus nie ’n Kierkegaard-monografie 
nie, maar ’n boek wat eerder sleutelgedagtes van Kierkegaard as ’n kontrapunt inspan om oor 
die eietydse samelewing, kultuur, kerk, geloof en God self te mymer. Dit is dan ook die 
stemming wat die boek by ’n mens agterlaat: Eg-Kierkegaardiaans, bestaan die boek eerder 
uit eksistensiële mymeringe as wat dit pretendeer om ’n sistematies-filosofiese analise van 
die kultuur, die kerk en die teologie daar te stel.  
 In die Hervormde teologiese konteks, waar die verhouding tussen filosofie en teologie 
grootliks as kosbaar geag word, sou die vrugbare ontmoeting tussen filosofie en teologie dan 
ook waardeer word: die boek is onder meer ’n uitstalling van die homiletiese en pastorale 
potensiaal wat in die ontmoeting tussen teologie en filosofie opgesluit lê. Natuurlik is dit so dat 
Kierkegaard die post-Kantiaanse filosoof is wat hierdie ontmoeting minder problematiseer as 
enige van sy 19e eeuse tydgenote en 20e eeuse eksponente. Maar dat Kierkegaard ’n altyd-
belofteryke teenwoordigheid in die kerk en teologie daarstel, weliswaar dikwels teen die grein 
in van dit wat normaalweg deur die kerk as vanselfsprekend geag word, blyk ook in hierdie 
teks weer baie duidelik. 
 Die teks beslaan 14 diggeskrewe hoofstukke, ’n verwysingsregister en ’n 
gekondenseerde Kierkegaard-bibliografie. Elkeen van die hoofstukke word deur Doedens 
ingelei met ’n aktualiserende refleksie oor eietydse kultuur- en geloofskwessies, wat dan 
opvolgend vanuit die Kierkegaard-fragmente toegelig word. Dit bring ’n inspirerende 
leeservaring mee. Predikante sou veel beter preekgeleiers hier vind as in sogenaamde 
preekbundels en die talle homiletiese “gidse” wat in die handel beskikbaar is: Vir iemand soos 
Kierkegaard sou dit trouens ondenkbaar wees dat ’n predikant iemand anders se preek 
oorpreek – hoogstens sou die prediker van eksistensiale geleiers gebruik kon maak wat self 
weer hermeneuties-eksistensieel begrond moet word. Maar daardie geleiers moet baie 
versigtig gekies word. Wanneer Kierkegaard dan wel as so ’n geleier gekies word, word die 
eksistensiële geloofsbegrip na die diepsinnige, die eenvoudige, die gestroopte gevoer: 
Kierkegaard voorsien ons van “die ander geluid” (p 7) en hy begelei ons om dié ander geluid 
in ons eie bestaan te kan oorsê sonder om dit bloot na te sê. Doedens munt daarin uit om 
Kierkegaard só aan die woord te bring dat ander enkelinge self weer tot ’n woord gebring kan 
word; om Kierkegaard te laat praat sodat ons self weer kan praat. 
 Doedens adem ’n welkome kultuurpessimisme in sy mymeringe. Hy reflekteer oor die 
eietydse leefwêreld as een wat slegs nog die skyn van ’n maalstroom van opwindinge 
vertoon, maar vanweë die hiperreële verbruikerskultuur eintlik volkome lusteloos geword het. 



Boekbesprekings / Book Reviews 

1100  HTS 64(2) 2008 

Die begrip “hiperreële verbruikerskultuur” (ek ontleen dit vanuit Jean Baudrillard se 
kultuurkritiek) beteken dat die wyse van die bevrediging van behoeftes (gegewe die tempo 
waarmee verbruikersitems as intrinsiek betekenisgewend verselfstandig word) belangriker as 
die behoefte self geword het. En mense is in ons tyd werklik onvervuld en angstig. Hulle put 
geen vervulling en sinswaarde uit die eindelose fetisjering van verbruikersitems nie. Die hoop 
wat hierdie lewe en die waarborge vanuit hierdie lewe moet oorstyg, is afwesig. Die geloof 
wat die lewe rig én telkens weer relativeer, het in die hiperrëele kultuurbegrip van 
ontsakralisering, die ontwaardiging van die individu, onmiddellike verbruik en sikliese 
vervangbaarheid verdwyn. Daar is nou nog net “zoete broodjes en goedkoop genade” (p 7) te 
bespeur. 
 Ek het persoonlik in verskeie publikasies probeer aandui dat ’n kritiek van die 
verbruikerskultuur die grootste enkele uitdaging is waarvoor die Protestantse kerk in Suid-
Afrika te staan gekom het. Die kerk moet teenoor hierdie kultuur te staan kom as esoteries, 
ánders. Die kerk mag eenvoudig nie aan hierdie kultuur konformeer nie. Tog is die wrange 
vrugte van daardie bondgenootskap oral op die kerklike landskap rondom ons te bespeur. ’n 
Menigte kerke het lank terug al weggedeins van die uitdaging om hierdie massaverbruikers 
van tyd, ruimtes, medemens en die natuur filosofies-eksistensieel én evangelies-eksistensieel 
te begelei tot ’n lewe wat bo die verbruikerskultuur uitstyg. In Doedens se gemoed is daar 
genadiglik nie plek vir “kliëntgerigte” predikante wat ’n “diens” lewer en ’n “produk” aflewer 
aan die hand van Amerikanistiese (presies 40 dae!) “programme” in lugversorgde 
“diensruimtes” nie. Hy het daar geen erg aan nie. Doedens is juis geïnteresseerd in 
predikante en gelowiges wat dwarsdeur die stompsinnigheid en oppervlakkigheid van die 
grootskaalse eietydse verbruikerspopularisering van die Christelike geloof kyk – daardie 
sosiale fenomeen wat die gerespekteerde Suid-Afrikaanse kultuurkritikus Johann Rossouw in 
sy opspraakwekkende boek ’n Rooi Z4 en ’n Renaissance-kasteel (Kaapstad: Zebra) met ’n 
skerp diskursiewe skalpel as die “gnossies” ontbloot het. Trouens, die parallelle tussen 
Doedens (vanuit die religie) en Rossouw (vanuit die kultuurkritiek) se nadenke oor die kultuur 
is hoogs insiggewend, getuienisdraend daarvan dat die verbruikerskultuur die hand in die 
sfeer van die religie oorspeel het en dat die pendulum stadig maar seker besig is om terug te 
draai na die waarde van eenvoud en onopgesmuktheid in die geloofslewe.  
 Doedens is net so ernstig as sy Deense voorganger oor die outentisiteit van die 
eenvoudige geloofslewe en soek opnuut waarde in begrippe soos die enkeling, eenvoud, die 
sonderlinge eie-aardigheid van die Christelike geloof, lyding, gestrooptheid, ewigheid, die 
paradokse van liefde en die (inderdaad gekwelde) vreugdes van gelowigwees. Doedens vind 
in Kierkegaard die ideale eksistensiale geleier om self eksistensieel oor geloof in die 21e eeu 
na te dink. Die volgende temas word hoofstukgewys in die boek hanteer: (1) Die enkeling en 
mense, (2) Eksistensie, (3) Geloof, (4) Sonde en vergifnis, (5) Eenvoudige wysheid, (6) Die 
teken van die teenspraak – Jesus Christus, (7) Die Woord van God, (8) Gebed, (9) Waarvoor 
ek sal leef en sterf, (10) Gesag, (11) Getuienis, (12) Die vreugde van herhaling, (13) Liefde & 
(14) Hierdie hartstoglose tyd. Elkeen van hierdie hoofstukke bevat aforistiese kosbaarhede 
van Doedens se Kierkegaardiaanse anatomisering van die verbruikerskultuur. Net enkele 
snedes ter prikkeling, telkens vry en kontekstueel vertaal uit die Nederlands:  
 

“Verwag geen troos van romerige sjokolades en robuuste 4x4’s nie – voor 
die dood gaan die ruilhandel reguit berg-af ...” (p 10); 
 
“Volgens Kierkegaard is daar in hoofsaak twee maniere waarop die 
enkeling oor die ewigheid kan leer praat. Die eerste manier leer die 
enkeling vanuit die filosofie, veral van die mees konsekwente van haar 
beoefenaars, die Griekse filosoof Sokrates. Die tweede manier is 
verbonde aan die Christelike geloof en die figuur van Jesus Christus. 



  Boekbesprekings / Book Reviews 

HTS 64(2) 2008  1101 

Sokrates en Christus was ware enkelinge, wat elk op hul eie wyse geleef 
het kragtens ’n nie-ekonomiese absolute” (p 11); 
 
“Die bepaling van die gees is: die enkeling. Die bepaling van die dier is: 
die massa. Die Christendom is gees en staan dus in betrekking tot die 
kategorie van die enkeling en nie die massa nie” (p 14); 
 
“Die keuse vir ’n onvryheid voor die verbruikerskultuur sou Kierkegaard 
sonde noem” (p 18); 
 
“Die hoogste waartoe ’n mens in staat is, is om te kies dat God hom sal 
help” (p 22); 
 
“Die lewe moet beproef juis ter wille van die geloof: solank mense nie 
beproewing ervaar nie, sal daar altyd die geneigdheid wees om die 
gansandere God ‘Onze Lieve Heer Gerritje’ te noem” (p 30);  
 
“Alle kwaad, alle onreg, kan teruggevoer word na die wantroue, die 
ongeloof van die enkele mens” (p 38); 
 
“Sokrates is vir Kierkegaard ‘die eenvoudige wyse’ – daarom kan Sokrates 
sê: ‘Ek weet dat ek nie weet nie’” (p 46). Die Christendom het vergeet wat 
dit beteken om eenvoudig te wees, om te sê dat ek weet dat ek nie weet 
nie; 
 
“In die naam van die lewende paradoks Jesus Christus kry menslike 
onmag, verlatenheid en gebrekkigheid deel aan God se almag, 
voorsienigheid en barmhartigheid. Dit is die soort ruilhandeling waarop 
ons eerder behoort te fokus” (p 69); 
 
“Jy kan jouself uitbid net soos wat jy jouself kan uithuil, wanneer daar 
geen trane meer oor is nie. En wanneer jy jouself so uitgebid het, bly daar 
net een woord oor: Amen” (p 70); 
 
“Die krisis van die kerk, die krisis van die moderne wêreld, is ’n 
gesagskrisis – mense plaas hulle nie meer stilswyend en gedemp onder 
God se gesag nie. Mense klou nou nog net aan mekaar, mense vertrou 
nog net die groot groep. Mense het God dood verklaar en daarmee ’n 
streep getrek deur onvoorwaardelike gesag. Getuig dit van ’n 
buitengewone werklikheidsin of ’n geslepe ongehoorsaamheid?” (p 82). 

 
Die boek bestaan uit tientalle sulke intrigerende opmerkings, afgesien van die ruim gesiteerde 
Kierkegaard-tekste, wat natuurlik self altyd boeiend is. Udo Doedens se In het teken van 
tegenspraak sal nog vir geruime tyd ’n welkome plek op my studeertafel hê. Ek voorsien dat 
ander lesers ook so daaroor mag oordeel. 
 
 
 
 
 
 
 


