Historia, 64, 2, November 2019, pp156-177

Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon
Wouter de Wet"
Opsomming

Die Afrikaanse skrywer en musikant Koos Kombuis word vandag wyd as 'n ikoon
beskou. In die 1980’s was hy egter 'n randfiguur van die Afrikaner-establishment. Hoe
het hierdie transformasie van ikonoklas na ikoon oor tyd plaasgevind? Kombuis het
sy loopbaan as digter en skrywer in die 1980’s begin. Hy het homself aan die spits van
die sogenaamde Tagtigerbeweging in die letterkunde bevind, en in 1989 het hy aan
die berugte Voélvry-toer deelgeneem wat sy status as dwarstrekker verskans het. Sy
letterkunde en musiek van dié dekade het gepoog om die waardes en norme van die
heersende Afrikaner-establishment omver te gooi. Die vroeé 1990’s het bepaalde
veranderinge in sowel die breér sosio-politieke konteks van Suid-Afrika as Kombuis
persoonlik gesien. Sy beeld onder Afrikaners het stelselmatig begin verander, en soos
sy loopbaan in die jare sedertdien ontwikkel het, het hy algaande ikoonstatus bekom.
Hierdie artikel stel ondersoek in na Koos Kombuis se transformasie van ikonoklas na
ikoon binne Afrikaner geledere.

Sleutelwoorde: Koos Kombuis; ikoon; ikonoklas; Tagtigers; Voélvry; Afrikaners;
Suid-Afrika.

Abstract

The Afrikaans author and musician, Koos Kombuis, is widely regarded as an icon
today. In the 1980s, however, he was a fringe figure, arguably even an iconoclast of
the Afrikaner establishment. How did this transformation from iconoclast to icon
happen over time? Kombuis began his career as poet and author in the 1980s. He
found himself as a leading figure of the so-called Tagtiger movement in Afrikaans
literature, and in 1989 he participated in the Voélvry tour which entrenched his
image as an Afrikaner iconoclast. His literature and music of this particular decade
attempted to overthrow the accepted norms and values of the reigning Afrikaner
establishment. The early 1990s saw certain changes in the broader South African
socio-political context as well as in Kombuis personally. His image among Afrikaners
started changing and as his career developed in the years since, he gradually obtained
icon status. This article investigates Koos Kombuis’s transformation from iconoclast
to icon within Afrikaner society.

Keywords: Koos Kombuis; icon; iconoclast; Tagtigers; Voélvry; Afrikaners; South
Africa.

* Wouter de Wet is 'n dosent in Geskiedenis aan die Universiteit van die Vrystaat
(QwaQwa-kampus).

How to cite this article: W. de Wet, “Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon”, Historia, 64, 2, November 2019, pp. 156-177.

http://dx.doi.org/10.17159/2309-8392/2019 /v64n2a7

Copyright: © The Author(s). Published under a Creative Commons Attribution Licence.




De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Inleiding

Koos Kombuis beklee vandag ikoonstatus in Suid-Afrika. Met 'n loopbaan wat oor
byna 40 jaar strek, is hy een van die mees prominente figure op die Afrikaanse
literére, musikale en kulturele gebiede. In teenstelling met sy hedendaagse
ikoonstatus, was hy vroeér ’'n randfiguur van die Afrikaner samelewing. Sy
letterkunde en musiek van die 1980’s, toe hy nog as André Letoit bekend gestaan het,
het krities teenoor die Afrikaner-establishment van die tyd gestaan. Die 1990’s het
belangrike veranderinge gesien wat op die lang duur 'n daadwerklike invloed op
Kombuis se beeld gehad het. Die NP, en by verlenging dan ook die Afrikaner, het hul
politieke mag in die land verloor. Dit het beteken dat die Afrikaner homself tot 'n
mate moes herdefinieér in 'n post-apartheid Suid-Afrika, wat vervolgens tot 'n
bepaald nuwe establishment gelei het. Verder het Kombuis ook 'n persoonlike
verandering ondergaan - hy het sy naam van André Letoit na Koos Kombuis
verander, en nuwe temas in sy werk aangespreek. Die wisselwerking van al hierdie
veranderinge het hom van Afrikaner randfiguur na ikoon verander.

Hierdie artikel het dit ten doel om Koos Kombuis se transformasie van
Afrikaner ikonoklas na ikoon te beskryf. Dit gaan gedoen word deur te kyk na die
aard van sy werk sedert die 1980’s, en hoe sy beeld in Afrikanergeledere daardeur
bepaal is. Kombuis se beeld - dit wat hy versinnebeeld en verteenwoordig het - gaan
dan in kontekstuele verband nagevolg word, voordat daar laastens bestek geneem
word van sy posisie in die Afrikanergemeenskap vandag. Sé sal die ikoonstatus wat
hy beklee, belig word.

Letterkunde in die 1980’s

Wat is my regte werk dan? het ek gewonder. Elke keer dat ek myself hierdie
vraag afgevra het, het ek gedink aan al die onvoltooide liedjies in my kop, al die
gedigte, al die stories. Die antwoord was dus in my kreatiwiteit.1

Koos Kombuis is in 1954 as André le Roux du Toit gebore, en het in 1981 die naam
André Letoit aangeneem.2 Hy het dit gedoen om verwarring met die skrywer André le
Roux te vermy, asook om “n skiet op Etienne Leroux en die hele boksemdais” te
wees.3 Dit is ook in 1981 wat Letoit as digter gedebuteer het met die bundel Brekfis
met vier, saam met drie ander digters, naamlik Daniel Hugo, Peter Snyders en Etienne
van Heerden. Die doel van hierdie bundel was om jong, onbekende digters aan 'n

1. K. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek: Die Memoires van 'n Volksverraaier (Human
& Rousseau, Kaapstad, 2000), pp 151-152.

2. R. Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, Ensovoort, 3, 1 (1983), p
4.

3. Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 4. Daar gaan vervolgens

na hom verwys word as ‘André Letoit’ vir die tydperk wat hy onder hierdie naam
bekend gestaan, waarna daar na hom as ‘Koos Kombuis’ verwys sal word vir die
tydperk na hierdie naamsverandering.

157



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

breér publiek bekend te stel.* Letoit se gedigte is “goed geskryf en afgerond en
verseker hom van 'n sterk debuut”.> Van die hooftemas van sy gedigte in Brekfis met
vier is liefde, geloof, die dood, skrywerskap, en apartheid, en dié temas blyk
deurgaans nou verweef te wees. In sy gedig “Laaglied”, wat 'n woordspeling op die
Bybelse “Hooglied” is, kom die kwessie van rassepolitiek ter sprake, en hy spreek
hom dan implisiet ook daarteen uit.6

Letoit se eerste solo digbundel, Suburbia, het in 1982 verskyn. Soos in Brekfis
met vier, is die hooftemas hierin ook die liefde, skrywerskap, en geloof. In gedigte wat
laasgenoemde tema aanspreek, distansieer die spreker homself van die kerk.” S6
distansieer Letoit homself van die Afrikanersamelewing van die tyd, 'n gemeenskap
wie se identiteit deels op die Nederduits Gereformeerde (NG) Kerk gebou is. Suburbia
lewer ook sosiale kritiek. Afrikaners se vyandige houding teenoor swart mense word
in die gedig “Maar een maal jonk” aangespreek, en in “Romeo” word met die
Ontugwet gespot. Met Suburbia het Letoit “nie net geveg teen die vorige maatskaplike
en kulturele orde nie, [maar] hy [het] ook geskop teen die PW [Botha] in elkeen se
kop: daardie stemmetjie wat so vingerwys”.8

Letoit se volgende digbundel, Die geel kafee is in 1985 gepubliseer. Dié bundel
skakel tematies met Suburbia, en spreek fel kritiek teenoor die politieke bestel van
die tyd uit.? Alhoewel dit as “duidelik[e] beginnerswerk” beskryf is,10 het Die geel
kafee gewys dat “Letoit op pad was om 'n stewige digterskap te ontwikkel”.11 Later in
dieselfde jaar het André Letoit se eerste vollengte roman, Somer II, verskyn. Soos in sy
vorige bundels staan die tema van skrywerskap hierin ook sentraal. Die roman is
semi-outobiografies, en is 'n “doelbewuste eksperimentering met vorm en ’'n
uitdaging van literére (en ander) taboes.”12 Verder bied dit ook 'n “satiriese blik op
die Afrikaanse letterkundige establishment van daardie tyd”.13 Letoit se eerste werke
het die beeld geskep van iemand wat die heersende politieke, sosiale en literére ordes
teéstaan.

In die eerste helfte van die tagtigerjare het hy ook enkele kortverhaalbundels
gepubliseer. Nou’s die Kaap weer Hollands het in 1982 verskyn, gevolg deur My nooi is
in 'n tikmasjien (1983) en Breekwater en ander verhale (1986). Ondanks die tematiese

Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 167.

Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 3.

Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 3.

Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 4.

P. John, “Digter Kombuis - vir 'n nuwe geslag leser”, Die Beeld, 15 September 2003, p
9.

9. E. Terblanche, “Koos Kombuis (1954-)”, 21 Januarie 2009. Beskikbaar by:
http://www.litnet.co.za/cgi-bin/giga.cgi?cmd=cause dir news item&cause id=1270
&news id=58836 Besoek op: 26 Oktober 2011.
10. Terblanche, “Koos Kombuis (1954-)".

® N

11. John, “Digter Kombuis - vir 'n nuwe geslag leser”.
12. T. Human, “Meer chaos om sin te gee aan bestaande chaos”, Die Beeld, 28 Augustus
2006, p 19.

13. D. Painter, “Koos Kombuis se twee somers”, Die Burger, 16 Desember 2006, p 8.
158



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

skakeling van sy kortverhale met sy poésie en prosa van hierdie dekade, het die
onderskeie titelverhale van hierdie drie kortverhaalbundels ook in die hoofstroom

Afrikaanse tydskrif Huisgenoot verskyn.1# Dit opper dan die vraag oor waar die lyn
tussen Letoit se verset teen die establishment en sy betrokkenheid daarby, getrek kan
word. In 'n onderhoud in 1983, werp hy lig hierop:

My stories vir die Huisgenoot is in 'n mate 'n kompromie en afwyking van Tagtig,
eerstens om finansiéle redes, tweedens ook omdat ek die laaste tyd my verstand
begin kry het en besef het dat ek as skrywer nie alleen my vervreemding hoef uit
te spel nie, ek kan ook my deel bydra tot die skep van 'n gawer leefwéreld vir die
geslagte Afrikaanse kinders wat na my kom.15

Ondanks sy Huisgenoot-verhale was Letoit 'n anti-establishment Afrikaner op die
rante van die samelewing. Sy beeld as Afrikanerdwarstrekker het verskans na sy
betrokkenheid by die kabaret Piekniek by Dingaan. Die stuk is deur homself, Ralph
Rabie, wat later as Johannes Kerkorrel bekend sou staan, Marion Holm, en die
regisseur Gerrit Schoonhoven, geskryf. Dit is vir die eerste maal by die Grahamstadse
Kunstefees in 1988 opgevoer en was 'n sterk polities gemotiveerde teaterstuk wat
eksplisiete kritiek teen die heersende establishment van die tyd uitgespreek het.
Piekniek by Dingaan het gespot met, onder andere, die beperkings wat die NP op die
media geplaas het, die noodtoestande van die 1980’s, konserwatiewe Afrikaanse
kunstenaars soos Sonja Herholdt en Bles Bridges, en het verder ook sosiale taboes
soos seks baie eksplisiet aangespreek.16 Dit het ook die Afrikaners se waardesisteme
en vrese oor die toekoms van die land aangespreek, sowel as verskeie aspekte van die
Suid-Afrikaanse geskiedenis ondervra.l” Piekniek by Dingaan het vir groot
omstredenheid gesorg. Buiten talle ontstoke lesers wat briewe na koerante gestuur
het, is die stuk ook by die Nico Malan-teater verbied weens die “alternatiewe en
hoogs omstrede” aard daarvan.18

Letoit het die lirieke van Piekniek by Dingaan in bundelvorm in Die bar op De

Aar: ballades, blues en bevliegings gepubliseer. Die konsep van 'n liriekbundel was in
1988 nog 'n relatiewe “nuutjie in Afrikaans”, en Hennie Aucamp som die bundel as
volg op:

Kunswerke wat mank gaan aan artistieke gehalte het geen krag nie, hoe
progressief hulle ook polities mag wees. Die bar op De Aar lewer talle voorbeelde
van lirieke wat progressief is én artistiek slaag ... [Hierdie bundel is] 'n politieke
tydsdokument soos daar nog nie vantevore in Afrikaans was nie.19

14.
15.
16.

17.

18.
19.

Terblanche, “Koos Kombuis (1954-)".
Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 3.
D. Pelser, “5 examples of why ‘Piekniek by Dingaan’ was so controversial”. Beskikbaar
by: https://johanneskerkorrel.com/5-examples-of-why-piekniek-by-dingaan-was-so-
controversial/ Besoek op: 7 Oktober 2019.
Outeur onbekend, “Piekniek by Dingaan”. Beskikbaar by: http://esat.sun.ac.za/
index.php/Piekniek by Dingaan Besoek op: 13 Julie 2018.
H. Aucamp, “Letoit, die straat-troebadoer”, Die Burger, 28 Augustus 1988, p 8.
Aucamp, “Letoit, die straat-troebadoer”.

159




De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Piekniek by Dingaan en Die bar op De Aar wat daaruit voortgespruit het, het dan
André Letoit se status as Afrikaner ikonoklas bevestig - iemand wat, per definisie, die
tradisionele opvattings en instellings van die heersende establishment probeer
omvergooi. Hierdie sentimente is ook te sien in sy tweede roman, Suidpunt jazz
(1989). Letoit het krities gestaan teenoor die sosiopolitieke orde van die tyd deur
spottenderwys oor byvoorbeeld rugbyspanne en politieke partye te skryf, en daar is
verder ook parodies na die volkslied verwys.20 Dieselfde anti-establishment houding
is ook te vinde in sy eerste Engelse roman, Paradise Redecorated (1990). 'n Resensent
het dit as 'n “alternatiewe roman met 'n satiriese blik op die gekhede van die Suid-
Afrikaanse werklikhede” van die tyd beskryf.21

Benewens sy poésie, prosa en kortverhale, was Letoit ook betrokke by die
skryf en publikasie van klein tydskriffies, of “little magazines” soos dit meer algemeen
bekend was. “Little magazines” was literére tydskrifte wat deur onafhanklike
uitgewers of enkelpersone uitgegee is om publikasie-geleenthede aan jong,
onbekende skrywers, en skrywers van eksperimentele literére werke, te gee.22 In sy
outobiografie beaam hy dat “little magazines” 'n belangrike rol gespeel het in die
sogenaamde “alternatiewe kultuur” van die 1980’s, en dat sommige van hierdie
ondergrondse “obskure tydskrifte” deur die Publikasieraad verbied is.23 Van die
noemenswaardige little magazines van dié dekade was Donga, Graffier,
Kabelkarnimfe, Taaldoos, Spadu, Stet, Die Nieuwe Poes, The Bloody Horse, Vlieg,
Standpunte, Penseel, en Inspan.24

Letoit se eerste “little magazine”, Hunch, het in 1980 onder sy volle naam
André le Roux du Toit verskyn. Slegs 12 eksemplare is gedruk, en hy het dit aan van
sy naaste vriende en bekende skrywers soos André P. Brink en Ampie Coetzee
gestuur. Dit was 'n vier-bladsy bylae en het uit strokiesprente, foto’s, tekeninge,
gedigte en graffiti bestaan. Die doel van Hunch, aldus Letoit, was om ’'n “radikale
linksgesinde immorele agitasie teen die FAK-sangbundel” te wees.2> In 1982 het hy
nég ’'n “little magazine” gepubliseer, naamlik Die Tagtiger, wat homself vir die
bevordering van die Afrikaanse letterkunde beywer het. Die eksperimentele aard van
Die Tagtiger het jong skrywers en digters aangemoedig om die letterkunde op 'n meer
onortodokse wyse te benader, sowel as om meer ernstige werke te publiseer, in baie
gevalle met 'n sterk politieke ondertoon.26

20. L. Viljoen, ““n Merkwaardige tydsdokument die moeite werd om te herlees”, Die Beeld,
14 Februarie 2005, p 13.
21. G. Pakendorf, “Koos Kombuis se satire deels snaaks, deels saai”, Die Burger, 29

November 1990, p 16.

22. Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 7.

23. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, pp 164-165.

24. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, pp 164-165; Marais, “Tagtig is great, no doubt,
and Letoit its prophet”, p 6; K. Kombuis, Die Tyd van die Kombi’s (Human & Rousseau,
Kaapstad, 2009), p 51.

25. Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 6.

26. Marais, “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, p 6.

160



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

André Letoit se oeuvre van die 1980’s het deel gevorm van die sogenaamde
Tagtigerbeweging. Dit was 'n beweging in die Afrikaanse literatuur in hierdie dekade
waar skrywers gepoog het om, kortom, die grense van die Afrikaanse letterkunde te
verskuif. Die Tagtigers, soos skrywers behorende tot die beweging bekend gestaan
het, het met die verstegniese aspekte van hul werk geéksperimenteer, sosiopolitieke
kritiek uitgespreek, en nuwe temas soos byvoorbeeld skrywerskap ontgin. Tagtig is
verder gekenmerk aan “little magazines”, skrywers se bewustheid van aktuele
gebeure soos die Grensoorlog, die gebruik van taalvariante soos “Kaapse Afrikaans”,
die vloeibaarheid tussen verskillende genres soos rockliedjies en literére kabaret, die
ontstaan van gay-literatuur, én 'n oplewing in die kortverhaal.?’” Die Tagtigers se
breuk met die literére orde was simptomaties van hul groter poging om hulself van
die greep van party, staat, en kerk te bevry.28

Of die Tagtigerbeweging hoegenaamd 'n beweging genoem kan word, is egter
betwisbaar. Etienne van Heerden maan dat ons versigtig moet wees om Tagtig as 'n
beweging te beskou omdat die Tagtigers nie 'n literére generasie in die ware sin van
die woord was nie.

Daarvoor steun die sogenaamde Tagtigerskrywers te veel op die temas en
verteltegnieke van 'n ouer geslag skrywers. Hulle het die dinge wat mense soos
[Hennie] Aucamp, [André P.] Brink, [Abraham] de Vries._.._ensomeer gedoen het,
verder geneem en geradikaliseer binne 'n postmoderne sfeer.29

Elize Botha stel die saak as volg: “Daar was nie 'n Tagtigerbeweging nie, maar daar
was beweging in die Tagtig.”3? Hoe dit ookal sy, die Tagtigers - beweging of nie - het
Afrikaanse literatuur 'n nuwe fase ingelei, naamlik die postmodernisme. Die
eienskappe en aard van Letoit se letterkunde plaas hom dan beslis in Tagtig. Hy word
ook as een van die sentrale figure van Tagtig beskou. Hennie van Coller beskryf Letoit
as “[die] skrywer wie se werk dalk die duidelikste tekens van 'n postmodernistiese
gees in die Afrikaanse prosa laat blyk”.3!

Deur sy Tagtiger-literatuur het André Letoit homself dus as Afrikaner afvallige,
of selfs ikonoklas, geposisioneer. Sy beeld was een van dié wat wou breek met die
heersende waardes en norme van die Afrikaanse letterkundige én sosiopolitieke orde.
Of hierdie beeld van hom al by die breér Afrikaanse publiek bestaan het, is egter
betwisbaar. Die Tagtigers was relatief onbekende skrywers wat op die rand van die
literére establishment gefunksioneer het. Hul werk is hoofsaaklik nie deur

27. E. van Heerden, “Tagtigers”. Beskikbaar by: http://www.oulitnet.co.za/seminaar/
tagtigers etienne.asp Besoek op: 5 Junie 2018.

28. Van Heerden, “Tagtigers”.

29. Van Heerden, “Tagtigers”.

30. E. Botha en P.H. Roodt, “Die Tagtigers en die Tydskrif vir Letterkunde: Was daar 'n
Tagtigerbeweging?”, Tydskrif vir Letterkunde, 43, 1 (2006), p 66.

31. H.P. van Coller, Perspektief en Profiel: 'n Afrikaanse Literatuurgeskiedenis, Tweede
uitgawe, Deel 1 (Van Schaik, Pretoria, 2015), p 169.

161




De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

hoofstroom-uitgewers gepubliseer nie, en die lesers daarvan was immers 'n klein
onderdeel van die Afrikaner bevolking en 'n selfs kleiner groep van die totale Suid-
Afrikaanse populasie. André Letoit was in die laat 1980’s dus nie veel meer as 'n
ondergrondse kultusfiguur nie. Die verset en vernuwing wat hy versinnebeeld het,
het 'n beperkte trefkrag in die breér konteks gehad. Met sy toetrede tot die
musiekbedryf en groeiende gewildheid sou sy anti-establishment sentimente 'n
groter gehoor vind. Met kitaar in die hand sou Letoit voortgaan “om die stomme
Afrikaners se kultuur van 'n kant af op te f-k”.32

Musiek in die 1980’s

Dit was nie 'n subtiele aanval soos die letterkunde van Breytenbach of Brink, of
selfs die toneelstukke van Pieter-Dirk Uys nie. Dit was 'n ‘in your face’, f-k jou
konsert. Ons wou 'n kulturele rewolusie aan die gang sit.33

André Letoit het tot die musiekwéreld toegetree met sy eerste album, Ver van die ou
Kalahari, in 1987. Sy besluit om 'n loopbaan in musiek te begin, was deels polities
geinspireerd. “Politiek het 'n rol gespeel.... en natuurlik omdat ek die regering verpes
het en hulle wou slegsé, en ek het nie geweet van 'n beter medium vir uitkak as rock
'n roll nie.”34 Hiervoor het Letoit die perfekte platemaatskappy gevind. Shifty Records
was 'n Kklein ondergrondse anti-apartheid platemaatskappy, en gedurende die
tagtigerjare was hul studio in 'n karavaan.3> Letoit se debuutalbum het dus die lig
gesien in dieselfde gees as sy selfgepubliseerde “little magazines”, of Brekfis met vier
by Skoppensboer. Die liedjies op Ver van die ou Kalahari het die anti-establishment
sentimente van sy Tagtiger-letterkunde verder gevoer. Die sosiopolitieke kritiek van
sy poésie en prosa het in sy folk-rockmusiek 'n meer toeganklike vorm gevind. “Ontug
in die lug” spot met die apartheidswet wat seksuele verhoudings oor die kleurgrens
verbied, en in “Swart Transvaal” veroordeel Letoit die Afrikaners vir hul aandeel in
die Suid-Afrikaanse status quo van die laat 1980’s. Hy noem die Afrikaners
“vroueslaners”, “k-fferslaners”, en “jaag-kak-aners”, en sé dat “God die hel in vir die
Boerenasie” is.3¢

Nie lank na Ver van die ou Kalahari verskyn het nie, het Letoit vir Ralph Rabie,
wat later as Johannes Kerkorrel bekend sou staan, ontmoet. Met die hulp van die
bedrewe jong bestuurder Dagga-Dirk Uys, het Letoit en Rabie saam begin optree.
Hulle het enkele optredes by die Sterrewag-teater in Bloemfontein gedoen, waarna
“die Lennon en McCartney van Afrikaans” op gereelde basis by The Black Sun teater
in Yeoville in Johannesburg opgetree het.37 Hiér het hulle byvoorbeeld die musiek van

32. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 199.

33. Koos Kombuis, onderhoud in “Voélvry: The Movie (DVD)”, in P. Hopkins: Voélvry: The
Movement that Rocked South Africa (Zebra Press, Cape Town, 2006).

34. Kombuis, Die Tyd van die Kombi’s, p 42.

35. L. Ross, “The Rise, Fall, and Resurrection of Shifty Records”, Desember 2006.
Beskikbaar by: https://shifty.co.za/records/a-shifty-story/ Besoek op: 14 Julie 2018.

36. A. Letoit, “Swart Transvaal”, Ver van die ou Kalahari, Shifty Records, 1987.

37. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 202.

162



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

die omstrede kabaret Piekniek by Dingaan gespeel, sowel as liedjies soos “Swart
September”. Dié liedjie eindig met die volgende subwersiewe laaste strofe op die
wysie van die nasionale volkslied: “Ons sal traangas / Ons sal Treurnicht / Ons sal
offer wat jy vra / Ons sal dobbel by Sun City / Ons vir jou Suid-Afrika.”38

The Black Sun het vir baie musikante en kabaret kunstenaars die geleentheid
gebied om hul eiesoortige anti-establishmentwerke op te voer. Hierdie vertonings het
mettertyd al gewilder geword, en groter en meer entoesiastiese gehore het
opgedaag.3? Dit is in hierdie gees dat die Eerste Alternatiewe Afrikaanse Rock Konsert
dan ook georganiseer is. Kunstenaars wat hier opgetree het, was Letoit, Kerkorrel en
sy groep die Gereformeerde Blues Band, Bernoldus Niemand (James Phillips) en die
Swart Gevaar, The Kérels, Koos, en The Genuines. Die oogmerk van die konsert was
“om Afrikaans van sy politieke kettings te bevry”, en dit het heelwat ondersteuning
van die ondergrond uitgelok.#0 Die groei van Afrikaanse anti-apartheid protesmusiek
in Johannesburg in die laat jare tagtig het stellig aanleiding gegee tot die sogenaamde
“Alternatiewe Afrikaanse Beweging”. Koos Kombuis, jare later, reflekteer hierop:

Dis daar waar die f-kken koerante die idee gekry het ons is “Alternatiewe
Afrikaners”, asof ons “weird” mense was. Eintlik wou ons net 'n alternatief
daarstel vir die “mainstream” van daardie tyd. Die “mainstream”, in my opinie,
was oneindig meer “weird” as wat ons kon droom om te wees.*!

André Letoit was dus 'n alternatiewe Afrikaner in die sin daarvan dat hy 'n
alternatiewe identiteit vir die Afrikaner bepleit het, een los van die Christelik-
Nasionale identiteit wat die establishment in stand probeer hou het. Met sy deelname
aan die Voélvry-toer van 1989 is hierdie beeld van hom as Afrikaner-afvallige by die
breér publiek tuisgebring.

Die Voélvry-toer is al relatief goed gedokumenteer in die populére en
akademiese geskiedskrywing.#2 In Maart en April 1989 het die Voélvry musikante,

38. M. Suriano & C. Lewis, “Afrikaners is Plesierig! Voélvry Music, Anti-Apartheid Identities
and Rockey Street Nightclubs in Yeoville (Johannesburg), 1980s-90s”, African Studies,
74,3 (2015), pp 414-415.

39. A. Grundlingh, “Rocking the Boat’ in South Africa? Voélvry Music and Afrikaans Anti-
Apartheid Social Protest in the 1980s”, International Journal of African Historical
Studies, 37, 3 (2004), p 486.

40. Roekeloos Redaksie, “Johannes Kerkorrel”. Beskikbaar by: http://www.
roekeloos.co.za/argief/kerkorrel.html Besoek op: 2 September 2011.

41. Koos Kombuis onderhoud in “Voélvry: The Movie (DVD)”.

42. Sien byvoorbeeld, Grundlingh, “Rocking the Boat’ in South Africa?”; Suriano en Lewis,
Anti-apartheid Identities and Rockey Street Nightclubs”; B. Jury, “Boys to Men:
Afrikaans Alternative Popular Music”, African Languages and Cultures, 9, 2 (1996), pp
99-109; L. Laubscher, “Afrikaner Identity and the Music of Johannes Kerkorrel”, South
African Journal of Psychology, 35, 2 (2005), pp 308-330; C. Pienaar, “Voélvry and the
‘Outlawed’ Afrikaners: An Analysis of ‘The Alternative Afrikaans Music Movement’
and Afrikaner Identity, MA tesis, Universiteit van die Witwatersrand, 2012; S.D. van

163



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

bestaande uit André Letoit, Johannes Kerkorrel en die Gereformeerde Blues Band, en
James Phillips onder die verhoognaam Bernoldus Niemand, deur Suid-Afrika en
Namibié vir 'n reeks optredes getoer. Terwyl die onmiddellike doel van die toer was
om 'n kompilasie-CD van Shifty Records bekend te stel, was die groter beweegrede
egter om snerpende sosiopolitieke kritiek uit te spreek - “in rock 'n roll styl, met 'n
dosis punk, het kragtige lirieke die staat, Afrikaanse politici, die Suid-Afrikaanse
Weermag (SAW), die apartheidsbestel, en wit middelklas waardes gesatiriseer”.43
Kombuis noem self hoe Voélvry “die idealistiese droom gehad [het] om die Apartheid-
regime met 'n paar liedjies vol woede, bravade en vloekwoorde omver te werp.”44

Voélvry het vir groot omstredenheid onder Afrikaners gesorg. Die toer het
opslae in verskeie Afrikaanse en Engelse koerante gemaak,*> en die musikante is op
verskeie plekke belet om te speel, universiteitskampusse veral. Hieronder tel
byvoorbeeld die Randse Afrikaanse Universiteit, die Universiteit van die Vrystaat, die
Potchefstroomse Universiteit vir Christelike Hoér Onderwys, die Vaaldriehoek
Technikon en die Universiteit van Stellenbosch. S6 het 'n sentrale deel van die
Afrikaner-establishment hul afkeur in Voélvry laat blyk. Verder het die geselskap ook
doodsdreigemente tydens die Stellenbosse been van die toer gekry. Die Wit Wolwe, 'n
ver-regse Afrikaner groep, het die Voélvry-lede met die dood gedreig indien hulle met
die konsert sou voortgaan. Daar het egter niks van gekom nie.*¢ Alhoewel 'n regse
militante groep nie soseer deel uitmaak van die Afrikaner-establishment nie, is dit
duidelik dat Voélvry 'n sensitiewe snaar onder Afrikaners aangeroer het.

Hoe het Letoit se betrokkenheid by Voélvry sy beeld beinvloed? Voélvry het
relatief groot golwe in die Afrikaner gemeenskap van die laat 1980’s gemaak. Die
omstrede aard van die toer het die publiek se aandag getrek op 'n manier waarop
Letoit se letterkunde nooit het nie. Voélvry het Letoit van ’'n ondergrondse
kultusfiguur in 'n meer bekende publieke figuur omskep, en met sy teenkanting van

der Merwe, On Record: Popular Afrikaans Music and Society, 1900-2017 (African Sun
Media, Stellenbosch, 2017); Hopkins, Voélvry; Kombuis, Die Tyd van die Kombi'’s.

43. Grundlingh, “Rocking the Boat’ in South Africa?”, p 485 (eie vertaling).

44. K. Kombuis, “Die storie van my lewe”. Beskikbaar by: https://www.
kooskombuis.com/biografie Besoek op: 14 Augustus 2018.

45. Kyk “When Boere punks came to town”, Sunday Times, 30 April 1989; “Voélvry-groep
ontstoke oor Matie-verbod”, Die Burger, 5 Mei 1989; “J. Kerkorrel en sy Blues Band
maak vriende”, Die Burger, 15 Mei 1989; A. le Roux, “Alternatief? Nee, ons rock 'n
roll!”, Die Burger, 20 Mei 1989; ]. Dowson en C. du Plessis, “Kerkorrel en Kie”, Star, 27
Mei 1989; S. de Waal, “Bad-mannered Boerepunk’s arrived”, Mail & Guardian, 26 Mei-
1 Junie 1989; S. de Waal, “R 'n r headache for guardians of the volkskultuur”, Weekly
Mail, 4 Junie 1989; “Boereblues oor apartheid”, Rapport, 4 Junie 1989; “Laat kritiek
deur musiek toe”, Die Burger, 5 Junie 1989; T. Emerson and A. Getz, “Alternative
Afrikaners: Words become weapons to fight apartheid”, Newsweek, 19 Junie 1989; ].
Allan, “Afrikaner pride and passion, fun and laughter for the new-era Boere punks”,
Sunday Times, 9 Julie 1989; E. Aupiais, “Rejection of volk and liberation of Afrikaners”,
Cross Times, August 1989; P. de Vos, “Nuwe lied vir jong SA”, Suid-Afrikaan, 4 Junie
1990.

46. Voélvry: The Movie (DVD)”, in Hopkins: Voélvry.

164



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

die Afrikaner-establishment wat met Voélvry 'n hoogtepunt bereik het, het hy die
beeld as 'n verstokte Afrikanerdwarstrekker gekry.

Veranderinge in die 1990s

Die vroeé jare neéntig was._... die oog van die storm. Vir die eerste keer na die
warrelwindlewe wat ek in die jare tagtig gevoer het, het ek weer tyd vir myself
gehad. Om te dink.#7

In die vroeé 1990’s het daar 'n reeks veranderinge plaasgevind wat André Letoit se
beeld in Afrikanergeledere sou verander. Op 'n breér, kontekstuele vlak, het die
aanloop tot en begin van 'n demokratiese politieke bestel in die land veroorsaak dat
Afrikaners hul identiteit ondervra en begin herdefinieer het. Dit het tot die
totstandkoming van ’'n bepaald nuwe Afrikaner-establishment gelei. Op ’'n
persoonlike vlak het Letoit sy naam na Koos Kombuis verander, en die werk wat hy
voortaan sou produseer, het 'n nuwe rigting ingeslaan. Die wisselwerking van al
hierdie veranderinge het op die lange duur beteken dat Koos Kombuis ikoonstatus
sou bekom.

Suid-Afrika het in die vroeé jare negentig etlike belangrike politieke
verwikkelinge gesien. Die vernaamste was president F.W. de Klerk se aankondigings
tydens die opening van die parlement op 2 Februarie 1990 waar hy, onder andere, die
verbod op die African National Congress (ANC) en ander bevrydingsbewegings
opgehef het, en Nelson Mandela se onvoorwaardelike vrylating uit die tronk
aangekondig het. Mandela is op 11 Februarie 1990 vrygelaat, en die amptelike
onderhandelingsproses vir 'n demokratiese bestel het daarna 'n aanvang geneem. Die
uiteinde hiervan was Suid-Afrika se eerste demokratiese verkiesing in April 1994 wat
die ANC gewen het. Die NP-bewind en apartheid was iets van die verlede.

Die Afrikaner was na 1994 nie meer 'n minderheid-in-bewind nie, maar slegs
'n minderheidsgroep binne 'n veelrassige en multikulturele samelewing. Hierdie
nuwe realiteit het die Afrikaners genoop om hul identiteit in die konteks van die
nuwe demokratiese Suid-Afrika te herdefinieer. Die kwessie van post-apartheid
Afrikaner-identiteit blyk in die jare sedert 1994 ’'n relatief gewilde onderwerp in
beide akademiese en populére kringe te wees.*8 Die kern van die saak is dat

47. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 244.

48. Sien byvoorbeeld: M. Vestergaard, “Who’s got the Map? The Negotiation of Afrikaner
Identities in Post-Apartheid South Africa”, Daedalus, 130,1 (2001), pp 19-44; P.
Erasmus, “White Afrikaners’ Search for New Identities”, Acta Academica, 34, 2 (2002),
pp 89-108; W. Visser, “Afrikaner Responses to Post-Apartheid South Africa: Diaspora
and the Re-Negotiation of a Cultural Identity”, New Contree, 54 (2007), pp 1-30; C.
Verwey and M. Quayle, “Whiteness, Racism, and Afrikaner Identity in Post-Apartheid
South Africa”, African Affairs, 111, 445 (2012), pp 551-575; Gesprekke oor kwessies
rondom Afrikanerskap verskyn dikwels in die Afrikaanse media. Publikasies van
Media 24, en koerante soos Die Burger en Rapport, publiseer gereeld artikels daaroor,
terwyl dit ook dikwels op ander mediavorme soos die webtuiste LitNet voorkom.

165



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Afrikaners as 'n minderheidsgroep sonder politieke mag in post-apartheid Suid-
Afrika bedreig voel. Daar bestaan die gevoel dat hul kultuur, taal en simbole
gemarginaliseer word en dat daar binne die raamwerk van 'n liberale demokrasie
selfs teen hulle gediskrimineer word. In 'n poging om by hul nuwe konteks aan te pas,
het Afrikaners hulself tot 'n mindere of meerdere mate geherdefinieer. Die
vernaamste aspek hiervan is die depolitisering van die Afrikaner-identiteit die
bewustelike poging om hul kulturele identiteit van die negatiewe konnotasies van
apartheid te bevry.*?

Met hierdie vernuwing in die Afrikaner se identiteit het daar ook 'n bepaald
nuwe Afrikaner-establishment tot stand gekom. Die pre-1994 Afrikaner-
establishment - die een waarteen Letoit in opstand gekom het - het 'n stellig
outoritére, kollektiewe, Christelik-Nasionaal, ekslusief wit Afrikaner-identiteit
bevorder.>® Die NP en sy leiers, die Nederduits Gereformeerde (NG) Kerk en sy
dominees, die Broederbond, en Afrikaanse universiteite was van die vernaamste
toonaangewers in die Afrikanersamelewing. In die jare na 1994 sien sake anders
daarna uit. Die NP bestaan nie meer nie en sy voormalige leiers is irrelevant in die
hedendaagse Suid-Afrikaanse konteks. Die NG Kerk het ondersteuning en dus ook sy
houvas op die Afrikaner verloor, ondanks die feit dat hulle steeds in groot getalle die
Christelike geloof beoefen.5! Verder voer Afrikaans as onderrigtaal 'n stryd om
oorlewing aan sommige universiteite, terwyl dit aan ander reeds gesneuwel het. Die
waardes wat die post-apartheid Afrikaner-establishment probeer bevorder, is dié van
aanpasbaarheid, verdraagsaamheid, en inklusiwiteit. Vir die Afrikaner om in post-
apartheid Suid-Afrika as 'n minderheidsgroep met 'n kennelik negatiewe politieke
geskiedenis te oorleef, is hierdie waardes noodsaaklik.

Hierdie ontwikkeling in die aard van die Afrikaner-establishment kan aan die
hand van twee voorbeelde verduidelik word. Eerstens is daar die transformasie van
die Afrikaner Broederbond, wat in die twintigste eeu 'n sentrale rol in die Afrikaner
se sosiopolitieke bevordering gespeel het. Sedert die stigting van die Broederbond in
1918 kon slegs wit Afrikaanssprekende mans lede wees. In 1993, op die vooraand
van demokrasie in Suid-Afrika, is dit na die Afrikanerbond hernoem, lidmaatskap is
oopgestel vir Afrikaanssprekende mans en vroue van alle rasse, en die hoé premie
wat die Bond in die verlede op geheimhouding geplaas het, is verslap.52 Die Bond het
by die realiteite van die “nuwe Suid-Afrika” aangepas en meer inklusief geword.
Tweedens is daar die uitslag van die 1992 referendum waar president De Klerk aan
wit Suid-Afrikaners gevra het of hulle die voortgang van die politieke
hervormingsproses steun. Meer as 87% van wit kiesers het aan die referendum
deelgeneem, waarvan 69% “ja” gestem het.53 Alhoewel nie alle wit kiesers Afrikaners
was nie, en daar 'n mate van dubbelsinnigheid aan die ja-stem gekoppel was, kan die

49. Vestergaard, “Who’s got the Map? pp 29-30; Visser, “Afrikaner Responses to Post-
Apartheid South Africa”, p 28.
50. Vestergaard, “Who’s got the Map? p 35.
51. H. Giliomee, Die Afrikaners: 'n Biografie (Tafelberg, Kaapstad, 2004), pp 625-626.
52. Giliomee, Die Afrikaners, p 625.
53. Giliomee, Die Afrikaners, p 591.
166



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

uitslag van die referendum as 'n kopskuif in Afrikanergelederde geinterpreteer word.
Die Afrikaner-establishment van voor 1994 het ten einde geloop, en die een wat in sy
plek herrys het, is meer inklusief van aard. Hermann Giliomee skryf hoedat daar
sedert die politieke omwenteling in die land diegene is wat probeer om “nuwe inhoud
en krag aan Afrikaans te gee en ’'n inklusiewe en veelsydige gemeenskap te help
bou”.5* Die establishment waarteen Letoit homself so sterk in die 1980’s uitgespreek
het, het vanaf die vroeé jare negentig nie meer bestaan nie.

Saam met die veranderende sosiopolitieke strominge het Letoit in hierdie tyd
ook 'n persoonlike metamorfose ondergaan. Vroeg in 1990 het hy sy naam na Koos
Kombuis verander. Al Lovejoy, 'n bekende figuur in die Stellenbosse ondergrond van
die tyd, onthou dié gebeurtenis as volg:

Some completely mal writer ou lived in our kitchen. His name was André. Real
funny fucker too. Woke up one morning and announced brightly that he needed
to piss off to the nearest Wimpy. Bum lots of coffee and start writing furiously,
because he needed to pull off a cultural revolution - but only after he shaved his
head and changed his name to Koos Kombuis.55

Kombuis verduidelik die beweegrede agter sy naamsverandering:

Ek het geweet 'n drastiese verandering is nodig_.. Maar die verandering in my
lewenstyl moes dieper gaan. Ek was vasgevang in 'n verkeerde image, 'n ander
man se Struggle. Die battle teen Apartheid sou nie vir altyd nuus bly nie. Musiek,
kuns is groter as politiek, en oortree net soms, by wyse van hoé uitsondering, op
laasgenoemde se terrein. Ek wou wegkom, ontsnap van die identiteit wat die
media vir my geskep het....56

Sy naamsverandering was dus 'n doelbewuste poging om sy beeld te verander.

Parallel met die Afrikaners in die breé, wou Kombuis ook sy indiwiduele beeld
depolitiseer en homself van die negatiewe politieke konnotasies wat aan sy verlede
gekoppel was, bevry. Die aard van die werk wat hy voortaan sou produseer, sou 66k
anders wees.

In 1990 het Koos Kombuis sy eerste album onder sy nuwe naam vrygestel.
Niemandsland and Beyond het “nuwe liedjies oor nuwe onderwerpe” bevat.57 Ballades
soos “Lisa se Kklavier” en “Onder in my whiskeyglas” het hierdie vernuwing
versinnebeeld. In die liedjie “Paranoia” het Kombuis ook, in sy kenmerkende satiriese
styl, kommentaar gelewer op die posisie van Afrikaners in die veranderende Suid-
Afrikaanse konteks van die vroeé 1990’s. Buiten die feit dat die titel opsigself as 'n
opsomming van die Afrikaner-psige gedurende die oorgangstyd gelees kan word, sing
hy verder: “Ek weet ek is verslaaf aan drank. / Ek is oortrokke by die bank. / My

54. Giliomee, Die Afrikaners, p 628.
55. A. Lovejoy, Acid Alex (Zebra Press, Cape Town, 2005), p 256.
56. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 232.
57. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 232.
167



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

dogter is 'n Boere-punk, / maar dank God ek’s ten minste blank.”58 Kombuis skryf dat
hy na Niemandsland and Beyond nog steeds nie ryk en bekend geword het nie, maar
dat hy steeds as “alternatief” en “ongewens” gebrandmerk is.>?

Kort na Niemandsland and Beyond se verskyning het Kombuis van
platemaatskappy verander. Hy het die ondergrondse Shifty Records vir die meer
kommersiéle Gallo Music verruil. Sy eerste album by hierdie maatskappy, Elke
boemelaar se droom (1994), het hom dan ook sy eerste smakie kommersiéle sukses
gegee. Saam die sosiale kommentaar waarmee hy sinoniem geword, het hierdie
album ook liefdesballades in “Bicycle sonder 'n slot” en “Prayer for Port St. Johns”
bevat. Sy nuwe musiek het sagter op die oor geval en hom in die proses meer
toeganklik vir Afrikaanse luisteraars gemaak. Kombuis se musiek na sy
naamsverandering het wegbeweeg van die noue sosiopolitieke kritiek op Ver van die
ou Kalahari en die Voélvry-toer. Dit blyk ook die geval met sy letterkunde van die tyd
te wees. In 1993 het Afrikaans my Darling, 'n bundel rubrieke, uit sy pen verskyn.
Alhoewel hy plek-plek hierin steeds politieke kwessies aanspreek, is dit veel eerder 'n
stuk sosiale kommentaar. Opmerklik egter van die politieke kommentaar in Afrikaans
my Darling is dat hy homself uitspreek teenoor die swart politici van die dag. In 'n
resensie skryf Willem Anker dat daar 'n onderliggende “siddering vir die land se
toekoms in die sweterige hande van die politici” is.60

In die vroeé 1990’s het die wisselwerking tussen al hierdie veranderinge - 'n
nuwe politieke konteks in die land, 'n nuwe Afrikaner-establishment, en 'n nuwe
persona - meegebring dat Kombuis vir homself 'n bepaald ander publieke beeld as
dié van André Letoit begin skep het. Alhoewel die stigma van “alternatiewe musikant”
nog vir 'n tyd aan hom sou kleef,6! het hy aan die begin van dié dekade sy eerste tree
nader aan die nukleus van die ontwikkelende post-apartheid Afrikaner-establishment

gegee.
Kommersiéle sukses en aanvaarding deur die establishment

Met die aanvang van die 1990’s was Koos Kombuis steeds die Afrikaner-afvallige met
die negatiewe bagasie van Voélvry, maar sy beeld was besig om te verander. In die
jare sedertdien het Kombuis se gewildheid as musikant gegroei en word hy
toenemend met die hoofstroom geassossieer. Daarby is sommige van sy werke in die
Afrikaanse literére kanon opgeneem, terwyl hy ook ’'n meningsvormer in die
hoofstroom-Afrikaanse media geword het. Die gevolg was dat hy op verskeie vlakke
deel geword het van die post-apartheid Afrikaner-establishment.

Koos Kombuis het hom in die jare negentig hoofsaaklik op sy musiekloopbaan
toegespits. Die letterkunde wat hy wél gepubliseer het - Soos die reén: gedigte en

58. K. Kombuis, “Paranoia”, Niemandsland and Beyond, Shifty Records, 1990.
59. Kombuis, “Die storie van my lewe”.
60. W. Anker, “Al laggende skil Koos voort aan die vrot appels in SA”, Die Burger, 22
Desember 2003, p 11.
61. Kombuis, “Die storie van my lewe”.
168



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

lyrics (1993), die digbundel Die tweede reén (1998) en Koos se songs (1998) - het
meestal van sy musiek gespreek en het nie veel reaksie by resensente gelok 6f
merkwaardige kommersiéle sukses behaal nie. Sy musiek het voorrang geniet. In sy
outobiografie skryf Kombuis hoe hy in dié tyd feitlik konstant getoer het.6? Na sy
eerste smakie van kommersiéle sukses met Elke boemelaar se droom, en 'n toename in
optredes in die 1990’s, het Kombuis al populérde geword. Hierdie groeiende
gewildheid het afgespeel teen die agtergrond van die opkoms van Afrikaanse
kunstefeeste en 'n ontploffing in die Afrikaanse musiekbedryf. Die Klein Karoo
Nasionale Kunstefees (KKNK) is vir die eerste maal in 1994 in Oudtshoorn aangebied,
en jaarlikse Afrikaanse kunstefeeste het sedertdien landwyd opgeskiet. Hieronder tel
Aardklop (Potchefstroom), Vrystaat Kunstefees (Bloemfontein), Suidoosterfees
(Kaapstad), Innibos Fees (Nelspruit) en die Woordfees (Stellenbosch). Ongeag die
kritiek wat teen kunstefeeste uitgespreek word - sommiges argumenteer dat dit
“etniese enklaves” geword het, en dat dit kultuurfeeste eerder as kunstefeeste is®3 -
het die groei van die Afrikaanse feeslandskap sedert 1994 'n groot aandeel in die
oplewing van die Afrikaanse musiekbedryf gehad. Die middel negentigs het 'n “amper
irrasionele explosion van Afrikaanse musiek” gesien.®* Enersyds het die groeiende
getal kunstefeeste gesorg vir 'n “ontploffing in die hoeveelheid live shows”%5 en
andersyds het die verkope van Afrikaanse albums ook die hoogte in geskiet. Die
verkope van die platemaatskappy Select Musiek het tussen 2003 en 2008 jaarliks met
meer as 30% gegroei,®® en kommersiéle Afrikaanse popmusiek is vandag een van
Suid-Afrika se grootste verkopers. Tussen 30% en 40% van verkope van alle plaaslik
geproduseerde musiek is Afrikaans.67

Dit is teen hierdie agtergrond dat Koos Kombuis as musikant al gewilder
geword het. Alhoewel sy folk-rockmusiek nie soseer deelmaak van die hoofstroom
populére Afrikaanse musiek nie, het sy loopbaan nietemin gebaat by die
verwikkelinge in die Afrikaanse kunste en musiekbedryf. Sy 1997-album, Madiba Bay,
het byvoorbeeld die SAMA (South African Music Awards) toekenning vir beste album-
ontwerp gewen.%® Die skerp groei van die Afrikaanse musiekbedryf het beteken dat
hy, wat toe reeds 'n gevestigde kunstenaar was, groter kommersiéle sukses behaal
het. Koos Kombuis het 'n gereelde naam op die feesprogramme van Afrikaanse

62. Kombuis, Seks & Drugs & Boeremusiek, p 256.

63. Outeur onbekend, “Die toekoms van kunstefeeste”, Taalgenoot, Winter 2016.
Beskikbaar by: https://www.litnet.co.za/wp-content/uploads/2016/12
kunstefeeste.pdf Besoek op: 14 Augustus 2018.

64. S. Hofmeyr onderhoud, Youtube video, “Johnny en die Maaiers S/T Part 1”. Beskikbaar

https://www.youtube.com/watch?v=ESLImHtdTIM Besoek op: 14 Augustus
2018.

65. Youtube video, “Johnny en die Maaiers S/T Part 2”. Beskikbaar by:
https://www.youtube.com /watch?v=SbJuXxLIjWg Besoek op: 14 Augustus 2018.

66. Youtube video, “Johnny en die Maaiers S/T Part 2”. Besoek op: 14 Augustus 2018.

67. S. van der Merwe, “The Dynamics of the Interaction between Music and Society in
Recorded Popular Afrikaans Music, 1900-2015”, PhD tesis, Universiteit van
Stellenbosch, 2015, p 229.

68. I. Roggeband, 50 Stemme: Die Grootste Name in Afrikaanse Musiek (Jonathan Ball,
Jeppestown, 2009), p 151.

169



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

kunstefeeste geword en hy het in die 2000’s selfs by die Huisgenoot Skouspel, die
jaarlikse Afrikaanse glansgeleentheid by Sun City, opgetree. Hier het hy die verhoog
met populére kunstenaars soos Steve Hofmeyr en Rina Hugo gedeel. Sommige van
Kombuis se liedjies is oor die jare ook in die Afrikaanse hoofstroom opgeneem. “Lisa
se klavier”, wat deur baie as een van die beste Afrikaanse liefdesliedjies beskou word,
is byvoorbeeld deur die populére sangeres Laurika Rauch én die gewilde rockgroep
The Parlotones verwerk. Van sy liedjies verskyn ook op kompilasie CD’s, waaronder
Sarie - My Inspirasie (2007), 100 Oorspronklike Afrikaanse Treffers, Volume 2 (2009)
en Sag en Sielvol - ons Mooiste Ballades (2014). Op hierdie albums verskyn Kombuis
se naam saam met dié van die populérste Afrikaanse sangers soos Juanita du Plessis,
Theuns Jordaan en Amor Vittone. Verder is enkele van Kombuis se liedjies ook in die
FAK Sangbundel Volume 2 (2017) opgeneem.®® Dit is 'n opmerklike insluiting wanneer
daar in ag geneem word dat hy vroeér op die Voélvry-toer die simbole van die
Afrikaner-establishment, soos juis die FAK Sangbundel, gesatiriseer het. Dit is n goeie
vraag of Koos Kombuis as kunstenaar vandag volkome by die hoofstroom ingesluit is,
maar dat hy oor tyd 4l nouer daarmee geassossieer het, is nie te betwyfel nie.

Kombuis se gewildheid en assossiasie met die Afrikaanse hoofstroom
impliseer dat hy oor die jare groter aansien in die 0oé van die establishment verkry
het. Daar is dus weggebeitel aan sy vroeére beeld as “alternatiewe Afrikaner”, en is hy
toenemend as deel van die post-apartheid Afrikaner-establishment beskou. Die trajek
van Kombuis se literére loopbaan het hierdie oorgang van Afrikaner-buitestaander na
lid van die binnekring verder ondersteun.

In 2000 verskyn Kombuis se outobiografie getiteld Seks & Drugs &
Boeremusiek: Memoires van 'n Volksverraaier. Dit is uitgegee deur Human & Rousseau,
een van Suid-Afrika se grootste uitgewersmaatskappye, wat op sigself ’'n groot
sprong van Kombuis se dae van ondergrondse en onafhanklike uitgewers in die
1980’s is. Die boek is goed ontvang en het heelwat positiewe kommentaar by
resensente uitgelok. De Ridder beskou dit as “n dinamiese bydrae tot die
literatuurbedryf - eerlik, onthutsend, skreeusnaaks en broodnodig”.”® Seks & Drugs &
Boeremusiek is sedert 2000 elf maal herdruk, waarna daar 'n tweede uitgawe en
twaalfde druk in 2015 verskyn het - sekerlik 'n bewys van kommersiéle sukses. In 'n
resensie van hierdie tweede uitgawe word daar geskryf dat die boek in 2015 nog nét
so gewild is en dat die teks “steeds uiters relevant is en tydloos bly”.7!

Saam met die groter kommersiéle sukses is sommige van Kombuis se werke
met verloop van tyd ook in die Afrikaanse literére kanon opgeneem. Raka: Die Roman
(2005), 'n hedendaagse repliek op N.P. van Wyk Louw se oorspronklike teks, word op
voorgraadse vlak aan sommige Suid-Afrikaanse universiteite behandel. Die

69. S. van Zyl, “FAK-sangbundel bygewerk met nuwe liedjies”, 25 Januarie 2017.
Beskikbaar  by:  https://www.netwerk24.com/Nuus/Algemeen/fak-sangbundel-
bygewerk-met-nuwe-liedjies-20170124 Besoek op: 16 Augustus 2018.

70. C. de Ridder, “Lank lewe skrywer-musikant Koos”, Die Burger, 24 Julie 2000, p 8.

71. S. van Zyl, “Resensie: Seks & Drugs & Boeremusiek: Memoires van 'n Volksverraaier”,
Tydskrif vir Letterkunde, 53, 2 (2016), p 201.

170



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

bekroonde digter Joan Hambidge skryf in 'n resensie hiervan dat “ons in hierdie dae
van taalstryde so 'n boek [benodig] wat uiteindelik bewys: as daar nog lekker met
Afrikaans gespeel kan word, gaan dit goed met die taal.”’? In die versamelbundel
Poskaarte: Beelde van die Afrikaanse Poésie sedert 1960 (2006) is daar agt van
Kombuis se gedigte uit die 1980’s, toe hy nog onder die naam André Letoit geskryf
het, ingesluit. Die samestellers van Poskaarte noem dat dié bundel nie primér gaan
oor die insluiting van digters se gekanoniseerde werke nie, maar dat dit eerder 'n
aanduiding van die ontwikkeling van die Afrikaanse poésie is. Die feit dat Kombuis se
werk hierin verskyn, impliseer die literére establishment se hoogskatting van sy
werk. Hierdie sentiment word geéggo in die Groot Verseboek (2008), stellig die
aanwyser van die Afrikaanse poésie-kanon. Vyftien van Letoit se gedigte verskyn in
dié hoogaanskrewe versameling, wat dan sy behoort tot die kanon bevestig. In
Perspektief en Profiel: 'n Afrikaanse Literatuurgeskiedenis (2015) wat kort profiele van
beide André Letoit en Koos Kombuis bevat,’3 wat sy gerespekteerde posisie in die
Afrikaanse letterkunde bevestig.

Letoit se Tagtiger-letterkunde het stroomop geswem en nie deel gemaak van
die literére hoofstroom van daardie era nie. Soos dit die geval met die breér
establishment was, het die Afrikaanse literére establishment in die laat twintigste eeu
ook 'n metamorfose ondergaan. Dié establishment gooi vandag sy net wyer om nou
ook skrywers soos Kombuis (en Letoit) in te sluit. Koos Kombuis se bydrae tot die
ontwikkeling van die Afrikaanse literére landskap oor die afgelope bykans veertig
jaar beteken dat hy vandag deel vorm van die Afrikaanse literére establishment.

Kombuis se prominensie in die Afrikaanse gemeenskap is in die vroeé jare
2000 verder verskans toe hy 'n rubriekskrywer vir die Sondagkoerant Rapport
geword het. Sy rubrieke in dié koerant, wat wyd as 'n mondstuk van die Afrikaner
beskou word, spreek prontuit sosiopolitieke kritiek teen die hedendaagse Suid-Afrika
uit. Hy krap ook gereeld vere om. Die vernaamste geval is seker 'n 2006-rubriek
waarin hy sy bedanking uit die Afrikanerdom aangekondig het. Sy beweegrede was
om “ontslae [te] raak van al die onnodige sielkundige bagasie van ‘Afrikaner’-wees.”74
Hy beskryf dié bagasie as die konstante voorskrywe wie en wat 'n Afrikaner behoort
te wees, vir wie hy behoort te stem, wat hy moet lees of aantrek, en hoe hy sy
vakansiedae moet deurbring. Die tikkie humor ter syde gestel, suggereer hierdie
bedanking ’'n breér poging om homself te bevry van die negatiewe politieke
konnotasies wat vandag in Suid-Afrika aan die term “Afrikaner” geheg word. Dit eggo
die rede agter sy naamverandering van jare vroeér. Alhoewel hierdie rubriek heelwat
reaksie en 'n vurige debat onder lesers veroorsaak het, was die uiteinde daarvan nie
so ernstig as wat gevrees is nie, en Kombuis het aanhou skryf in die Afrikaanse media.

72. J. Hambidge, “Resensie: Koos Kombuis - Raka die Roman”, 28 Februarie 2013.
Beskikbaar by: http://joanhambidge.blogspot.com/2013 /02 /koos-kombuis-raka-die-
roman-2006.html Besoek op: 17 Augustus 2018.

73. Van Coller, Perspektief en Profiel, pp 169-171, p 230.

74. K. Kombuis, “Ware wedergeboorte: om uit die laer te ontsnap”, Rapport, 15 Januarie
2016.

171



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

In meer onlangse jare verskyn sy rubrieke in Die Burger. Die aard van Kombuis
se rubrieke speel 'n belangrike rol in die manier waarop hy vandag deur die publiek
gesien word. Die vernaamste temas wat hy aanspreek, is byvoorbeeld die Afrikaanse
taal en kwessies rondom Afrikanerskap in post-apartheid Suid-Afrika. Hy lewer ook
skerp sosiopolitieke kommentaar, en spesifiek teenoor die African National Congress
(ANC) en die wyse waarop hulle die land regeer.’> Dit is alles kwessies wat die
hedendaagse Afrikaner na aan die hart 1&é en waarby hulle tot 'n redelike mate
aanklank vind. Uit die leserskommentaar op Netwerk 24 se webtuiste, waar sy
rubrieke in digitale formaat verskyn, blyk dit dat veral sy kritiek teenoor die ANC-
bewind 'n sentiment is wat baie Afrikaners deel. Verder identifiseer lesers ook met
Kombuis se verwysings na sy middeljarigheid en voorstedelikheid, en maak dit hom
aanneemliker vir baie Afrikaanse lesers. Dit is egter nie te sé dat al Kombuis se
opinies gewild is nie. Sy omarming van die liberale waardes van die demokratiese
Suid-Afrika, of sy pleidooi dat verskillende taalvariante by standaardafrikaans
ingesluit moet word, word nie ewe goed deur alle lesers ontvang nie.
Desnieteenstaande het hy oor die afgelope dekade of twee ’'n prominente
meningsvormer in die Afrikaanse media geword.

Samevatting

Koos Kombuis het in die 1980’s, toe nog bekend as André Letoit, sy loopbaan as
Tagtiger-skrywer en anti-apartheidsmusikant begin. Weens die aard van sy werk het
hy die beeld van ikonoklas verkry. Hy het die norme en instansies van die
establishment van daardie tyd uitgedaag, en hy het waardes soos verset en
vernuwing versinnebeeld. In die vroeé jare negentig het daar etlike belangrike
veranderinge plaasgevind, en die wisselwerking daarvan het beteken dat sy beeld
stelselmatig sou verander. Waar hy teen die einde van die 1980’s op die rand van die
Afrikanersamelewing gefigureer het, het hy sedertdien 4l nader aan die nukleus van
die nuwe Afrikaner-establishment beweeg. As musikant het hy vanaf die 1990’s al
hoe gewilder geword, toenemend kommersiéle sukses behaal en homself oor tyd ook
met die Afrikaanse hoofstroom geassosieer. As skrywer het hy, weens sy bydrae tot
die ontwikkeling van die Afrikaanse letterkunde en die feit dat sommige van sy werk
in die Afrikaanse literére kanon opgeneem is, ook deel geword van die literére

75. Sien byvoorbeeld: K. Kombuis, “Afrikaans moet almal laat welkom voel”, 26 Augustus
2016, Beskikbaar  by:  https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-
kombuis-afrikaans-moet-almal-laat-welkom-voel-20160826; K. Kombuis, “Die wonde
van Afrikaans”, 27 Julie 2018, Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/Stemme/
Menings/koos-kombuis-die-wonde-van-afrikaans-20180725; K. Kombuis, “Wie is 'n
Afrikaner?”, 4 Mei 2018, Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/Stemme/
Profiele/koos-kombuis-wie-is-n-afrikaner-20180502-2; K. Kombuis, “Tienerjare van
'n kind én 'n land”, 12 Januarie 2018, Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/
Stemme/Menings/koos-kombuis-tienerjare-van-n-kind-en-n-land-20180110. Sien
ook K. Kombuis, “Demokrasie is daai tannie wat jy nie wil soen”, 15 Julie 2016,
Beskikbaar  by:  https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-
tienerjare-van-n-kind-en-n-land-20180110; K. Kombuis, “Dis nag oor Suid-Afrika”, 17
November 2017, Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/ Stemme/Menings/
koos-kombuis-dis-nag-oor-suid-afrika-20171117

172




De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

establishment. Kombuis is verder ook ’'n prominente meningsvormer in die
Afrikaanse media. Waar sy jeugdige rebelsheid van die 1980’s die NP-regering en die
Afrikaner-establishment van die tyd die stryd aangesé het, spreek sy rubrieke vandag
op 'n meer genuanseerde wyse kritiek uit oor kwessies wat die hedendaagse
Afrikaner raak. Dit blyk dat Kombuis se opinies by baie Afrikaners resoneer, wat dan
impliseer dat hy tot 'n redelike mate namens die post-apartheid Afrikaner-
establishment praat. S6 is Koos Kombuis dan 'n verteenwoordiger van die Afrikaner
van vandag.

Kombuis beklee verder ook 'n mate van kulturele veelbetekenheid. Hy is al vir
dekades lank 'n aktiewe digter, skrywer en musikant, en het daarby ook sentraal
gestaan in twee noemenswaardige gebeure in die Afrikaanse kultuurgeskiedenis - die
literére beweging van Tagtig en Voélvry. Omdat dit seminale oomblikke in die
ontwikkeling van die Afrikaanse kunste was en hy so nou daarmee geassossieer
word, gee dit hom 'n groot voetspoor in die Afrikaanse kultuur van vandag.

Die ikoonstatus wat Kombuis vandag beklee, is ook te danke daaraan dat hy
juis vroeér 'n ikoon van verset was. Sandra Swart skryf hoedat daar in onlangse tye, in
‘n poging om rekonsiliasie te bevorder, na voormalige ikone van afvalligheid uitgereik
is sodat alle Afrikaners nie as rassiste afgemaak word nie.’® Op dieselfde wyse is Koos
Kombuis dan moontlik ook deur die post-apartheid Afrikaner-establishment
toegeéien in 'n poging om te bewys dat “ons almal nie so is nie” - dat alle Afrikaners
nie ondersteuners van die NP en apartheid was nie, en dat Afrikaners vandag nie
noodwendig aan die politieke geskiedenis van hul voorvaders geken kan word nie,
maar ook aan figure soos Kombuis.

Koos Kombuis het oor die afgelope sowat 40 jaar 'n merkwaardige
transformasie van ikonoklas na ikoon gemaak. Die establishment wat hy in die 1980’s
met sy Tagtiger letterkunde en anti-apartheidsmusiek probeer omvergooi het, het
met die sosiopolitieke verwikkelinge van die vroeé 1990’s gekwyn. Hy het in hierdie
tyd ook ’'n persoonlike metamorfose ondergaan, en die trajek waarvolgens sy
loopbaan sedertdien ontwikkel het, het meegebring dat hy oor tyd deel geword het
van die post-apartheid Afrikaner-establishment. Vandag praat hy namens baie
Afrikaners en word hy wyd as ikoon beskou.

BRONNELYS

Allan, J., “Afrikaner pride and passion mix with fun and laughter for the new-era
boere punks”, Sunday Times, 9 Julie 1989.

Anker, W., “Al laggende skil Koos voort aan die vrot appels in SA”, Die Burger, 22
Desember 2003.

Aucamp, H., “Letoit, die straat-troebadoer”, Die Burger, 28 Augustus 1988.

76. S. Swart, “The Construction of Eugéne Marais as an Afrikaner Hero”, Journal of
Southern African Studies, 30, 4 (2004), p 866.
173



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Aupiais, E., “Rejection of Volk and liberation of Afrikaners”, Cross Times, August 1989.

Botha, E. en Roodt, P.H., “Die Tagtigers en die Tydskrif vir Letterkunde: Was daar 'n
Tagtigerbeweging?”, Tydskrif vir Letterkunde, 43, 1 (2006), pp 57-67.

De Ridder, C., “Lank lewe skrywer-musikant Koos”, Die Burger, 24 Julie 2000.

De Vos, P., “Nuwe lied vir jong Suid-Afrika”, Die Suid-Afrikaan, 4 Junie 1990.

De Waal, S., “Bad-mannered Boerepunk’s arrived”, Mail & Guardian, 26 Mei-1 Junie
1989.

De Waal, S., “R 'n R headache for guardians of the volkskultuur”, Weekly Mail, 4 Junie
1989.

Dowson, . and Du Plessis, C., “Kerkorrel & Kie”, The Star, 27 Mei 1989.

Emerson, T. and Getz, A, “Alternative Afrikaners: Words become weapons to fight
apartheid”, Newsweek, 19 Junie 1989.

Erasmus, P., “White Afrikaners’ Search for New Identities”, Acta Academica, 34, 2
(2002).

Giliomee, H., Die Afrikaners: 'n Biografie (Tafelberg, Kaapstad, 2004).

Grundlingh, A., “Rocking the Boat’ in South Africa? Voélvry Music and Afrikaans Anti-

Apartheid Social Protest in the 1980s”, International Journal of African Historical
Studies, 37, 3 (2004).

Hambidge, ]J., “Resensie: Koos Kombuis - Raka die Roman”, 28 Februarie 2013.

Beskikbaar by: http://joanhambidge.blogspot.com/2013/02/koos-kombuis-
raka-die-roman-2006.html Besoek op: 17 Augustus 2018.

Hopkins, P., Voélvry: The Movement that Rocked South Africa (Zebra Press, Cape Town,
2006).

Human, T., “Meer chaos om sin te gee aan bestaande chaos”, Die Beeld, 28 Augustus
2006.

John, P., “Digter Kombuis - vir 'n nuwe geslag leser”, Die Beeld, 15 September 2003.

“Johnny en die Maaiers S/T, Part 1”. Beskikbaar by: https://www.youtube.com/
watch?v=E5LImHtdTIM Besoek op: 14 Augustus 2018.

“Johnny en die Maaiers S/T, Part 2”. Beskikbaar by: https://www.youtube.com/
watch?v=SbJuXxLIjWg Besoek op: 14 Augustus 2018.

Jury, B., “Boys to Men: Afrikaans Alternative Popular Music”, African Languages and
Cultures, 9, 2 (1996).

Kombuis, K., “Paranoia”, Niemandsland and Beyond, Shifty Records, 1990.

Kombuis, K., Seks & Drugs & Boeremusiek: Die Memoires van 'n Volksverraaier (Human
& Rousseau, Kaapstad, 2000).

Kombuis, K., Die Tyd van die Kombi’s (Human & Rousseau, Kaapstad, 2009).
Kombuis, K., “Ware wedergeboorte: om uit die laer te ontsnap”, Rapport, 15 Januarie

2016.

174



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Kombuis, K, “Demokrasie is daai tannie wat jy nie wil soen”, 15 Julie 2016,

Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-

tienerjare-van-n-kind-en-n-land-20180110

Kombuis, K., “Afrikaans Moet almal laat welkom voel”, 26 Augustus 2016, Beskikbaar
by: https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-afrikaans-
moet-almal-laat-welkom-voel-20160826

Kombuis, K, “Dis nag oor Suid-Afrika”, 17 November 2017, Beskikbaar by:
https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-dis-nag-oor-
suid-afrika-20171117

Kombuis, K., “Tienerjare van 'n kind én 'n land”, 12 Januarie 2018, Beskikbaar by:
https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-tienerjare-van-
n-kind-en-n-land-20180110

Kombuis, K, “Wie is ’'n Afrikaner?”, 4 Mei 2018, Beskikbaar by: https://
www.netwerk24.com/Stemme/Profiele /koos-kombuis-wie-is-n-afrikaner-

20180502-2

Kombuis, K. “Die wonde van Afrikaans”, 27 Julie 2018, Beskikbaar by: https://
www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos-kombuis-die-wonde-van-
afrikaans-20180725

Kombuis, K., “Die storie van my lewe”. Beskikbaar by: https://www.
kooskombuis.com/biografie Besoek op: 14 Augustus 2018.

Laubscher, L., “Afrikaner Identity and the Music of Johannes Kerkorrel”, South African
Journal of Psychology, 35,2, (2005), pp 308-330.

Le Roux, A, “Alternatief? Nee, ons rock 'n roll!”, Die Burger, 20 Mei 1989.

Letoit, A. “Swart Transvaal”, Ver van die ou Kalahari, Shifty Records, 1987.

Lovejoy, A., Acid Alex (Zebra Press, Cape Town, 2005).

Marais, R., “Tagtig is great, no doubt, and Letoit its prophet”, Ensovoort, 3,1 (1983).
Outeur onbekend, “When Boere punks came to town”, Sunday Times, 30 April 1989.

Outeur onbekend, “Voélvry-groep ontstoke oor Matie-verbod”, Die Burger, 5 Mei
1989.

Outeur onbekend, “J. Kerkorrel en sy Blues Band maak vriende”, Die Burger, 15 Mei
1989.

Outeur onbekend, “Boereblues oor apartheid”, Rapport, 4 Junie 1989.
Outeur onbekend, “Laat kritiek deur musiek toe”, Die Burger, 5 Junie 1989.

Outeur onbekend, “Die toekoms van Kkunstefeeste”, Taalgenoot, Winter 2016.
Beskikbaar  by: https://www.litnet.co.za/wp-content/uploads/2016/12
kunstefeeste.pdf Besoek op: 14 Augustus 2018.

Outeur onbekend, “Piekniek by Dingaan”. Beskikbaar by: http://esat.
sun.ac.za/index.php/Piekniek by Dingaan Besoek op: 13 Julie 2018.

Painter, D., “Koos Kombuis se twee somers”, Die Burger, 16 Desember 2006.

175



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Pakendorf, G., “Koos Kombuis se satire deels snaaks, deels saai”, Die Burger, 29
November 1990.

Pelser, D., “5 Examples of why ‘Piekniek by Dingaan’ was so controversial”.
Beskikbaar by: https://johanneskerkorrel.com/5-examples-of-why-piekniek-

by-dingaan-was-so-controversial/ Besoek op: 7 Oktober 2019.

Pienaar, C., “Voélvry and the ‘Outlawed’ Afrikaners: An Analysis of ‘The Alternative
Afrikaans Music Movement’ and Afrikaner Identity”, MA tesis, Universiteit van
die Witwatersrand, 2012.

Roekeloos Redaksie, “Johannes Kerkorrel”. Beskikbaar by: http://www.
roekeloos.co.za/argief/kerkorrel.html Besoek op: 2 September 2011.

Roggeband, 1., 50 Stemme: Die Grootste Name in Afrikaanse Musiek (Jonathan Ball,
Jeppestown, 2009).

Ross, L., “The Rise, Fall, and Resurrection of Shifty Records”, Desember 2006.
Beskikbaar by: https://shifty.co.za/records/a-shifty-story/ Besoek op: 14 Julie
2018.

Suriano, M. en Lewis, C., “Afrikaners is Plesierig! Voélvry Music, Anti-Apartheid
Identities and Rockey Street Nightclubs in Yeoville (Johannesburg), 1980s-90s”,
African Studies, 74, 3 (2015).

Swart, S.,, “The Construction of Eugéne Marais as an Afrikaner Hero”, Journal of

Southern African Studies, 30, 4 (2004).

Terblanche, E., “Koos Kombuis (1954-)", 21 Januarie 2009. Beskikbaar by:
http: //www.litnet.co.za/cgi-bin/giga.cgi?cmd=cause dir news item&cause id=
1270&news id=58836 Besoek op: 26 Oktober 2011.

Van Coller, H.P., Perspektief en Profiel: 'n Afrikaanse Literatuurgeskiedenis, Tweede
uitgawe, Deel 1 (Van Schaik, Pretoria, 2015).

Van der Merwe, S., “The Dynamics of the Interaction between Music and Society in
Recorded Popular Afrikaans Music, 1900-2015”, PhD tesis, Universiteit van
Stellenbosch, 2015.

Van der Merwe, S.D., On Record: Popular Afrikaans Music and Society, 1900-2017
(African Sun Media, Stellenbosch, 2017).

Van Heerden, E., “Tagtigers”. Beskikbaar by: http://www.oulitnet.co.za/seminaar/
tagtigers etienne.asp Besoek op: 5 Junie 2018.
Van Zy], S., “Resensie: Seks & Drugs & Boeremusiek: Memoires van 'n Volksverraaier”,

Tydskrif vir Letterkunde, 53, 2 (2016).

Van Zyl, S, “FAK-sangbundel Bygewerk met Nuwe Liedjies”, 25 Januarie 2017.
Beskikbaar by: https://www.netwerk24.com/Nuus/Algemeen/fak-sangbundel-
bygewerk-met-nuwe-liedjies-20170124 Besoek op: 16 Augustus 2018.

Verwey, C. and Quayle, M., “Whiteness, Racism, and Afrikaner Identity in Post-
Apartheid South Africa”, African Affairs, 111, 445 (2012).

176



De Wet - Koos Kombuis: Ikonoklas na ikoon

Vestergaard, M., “Who’s got the Map? The Negotiation of Afrikaner Identities in Post-
Apartheid South Africa”, Daedalus, 130,1 (2001).

Viljoen, L., “n Merkwaardige tydsdokument die moeite werd om te herlees”, Die
Beeld, 14 Februarie 2005.

Visser, W., “Afrikaner Responses to Post-Apartheid South Africa: Diaspora and the Re-
Negotiation of a Cultural Identity”, New Contree, 54 (2007).

177



