
Historia,	64,	2,	November	2019,	pp156‐177	
	

How	to	cite	this	article:	W.	de	Wet,	“Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon”,	Historia,	64,	2,	November	2019,	pp.	156‐177.	
http://dx.doi.org/10.17159/2309‐8392/2019/v64n2a7	
Copyright:	©	The	Author(s).	Published	under	a	Creative	Commons	Attribution	Licence.		

 

Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

Wouter	de	Wet	
	
Opsomming	
	
Die	 Afrikaanse	 skrywer	 en	musikant	 Koos	 Kombuis	 word	 vandag	 wyd	 as	 ’n	 ikoon	
beskou.	In	die	1980’s	was	hy	egter	’n	randfiguur	van	die	Afrikaner‐establishment.	Hoe	
het	hierdie	transformasie	van	ikonoklas	na	 ikoon	oor	tyd	plaasgevind?	Kombuis	het	
sy	loopbaan	as	digter	en	skrywer	in	die	1980’s	begin.	Hy	het	homself	aan	die	spits	van	
die	sogenaamde	Tagtigerbeweging	 in	die	 letterkunde	bevind,	en	 in	1989	het	hy	aan	
die	berugte	Voëlvry‐toer	deelgeneem	wat	sy	status	as	dwarstrekker	verskans	het.	Sy	
letterkunde	en	musiek	van	dié	dekade	het	gepoog	om	die	waardes	en	norme	van	die	
heersende	 Afrikaner‐establishment	 omver	 te	 gooi.	 Die	 vroeë	 1990’s	 het	 bepaalde	
veranderinge	in	sowel	die	breër	sosio‐politieke	konteks	van	Suid‐Afrika	as	Kombuis	
persoonlik	gesien.	Sy	beeld	onder	Afrikaners	het	stelselmatig	begin	verander,	en	soos	
sy	loopbaan	in	die	jare	sedertdien	ontwikkel	het,	het	hy	algaande	ikoonstatus	bekom.	
Hierdie	artikel	stel	ondersoek	in	na	Koos	Kombuis	se	transformasie	van	ikonoklas	na	
ikoon	binne	Afrikaner	geledere.	
	
Sleutelwoorde:	 Koos	 Kombuis;	 ikoon;	 ikonoklas;	 Tagtigers;	 Voëlvry;	 Afrikaners;	
Suid‐Afrika.	
	
Abstract	
	
The	 Afrikaans	 author	 and	 musician,	 Koos	 Kombuis,	 is	 widely	 regarded	 as	 an	 icon	
today.	 In	the	1980s,	however,	he	was	a	 fringe	figure,	arguably	even	an	 iconoclast	of	
the	 Afrikaner	 establishment.	 How	 did	 this	 transformation	 from	 iconoclast	 to	 icon	
happen	 over	 time?	 Kombuis	 began	 his	 career	 as	 poet	 and	 author	 in	 the	 1980s.	 He	
found	 himself	 as	 a	 leading	 figure	 of	 the	 so‐called	 Tagtiger	 movement	 in	 Afrikaans	
literature,	 and	 in	 1989	 he	 participated	 in	 the	 Voëlvry	 tour	 which	 entrenched	 his	
image	 as	 an	Afrikaner	 iconoclast.	His	 literature	 and	music	of	 this	 particular	 decade	
attempted	 to	 overthrow	 the	 accepted	 norms	 and	 values	 of	 the	 reigning	 Afrikaner	
establishment.	 The	 early	 1990s	 saw	 certain	 changes	 in	 the	 broader	 South	 African	
socio‐political	context	as	well	as	in	Kombuis	personally.	His	image	among	Afrikaners	
started	changing	and	as	his	career	developed	in	the	years	since,	he	gradually	obtained	
icon	status.	This	article	 investigates	Koos	Kombuis’s	 transformation	 from	iconoclast	
to	icon	within	Afrikaner	society.	
	
Keywords:	 Koos	 Kombuis;	 icon;	 iconoclast;	 Tagtigers;	 Voëlvry;	 Afrikaners;	 South	
Africa.	
	
	
                                                            

		 Wouter	de	Wet	is	’n	dosent	in	Geskiedenis	aan	die	Universiteit	van	die	Vrystaat	
(QwaQwa‐kampus).	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

157 
 

Inleiding	
	
Koos	 Kombuis	 beklee	 vandag	 ikoonstatus	 in	 Suid‐Afrika.	 Met	 ’n	 loopbaan	 wat	 oor	
byna	 40	 jaar	 strek,	 is	 hy	 een	 van	 die	 mees	 prominente	 figure	 op	 die	 Afrikaanse	
literêre,	 musikale	 en	 kulturele	 gebiede.	 In	 teenstelling	 met	 sy	 hedendaagse	
ikoonstatus,	 was	 hy	 vroeër	 ’n	 randfiguur	 van	 die	 Afrikaner	 samelewing.	 Sy	
letterkunde	en	musiek	van	die	1980’s,	toe	hy	nog	as	André	Letoit	bekend	gestaan	het,	
het	 krities	 teenoor	 die	Afrikaner‐establishment	 van	 die	 tyd	 gestaan.	Die	 1990’s	 het	
belangrike	 veranderinge	 gesien	 wat	 op	 die	 lang	 duur	 ’n	 daadwerklike	 invloed	 op	
Kombuis	se	beeld	gehad	het.	Die	NP,	en	by	verlenging	dan	ook	die	Afrikaner,	het	hul	
politieke	mag	 in	 die	 land	 verloor.	 Dít	 het	 beteken	 dat	 die	 Afrikaner	 homself	 tot	 ’n	
mate	 moes	 herdefinieër	 in	 ’n	 post‐apartheid	 Suid‐Afrika,	 wat	 vervolgens	 tot	 ’n	
bepaald	 nuwe	 establishment	 gelei	 het.	 Verder	 het	 Kombuis	 ook	 ’n	 persoonlike	
verandering	 ondergaan	 –	 hy	 het	 sy	 naam	 van	 André	 Letoit	 na	 Koos	 Kombuis	
verander,	en	nuwe	temas	 in	sy	werk	aangespreek.	Die	wisselwerking	van	al	hierdie	
veranderinge	het	hom	van	Afrikaner	randfiguur	na	ikoon	verander.	
	

Hierdie	 artikel	 het	 dit	 ten	 doel	 om	 Koos	 Kombuis	 se	 transformasie	 van	
Afrikaner	 ikonoklas	 na	 ikoon	 te	 beskryf.	 Dít	 gaan	 gedoen	word	 deur	 te	 kyk	 na	 die	
aard	van	sy	werk	sedert	die	1980’s,	 en	hoe	 sy	beeld	 in	Afrikanergeledere	daardeur	
bepaal	is.	Kombuis	se	beeld	–	dít	wat	hy	versinnebeeld	en	verteenwoordig	het	–	gaan	
dan	 in	 kontekstuele	 verband	 nagevolg	word,	 voordat	 daar	 laastens	 bestek	 geneem	
word	van	sy	posisie	 in	die	Afrikanergemeenskap	vandag.	Só	sal	die	 ikoonstatus	wat	
hy	beklee,	belig	word.	

	
Letterkunde	in	die	1980’s	
	

Wat	 is	 my	 regte	 werk	 dan?	 het	 ek	 gewonder.	 Elke	 keer	 dat	 ek	 myself	 hierdie	
vraag	afgevra	het,	het	ek	gedink	aan	al	die	onvoltooide	liedjies	in	my	kop,	al	die	
gedigte,	al	die	stories.	Die	antwoord	was	dus	in	my	kreatiwiteit.1	

	
Koos	Kombuis	is	 in	1954	as	André	le	Roux	du	Toit	gebore,	en	het	 in	1981	die	naam	
André	Letoit	aangeneem.2	Hy	het	dit	gedoen	om	verwarring	met	die	skrywer	André	le	
Roux	 te	 vermy,	 asook	 om	 “’n	 skiet	 op	 Etienne	 Leroux	 en	 die	 hele	 boksemdais”	 te	
wees.3	Dit	is	ook	in	1981	wat	Letoit	as	digter	gedebuteer	het	met	die	bundel	Brekfis	
met	vier,	saam	met	drie	ander	digters,	naamlik	Daniel	Hugo,	Peter	Snyders	en	Etienne	
van	 Heerden.	 Die	 doel	 van	 hierdie	 bundel	 was	 om	 jong,	 onbekende	 digters	 aan	 ’n	

                                                            
1.		 K.	Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek:	Die	Memoires	van	’n	Volksverraaier	(Human	

&	Rousseau,	Kaapstad,	2000),	pp	151–152.	
2.		 R.	Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	Ensovoort,	3,	1	(1983),	p	

4.	
3.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	 its	prophet”,	p	4.	Daar	gaan	vervolgens	

na	 hom	 verwys	word	 as	 ‘André	 Letoit’	 vir	 die	 tydperk	wat	 hy	 onder	 hierdie	 naam	
bekend	 gestaan,	 waarna	 daar	 na	 hom	 as	 ‘Koos	 Kombuis’	 verwys	 sal	 word	 vir	 die	
tydperk	na	hierdie	naamsverandering.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

158 
 

breër	 publiek	 bekend	 te	 stel.4	 Letoit	 se	 gedigte	 is	 “goed	 geskryf	 en	 afgerond	 en	
verseker	hom	van	’n	sterk	debuut”.5	Van	die	hooftemas	van	sy	gedigte	in	Brekfis	met	
vier	 is	 liefde,	 geloof,	 die	 dood,	 skrywerskap,	 en	 apartheid,	 en	 dié	 temas	 blyk	
deurgaans	nou	verweef	 te	wees.	 In	 sy	 gedig	 “Laaglied”,	wat	 ’n	woordspeling	op	die	
Bybelse	 “Hooglied”	 is,	 kom	 die	 kwessie	 van	 rassepolitiek	 ter	 sprake,	 en	 hy	 spreek	
hom	dan	implisiet	ook	daarteen	uit.6	
	

Letoit	se	eerste	solo	digbundel,	Suburbia,	het	in	1982	verskyn.	Soos	in	Brekfis	
met	vier,	is	die	hooftemas	hierin	ook	die	liefde,	skrywerskap,	en	geloof.	In	gedigte	wat	
laasgenoemde	 tema	 aanspreek,	 distansieer	 die	 spreker	 homself	 van	 die	 kerk.7	 Só	
distansieer	Letoit	homself	van	die	Afrikanersamelewing	van	die	 tyd,	 ’n	gemeenskap	
wie	se	identiteit	deels	op	die	Nederduits	Gereformeerde	(NG)	Kerk	gebou	is.	Suburbia	
lewer	ook	sosiale	kritiek.	Afrikaners	se	vyandige	houding	teenoor	swart	mense	word	
in	 die	 gedig	 “Maar	 een	 maal	 jonk”	 aangespreek,	 en	 in	 “Romeo”	 word	 met	 die	
Ontugwet	gespot.	Met	Suburbia	het	Letoit	“nie	net	geveg	teen	die	vorige	maatskaplike	
en	kulturele	orde	nie,	 [maar]	hy	 [het]	ook	geskop	 teen	die	PW	[Botha]	 in	elkeen	se	
kop:	daardie	stemmetjie	wat	so	vingerwys”.8	

	
Letoit	se	volgende	digbundel,	Die	geel	kafee	is	in	1985	gepubliseer.	Dié	bundel	

skakel	 tematies	met	Suburbia,	 en	 spreek	 fel	 kritiek	 teenoor	die	politieke	bestel	 van	
die	 tyd	 uit.9	 Alhoewel	 dit	 as	 “duidelik[e]	 beginnerswerk”	 beskryf	 is,10	 het	Die	 geel	
kafee	gewys	dat	“Letoit	op	pad	was	om	’n	stewige	digterskap	te	ontwikkel”.11	Later	in	
dieselfde	jaar	het	André	Letoit	se	eerste	vollengte	roman,	Somer	II,	verskyn.	Soos	in	sy	
vorige	 bundels	 staan	 die	 tema	 van	 skrywerskap	 hierin	 ook	 sentraal.	 Die	 roman	 is	
semi‐outobiografies,	 en	 is	 ’n	 “doelbewuste	 eksperimentering	 met	 vorm	 en	 ’n	
uitdaging	van	 literêre	 (en	ander)	 taboes.”12	Verder	bied	dit	ook	 ’n	 “satiriese	blik	op	
die	Afrikaanse	letterkundige	establishment	van	daardie	tyd”.13	Letoit	se	eerste	werke	
het	die	beeld	geskep	van	iemand	wat	die	heersende	politieke,	sosiale	en	literêre	ordes	
teëstaan.	

	
In	die	eerste	helfte	van	die	tagtigerjare	het	hy	ook	enkele	kortverhaalbundels	

gepubliseer.	Nou’s	die	Kaap	weer	Hollands	het	in	1982	verskyn,	gevolg	deur	My	nooi	is	
in	’n	tikmasjien	(1983)	en	Breekwater	en	ander	verhale	(1986).	Ondanks	die	tematiese	
                                                            
4.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	167.	
5.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	3.	
6.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	3.	
7.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	4.	
8.		 P.	John,	“Digter	Kombuis	–	vir	’n	nuwe	geslag	leser”,	Die	Beeld,	15	September	2003,	p	

9.	
9.		 E.	 Terblanche,	 “Koos	 Kombuis	 (1954‐)”,	 21	 Januarie	 2009.	 Beskikbaar	 by:	

http://www.litnet.co.za/cgi‐bin/giga.cgi?cmd=cause_dir_news_item&cause_id=1270	
&news_id=58836		Besoek	op:	26	Oktober	2011.	

10.		 Terblanche,	“Koos	Kombuis	(1954‐)”.	
11.		 John,	“Digter	Kombuis	–	vir	’n	nuwe	geslag	leser”.	
12.		 T.	Human,	 “Meer	chaos	om	sin	 te	gee	aan	bestaande	chaos”,	Die	Beeld,	 28	Augustus	

2006,	p	19.	
13.		 D.	Painter,	“Koos	Kombuis	se	twee	somers”,	Die	Burger,	16	Desember	2006,	p	8.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

159 
 

skakeling	 van	 sy	 kortverhale	 met	 sy	 poësie	 en	 prosa	 van	 hierdie	 dekade,	 het	 die	
onderskeie	 titelverhale	 van	 hierdie	 drie	 kortverhaalbundels	 ook	 in	 die	 hoofstroom	
Afrikaanse	 tydskrif	Huisgenoot	 verskyn.14	Dít	 opper	dan	die	 vraag	 oor	waar	die	 lyn	
tussen	Letoit	se	verset	teen	die	establishment	en	sy	betrokkenheid	daarby,	getrek	kan	
word.	In	’n	onderhoud	in	1983,	werp	hy	lig	hierop:	

	
My	stories	vir	die	Huisgenoot	is	in	’n	mate	’n	kompromie	en	afwyking	van	Tagtig,	
eerstens	om	finansiële	redes,	tweedens	ook	omdat	ek	die	laaste	tyd	my	verstand	
begin	kry	het	en	besef	het	dat	ek	as	skrywer	nie	alleen	my	vervreemding	hoef	uit	
te	spel	nie,	ek	kan	ook	my	deel	bydra	tot	die	skep	van	’n	gawer	leefwêreld	vir	die	
geslagte	Afrikaanse	kinders	wat	na	my	kom.15	
	

Ondanks	 sy	 Huisgenoot‐verhale	 was	 Letoit	 ’n	 anti‐establishment	 Afrikaner	 op	 die	
rante	 van	 die	 samelewing.	 Sy	 beeld	 as	 Afrikanerdwarstrekker	 het	 verskans	 ná	 sy	
betrokkenheid	 by	 die	 kabaret	Piekniek	by	Dingaan.	 Die	 stuk	 is	 deur	 homself,	 Ralph	
Rabie,	 wat	 later	 as	 Johannes	 Kerkorrel	 bekend	 sou	 staan,	 Marion	 Holm,	 en	 die	
regisseur	Gerrit	Schoonhoven,	geskryf.	Dit	is	vir	die	eerste	maal	by	die	Grahamstadse	
Kunstefees	 in	 1988	 opgevoer	 en	was	 ’n	 sterk	 polities	 gemotiveerde	 teaterstuk	wat	
eksplisiete	 kritiek	 teen	 die	 heersende	 establishment	 van	 die	 tyd	 uitgespreek	 het.	
Piekniek	by	Dingaan	het	gespot	met,	onder	andere,	die	beperkings	wat	die	NP	op	die	
media	 geplaas	 het,	 die	 noodtoestande	 van	 die	 1980’s,	 konserwatiewe	 Afrikaanse	
kunstenaars	 soos	 Sonja	Herholdt	 en	Bles	Bridges,	 en	 het	 verder	 ook	 sosiale	 taboes	
soos	seks	baie	eksplisiet	aangespreek.16	Dit	het	ook	die	Afrikaners	se	waardesisteme	
en	vrese	oor	die	toekoms	van	die	land	aangespreek,	sowel	as	verskeie	aspekte	van	die	
Suid‐Afrikaanse	 geskiedenis	 ondervra.17	 Piekniek	 by	 Dingaan	 het	 vir	 groot	
omstredenheid	gesorg.	Buiten	 talle	ontstoke	 lesers	wat	briewe	na	koerante	 gestuur	
het,	 is	 die	 stuk	 ook	 by	 die	 Nico	 Malan‐teater	 verbied	 weens	 die	 “alternatiewe	 en	
hoogs	omstrede”	aard	daarvan.18	

	
Letoit	het	die	lirieke	van	Piekniek	by	Dingaan	in	bundelvorm	in	Die	bar	op	De	

Aar:	ballades,	blues	en	bevliegings	gepubliseer.	Die	konsep	van	’n	liriekbundel	was	in	
1988	nog	 ’n	 relatiewe	 “nuutjie	 in	Afrikaans”,	 en	Hennie	Aucamp	 som	die	bundel	 as	
volg	op:	

	
Kunswerke	 wat	 mank	 gaan	 aan	 artistieke	 gehalte	 het	 geen	 krag	 nie,	 hoe	
progressief	hulle	ook	polities	mag	wees.	Die	bar	op	De	Aar	lewer	talle	voorbeelde	
van	lirieke	wat	progressief	is	én	artistiek	slaag	...	[Hierdie	bundel	is]	’n	politieke	
tydsdokument	soos	daar	nog	nie	vantevore	in	Afrikaans	was	nie.19	

                                                            
14.		 Terblanche,	“Koos	Kombuis	(1954‐)”.	
15.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	3.	
16.		 D.	Pelser,	“5	examples	of	why	‘Piekniek	by	Dingaan’	was	so	controversial”.	Beskikbaar	

by:	 https://johanneskerkorrel.com/5‐examples‐of‐why‐piekniek‐by‐dingaan‐was‐so‐
controversial/	Besoek	op:	7	Oktober	2019.	

17.	 Outeur	 onbekend,	 “Piekniek	 by	 Dingaan”.	 Beskikbaar	 by:	 http://esat.sun.ac.za/	
index.php/Piekniek_by_Dingaan	Besoek	op:	13	Julie	2018.	

18.		 H.	Aucamp,	“Letoit,	die	straat‐troebadoer”,	Die	Burger,	28	Augustus	1988,	p	8.	
19.		 Aucamp,	“Letoit,	die	straat‐troebadoer”.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

160 
 

	
Piekniek	 by	 Dingaan	 en	 Die	 bar	 op	 De	 Aar	 wat	 daaruit	 voortgespruit	 het,	 het	 dan	
André	Letoit	se	status	as	Afrikaner	ikonoklas	bevestig	–	iemand	wat,	per	definisie,	die	
tradisionele	 opvattings	 en	 instellings	 van	 die	 heersende	 establishment	 probeer	
omvergooi.	 Hierdie	 sentimente	 is	 ook	 te	 sien	 in	 sy	 tweede	 roman,	 Suidpunt	 jazz	
(1989).	 Letoit	 het	 krities	 gestaan	 teenoor	 die	 sosiopolitieke	 orde	 van	 die	 tyd	 deur	
spottenderwys	oor	byvoorbeeld	rugbyspanne	en	politieke	partye	te	skryf,	en	daar	is	
verder	ook	parodies	na	die	volkslied	verwys.20	Dieselfde	anti‐establishment	houding	
is	ook	te	vinde	in	sy	eerste	Engelse	roman,	Paradise	Redecorated	(1990).	’n	Resensent	
het	dit	 as	 ’n	 “alternatiewe	roman	met	 ’n	 satiriese	blik	op	die	gekhede	van	die	Suid‐
Afrikaanse	werklikhede”	van	die	tyd	beskryf.21	

	
Benewens	 sy	 poësie,	 prosa	 en	 kortverhale,	 was	 Letoit	 ook	 betrokke	 by	 die	

skryf	en	publikasie	van	klein	tydskriffies,	of	“little	magazines”	soos	dit	meer	algemeen	
bekend	 was.	 “Little	 magazines”	 was	 literêre	 tydskrifte	 wat	 deur	 onafhanklike	
uitgewers	 of	 enkelpersone	 uitgegee	 is	 om	 publikasie‐geleenthede	 aan	 jong,	
onbekende	skrywers,	en	skrywers	van	eksperimentele	literêre	werke,	te	gee.22	In	sy	
outobiografie	 beaam	 hy	 dat	 “little	 magazines”	 ’n	 belangrike	 rol	 gespeel	 het	 in	 die	
sogenaamde	 “alternatiewe	 kultuur”	 van	 die	 1980’s,	 en	 dat	 sommige	 van	 hierdie	
ondergrondse	 “obskure	 tydskrifte”	 deur	 die	 Publikasieraad	 verbied	 is.23	 Van	 die	
noemenswaardige	 little	 magazines	 van	 dié	 dekade	 was	 Donga,	 Graffier,	
Kabelkarnimfe,	 Taaldoos,	 Spadu,	 Stet,	 Die	 Nieuwe	 Poes,	 The	 Bloody	 Horse,	 Vlieg,	
Standpunte,	Penseel,	en	Inspan.24	

	
Letoit	 se	 eerste	 “little	 magazine”,	 Hunch,	 het	 in	 1980	 onder	 sy	 volle	 naam	

André	le	Roux	du	Toit	verskyn.	Slegs	12	eksemplare	is	gedruk,	en	hy	het	dit	aan	van	
sy	 naaste	 vriende	 en	 bekende	 skrywers	 soos	 André	 P.	 Brink	 en	 Ampie	 Coetzee	
gestuur.	 Dit	 was	 ’n	 vier‐bladsy	 bylae	 en	 het	 uit	 strokiesprente,	 foto’s,	 tekeninge,	
gedigte	 en	 graffiti	 bestaan.	 Die	 doel	 van	 Hunch,	 aldus	 Letoit,	 was	 om	 ’n	 “radikale	
linksgesinde	 immorele	 agitasie	 teen	die	FAK‐sangbundel”	 te	wees.25	 In	1982	het	hy	
nóg	 ’n	 “little	 magazine”	 gepubliseer,	 naamlik	 Die	 Tagtiger,	 wat	 homself	 vir	 die	
bevordering	van	die	Afrikaanse	letterkunde	beywer	het.	Die	eksperimentele	aard	van	
Die	Tagtiger	het	jong	skrywers	en	digters	aangemoedig	om	die	letterkunde	op	’n	meer	
onortodokse	wyse	te	benader,	sowel	as	om	meer	ernstige	werke	te	publiseer,	in	baie	
gevalle	met	’n	sterk	politieke	ondertoon.26	

                                                            
20.		 L.	Viljoen,	“’n	Merkwaardige	tydsdokument	die	moeite	werd	om	te	herlees”,	Die	Beeld,	

14	Februarie	2005,	p	13.	
21.		 G.	 Pakendorf,	 “Koos	 Kombuis	 se	 satire	 deels	 snaaks,	 deels	 saai”,	 Die	 Burger,	 29	

November	1990,	p	16.	
22.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	7.	
23.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	pp	164–165.	
24.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	pp	164–165;	Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	

and	Letoit	its	prophet”,	p	6;	K.	Kombuis,	Die	Tyd	van	die	Kombi’s	(Human	&	Rousseau,	
Kaapstad,	2009),	p	51.	

25.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	6.	
26.		 Marais,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	p	6.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

161 
 

	
André	Letoit	 se	 oeuvre	van	die	1980’s	het	 deel	 gevorm	van	die	 sogenaamde	

Tagtigerbeweging.	Dit	was	’n	beweging	in	die	Afrikaanse	literatuur	in	hierdie	dekade	
waar	skrywers	gepoog	het	om,	kortom,	die	grense	van	die	Afrikaanse	letterkunde	te	
verskuif.	 Die	 Tagtigers,	 soos	 skrywers	 behorende	 tot	 die	 beweging	 bekend	 gestaan	
het,	het	met	die	verstegniese	aspekte	van	hul	werk	geëksperimenteer,	sosiopolitieke	
kritiek	uitgespreek,	en	nuwe	 temas	soos	byvoorbeeld	 skrywerskap	ontgin.	Tagtig	 is	
verder	 gekenmerk	 aan	 “little	 magazines”,	 skrywers	 se	 bewustheid	 van	 aktuele	
gebeure	soos	die	Grensoorlog,	die	gebruik	van	taalvariante	soos	“Kaapse	Afrikaans”,	
die	vloeibaarheid	tussen	verskillende	genres	soos	rockliedjies	en	literêre	kabaret,	die	
ontstaan	 van	 gay‐literatuur,	 én	 ’n	 oplewing	 in	 die	 kortverhaal.27	 Die	 Tagtigers	 se	
breuk	met	die	 literêre	orde	was	simptomaties	van	hul	groter	poging	om	hulself	van	
die	greep	van	party,	staat,	en	kerk	te	bevry.28	

	
Of	die	Tagtigerbeweging	hoegenaamd	’n	beweging	genoem	kan	word,	is	egter	

betwisbaar.	Etienne	van	Heerden	maan	dat	ons	versigtig	moet	wees	om	Tagtig	as	 ’n	
beweging	te	beskou	omdat	die	Tagtigers	nie	’n	literêre	generasie	in	die	ware	sin	van	
die	woord	was	nie.	

	
Daarvoor	 steun	 die	 sogenaamde	 Tagtigerskrywers	 te	 veel	 op	 die	 temas	 en	
verteltegnieke	van	 ’n	ouer	geslag	skrywers.	Hulle	het	die	dinge	wat	mense	soos	
[Hennie]	Aucamp,	[André	P.]	Brink,	[Abraham]	de	Vries	...	ensomeer	gedoen	het,	
verder	geneem	en	geradikaliseer	binne	’n	postmoderne	sfeer.29	
	

Elize	Botha	stel	die	saak	as	volg:	 “Daar	was	nie	 ’n	Tagtigerbeweging	nie,	maar	daar	
was	beweging	in	die	Tagtig.”30	Hoe	dit	ookal	sy,	die	Tagtigers	–	beweging	of	nie	–	het	
Afrikaanse	 literatuur	 ’n	 nuwe	 fase	 ingelei,	 naamlik	 die	 postmodernisme.	 Die	
eienskappe	en	aard	van	Letoit	se	letterkunde	plaas	hom	dan	beslis	in	Tagtig.	Hy	word	
ook	as	een	van	die	sentrale	figure	van	Tagtig	beskou.	Hennie	van	Coller	beskryf	Letoit	
as	 “[die]	 skrywer	wie	 se	werk	dalk	die	duidelikste	 tekens	van	 ’n	postmodernistiese	
gees	in	die	Afrikaanse	prosa	laat	blyk”.31	

	
Deur	sy	Tagtiger‐literatuur	het	André	Letoit	homself	dus	as	Afrikaner	afvallige,	

of	 selfs	 ikonoklas,	 geposisioneer.	 Sy	 beeld	was	 een	 van	 dié	wat	wou	 breek	met	 die	
heersende	waardes	en	norme	van	die	Afrikaanse	letterkundige	én	sosiopolitieke	orde.	
Of	 hierdie	 beeld	 van	 hom	 al	 by	 die	 breër	 Afrikaanse	 publiek	 bestaan	 het,	 is	 egter	
betwisbaar.	Die	Tagtigers	was	relatief	onbekende	skrywers	wat	op	die	rand	van	die	
literêre	 establishment	 gefunksioneer	 het.	 Hul	 werk	 is	 hoofsaaklik	 nie	 deur	

                                                            
27.		 E.	 van	 Heerden,	 “Tagtigers”.	 Beskikbaar	 by:	 http://www.oulitnet.co.za/seminaar/	

tagtigers_etienne.asp	Besoek	op:	5	Junie	2018.	
28.		 Van	Heerden,	“Tagtigers”.	
29.		 Van	Heerden,	“Tagtigers”.	
30.		 E.	 Botha	 en	 P.H.	 Roodt,	 “Die	 Tagtigers	 en	 die	Tydskrif	 vir	Letterkunde:	Was	 daar	 ’n	

Tagtigerbeweging?”,	Tydskrif	vir	Letterkunde,	43,	1	(2006),	p	66.	
31.		 H.P.	 van	 Coller,	 Perspektief	 en	 Profiel:	 ’n	 Afrikaanse	 Literatuurgeskiedenis,	 Tweede	

uitgawe,	Deel	1	(Van	Schaik,	Pretoria,	2015),	p	169.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

162 
 

hoofstroom‐uitgewers	 gepubliseer	 nie,	 en	 die	 lesers	 daarvan	 was	 immers	 ’n	 klein	
onderdeel	van	die	Afrikaner	bevolking	en	 ’n	selfs	kleiner	groep	van	die	 totale	Suid‐
Afrikaanse	 populasie.	 André	 Letoit	 was	 in	 die	 laat	 1980’s	 dus	 nie	 veel	 meer	 as	 ’n	
ondergrondse	 kultusfiguur	 nie.	 Die	 verset	 en	 vernuwing	wat	 hy	 versinnebeeld	 het,	
het	 ’n	 beperkte	 trefkrag	 in	 die	 breër	 konteks	 gehad.	 Met	 sy	 toetrede	 tot	 die	
musiekbedryf	 en	 groeiende	 gewildheid	 sou	 sy	 anti‐establishment	 sentimente	 ’n	
groter	 gehoor	 vind.	 Met	 kitaar	 in	 die	 hand	 sou	 Letoit	 voortgaan	 “om	 die	 stomme	
Afrikaners	se	kultuur	van	’n	kant	af	op	te	f–k”.32	
	
Musiek	in	die	1980’s	
	

Dit	was	nie	 ’n	subtiele	aanval	soos	die	 letterkunde	van	Breytenbach	of	Brink,	of	
selfs	 die	 toneelstukke	van	Pieter‐Dirk	Uys	nie.	Dit	was	 ’n	 ‘in	 your	 face’,	 f–k	 jou	
konsert.	Ons	wou	’n	kulturele	rewolusie	aan	die	gang	sit.33	

	
André	Letoit	het	tot	die	musiekwêreld	toegetree	met	sy	eerste	album,	Ver	van	die	ou	
Kalahari,	 in	 1987.	 Sy	 besluit	 om	 ’n	 loopbaan	 in	musiek	 te	 begin,	was	 deels	 polities	
geïnspireerd.	“Politiek	het	’n	rol	gespeel	...	en	natuurlik	omdat	ek	die	regering	verpes	
het	en	hulle	wou	slegsê,	en	ek	het	nie	geweet	van	’n	beter	medium	vir	uitkak	as	rock	
’n	roll	nie.”34	Hiervoor	het	Letoit	die	perfekte	platemaatskappy	gevind.	Shifty	Records	
was	 ’n	 klein	 ondergrondse	 anti‐apartheid	 platemaatskappy,	 en	 gedurende	 die	
tagtigerjare	was	 hul	 studio	 in	 ’n	 karavaan.35	 Letoit	 se	 debuutalbum	 het	 dus	 die	 lig	
gesien	in	dieselfde	gees	as	sy	selfgepubliseerde	“little	magazines”,	of	Brekfis	met	vier	
by	Skoppensboer.	Die	 liedjies	op	Ver	van	die	ou	Kalahari	 het	die	anti‐establishment	
sentimente	van	sy	Tagtiger‐letterkunde	verder	gevoer.	Die	sosiopolitieke	kritiek	van	
sy	poësie	en	prosa	het	in	sy	folk‐rockmusiek	’n	meer	toeganklike	vorm	gevind.	“Ontug	
in	die	lug”	spot	met	die	apartheidswet	wat	seksuele	verhoudings	oor	die	kleurgrens	
verbied,	 en	 in	 “Swart	Transvaal”	veroordeel	Letoit	die	Afrikaners	vir	hul	aandeel	 in	
die	 Suid‐Afrikaanse	 status	 quo	 van	 die	 laat	 1980’s.	 Hy	 noem	 die	 Afrikaners	
“vroueslaners”,	 “k–fferslaners”,	en	“jaag‐kak‐aners”,	en	sê	dat	“God	die	hel	 in	vir	die	
Boerenasie”	is.36	

	
Nie	lank	na	Ver	van	die	ou	Kalahari	verskyn	het	nie,	het	Letoit	vir	Ralph	Rabie,	

wat	 later	 as	 Johannes	 Kerkorrel	 bekend	 sou	 staan,	 ontmoet.	 Met	 die	 hulp	 van	 die	
bedrewe	 jong	 bestuurder	 Dagga‐Dirk	 Uys,	 het	 Letoit	 en	 Rabie	 saam	 begin	 optree.	
Hulle	 het	 enkele	 optredes	 by	die	 Sterrewag‐teater	 in	Bloemfontein	 gedoen,	waarna	
“die	Lennon	en	McCartney	van	Afrikaans”	op	gereelde	basis	by	The	Black	Sun	teater	
in	Yeoville	in	Johannesburg	opgetree	het.37	Híér	het	hulle	byvoorbeeld	die	musiek	van	

                                                            
32.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	199.	
33.		 Koos	Kombuis,	onderhoud	in	“Voëlvry:	The	Movie	(DVD)”,	in	P.	Hopkins:	Voëlvry:	The	

Movement	that	Rocked	South	Africa	(Zebra	Press,	Cape	Town,	2006).	
34.		 Kombuis,	Die	Tyd	van	die	Kombi’s,	p	42.	
35.		 L.	 Ross,	 “The	 Rise,	 Fall,	 and	 Resurrection	 of	 Shifty	 Records”,	 Desember	 2006.	

Beskikbaar	by:	https://shifty.co.za/records/a‐shifty‐story/	Besoek	op:	14	Julie	2018.	
36.		 A.	Letoit,	“Swart	Transvaal”,	Ver	van	die	ou	Kalahari,	Shifty	Records,	1987.	
37.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	202.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

163 
 

die	 omstrede	 kabaret	 Piekniek	 by	 Dingaan	 gespeel,	 sowel	 as	 liedjies	 soos	 “Swart	
September”.	 Dié	 liedjie	 eindig	 met	 die	 volgende	 subwersiewe	 laaste	 strofe	 op	 die	
wysie	 van	die	nasionale	 volkslied:	 “Ons	 sal	 traangas	 /	Ons	 sal	 Treurnicht	 /	Ons	 sal	
offer	wat	jy	vra	/	Ons	sal	dobbel	by	Sun	City	/	Ons	vir	jou	Suid‐Afrika.”38	

	
The	Black	Sun	het	vir	baie	musikante	en	kabaret	kunstenaars	die	geleentheid	

gebied	om	hul	eiesoortige	anti‐establishmentwerke	op	te	voer.	Hierdie	vertonings	het	
mettertyd	 ál	 gewilder	 geword,	 en	 groter	 en	 meer	 entoesiastiese	 gehore	 het	
opgedaag.39	Dit	is	in	hierdie	gees	dat	die	Eerste	Alternatiewe	Afrikaanse	Rock	Konsert	
dan	ook	georganiseer	is.	Kunstenaars	wat	hier	opgetree	het,	was	Letoit,	Kerkorrel	en	
sy	groep	die	Gereformeerde	Blues	Band,	Bernoldus	Niemand	(James	Phillips)	en	die	
Swart	Gevaar,	The	Kêrels,	Koos,	en	The	Genuines.	Die	oogmerk	van	die	konsert	was	
“om	Afrikaans	van	sy	politieke	kettings	 te	bevry”,	en	dit	het	heelwat	ondersteuning	
van	die	ondergrond	uitgelok.40	Die	groei	van	Afrikaanse	anti‐apartheid	protesmusiek	
in	Johannesburg	in	die	laat	jare	tagtig	het	stellig	aanleiding	gegee	tot	die	sogenaamde	
“Alternatiewe	Afrikaanse	Beweging”.	Koos	Kombuis,	jare	later,	reflekteer	hierop:	

	
Dis	 daar	 waar	 die	 f–kken	 koerante	 die	 idee	 gekry	 het	 ons	 is	 “Alternatiewe	
Afrikaners”,	 asof	 ons	 “weird”	 mense	 was.	 Eintlik	 wou	 ons	 net	 ’n	 alternatief	
daarstel	 vir	 die	 “mainstream”	 van	daardie	 tyd.	Die	 “mainstream”,	 in	my	opinie,	
was	oneindig	meer	“weird”	as	wat	ons	kon	droom	om	te	wees.41	
	

André	 Letoit	 was	 dus	 ’n	 alternatiewe	 Afrikaner	 in	 die	 sin	 daarvan	 dat	 hy	 ’n	
alternatiewe	 identiteit	 vir	 die	 Afrikaner	 bepleit	 het,	 een	 los	 van	 die	 Christelik‐
Nasionale	identiteit	wat	die	establishment	in	stand	probeer	hou	het.	Met	sy	deelname	
aan	die	Voëlvry‐toer	van	1989	is	hierdie	beeld	van	hom	as	Afrikaner‐afvallige	by	die	
breër	publiek	tuisgebring.	
	

Die	 Voëlvry‐toer	 is	 al	 relatief	 goed	 gedokumenteer	 in	 die	 populêre	 en	
akademiese	 geskiedskrywing.42	 In	Maart	 en	 April	 1989	 het	 die	 Voëlvry	musikante,	

                                                            
38.		 M.	Suriano	&	C.	Lewis,	“Afrikaners	is	Plesierig!	Voëlvry	Music,	Anti‐Apartheid	Identities	

and	Rockey	Street	Nightclubs	in	Yeoville	(Johannesburg),	1980s‐90s”,	African	Studies,	
74,	3	(2015),	pp	414–415.	

39.		 A.	Grundlingh,	“‘Rocking	the	Boat’	in	South	Africa?	Voëlvry	Music	and	Afrikaans	Anti‐
Apartheid	 Social	 Protest	 in	 the	 1980s”,	 International	 Journal	 of	 African	 Historical	
Studies,	37,	3	(2004),	p	486.	

40.		 Roekeloos	 Redaksie,	 “Johannes	 Kerkorrel”.	 Beskikbaar	 by:	 http://www.	
roekeloos.co.za/argief/kerkorrel.html	Besoek	op:	2	September	2011.	

41.		 Koos	Kombuis	onderhoud	in	“Voëlvry:	The	Movie	(DVD)”.	
42.		 Sien	byvoorbeeld,	Grundlingh,	“‘Rocking	the	Boat’	in	South	Africa?”;	Suriano	en	Lewis,	

Anti‐apartheid	 Identities	 and	 Rockey	 Street	 Nightclubs”;	 B.	 Jury,	 “Boys	 to	 Men:	
Afrikaans	Alternative	Popular	Music”,	African	Languages	and	Cultures,	9,	2	(1996),	pp	
99–109;	L.	Laubscher,	“Afrikaner	Identity	and	the	Music	of	Johannes	Kerkorrel”,	South	
African	Journal	of	Psychology,	35,	2	(2005),	pp	308–330;	C.	Pienaar,	“Voëlvry	and	the	
‘Outlawed’	 Afrikaners:	 An	 Analysis	 of	 ‘The	 Alternative	 Afrikaans	 Music	 Movement’	
and	Afrikaner	 Identity,	MA	tesis,	Universiteit	van	die	Witwatersrand,	2012;	S.D.	van	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

164 
 

bestaande	uit	André	Letoit,	Johannes	Kerkorrel	en	die	Gereformeerde	Blues	Band,	en	
James	 Phillips	 onder	 die	 verhoognaam	 Bernoldus	 Niemand,	 deur	 Suid‐Afrika	 en	
Namibië	vir	’n	reeks	optredes	getoer.	Terwyl	die	onmiddellike	doel	van	die	toer	was	
om	 ’n	kompilasie‐CD	van	Shifty	Records	bekend	 te	 stel,	was	die	 groter	beweegrede	
egter	om	snerpende	sosiopolitieke	kritiek	uit	 te	spreek	–	“in	rock	 ’n	roll	styl,	met	 ’n	
dosis	 punk,	 het	 kragtige	 lirieke	 die	 staat,	 Afrikaanse	 politici,	 die	 Suid‐Afrikaanse	
Weermag	 (SAW),	 die	 apartheidsbestel,	 en	 wit	 middelklas	 waardes	 gesatiriseer”.43	
Kombuis	noem	self	hoe	Voëlvry	“die	idealistiese	droom	gehad	[het]	om	die	Apartheid‐
regime	met	'n	paar	liedjies	vol	woede,	bravade	en	vloekwoorde	omver	te	werp.”44	

	
Voëlvry	 het	 vir	 groot	 omstredenheid	 onder	 Afrikaners	 gesorg.	 Die	 toer	 het	

opslae	in	verskeie	Afrikaanse	en	Engelse	koerante	gemaak,45	en	die	musikante	is	op	
verskeie	 plekke	 belet	 om	 te	 speel,	 universiteitskampusse	 veral.	 Hieronder	 tel	
byvoorbeeld	die	Randse	Afrikaanse	Universiteit,	die	Universiteit	van	die	Vrystaat,	die	
Potchefstroomse	 Universiteit	 vir	 Christelike	 Hoër	 Onderwys,	 die	 Vaaldriehoek	
Technikon	 en	 die	 Universiteit	 van	 Stellenbosch.	 Só	 het	 ’n	 sentrale	 deel	 van	 die	
Afrikaner‐establishment	hul	afkeur	in	Voëlvry	laat	blyk.	Verder	het	die	geselskap	ook	
doodsdreigemente	tydens	die	Stellenbosse	been	van	die	toer	gekry.	Die	Wit	Wolwe,	’n	
ver‐regse	Afrikaner	groep,	het	die	Voëlvry‐lede	met	die	dood	gedreig	indien	hulle	met	
die	 konsert	 sou	 voortgaan.	Daar	 het	 egter	 niks	 van	 gekom	nie.46	 Alhoewel	 ’n	 regse	
militante	 groep	 nie	 soseer	 deel	 uitmaak	 van	 die	 Afrikaner‐establishment	 nie,	 is	 dit	
duidelik	dat	Voëlvry	’n	sensitiewe	snaar	onder	Afrikaners	aangeroer	het.	

	
Hoe	het	Letoit	 se	betrokkenheid	by	Voëlvry	 sy	beeld	beïnvloed?	Voëlvry	het	

relatief	 groot	 golwe	 in	 die	 Afrikaner	 gemeenskap	 van	 die	 laat	 1980’s	 gemaak.	 Die	
omstrede	 aard	 van	 die	 toer	 het	 die	 publiek	 se	 aandag	 getrek	 op	 ’n	manier	waarop	
Letoit	 se	 letterkunde	 nooit	 het	 nie.	 Voëlvry	 het	 Letoit	 van	 ’n	 ondergrondse	
kultusfiguur	in	 ’n	meer	bekende	publieke	figuur	omskep,	en	met	sy	teenkanting	van	

                                                                                                                                                                                   
der	Merwe,	On	Record:	Popular	Afrikaans	Music	and	Society,	1900–2017	(African	Sun	
Media,	Stellenbosch,	2017);	Hopkins,	Voëlvry;	Kombuis,	Die	Tyd	van	die	Kombi’s.	

43.		 Grundlingh,	“‘Rocking	the	Boat’	in	South	Africa?”,	p	485	(eie	vertaling).	
44.		 K.	 Kombuis,	 “Die	 storie	 van	 my	 lewe”.	 Beskikbaar	 by:	 https://www.	

kooskombuis.com/biografie	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	
45.		 Kyk	“When	Boere	punks	came	to	town”,	Sunday	Times,	30	April	1989;	“Voëlvry‐groep	

ontstoke	oor	Matie‐verbod”,	Die	Burger,	 5	Mei	1989;	 “J.	Kerkorrel	en	sy	Blues	Band	
maak	 vriende”,	Die	Burger,	 15	Mei	 1989;	 A.	 le	 Roux,	 “Alternatief?	 Nee,	 ons	 rock	 ’n	
roll!”,	Die	Burger,	20	Mei	1989;	J.	Dowson	en	C.	du	Plessis,	“Kerkorrel	en	Kie”,	Star,	27	
Mei	1989;	S.	de	Waal,	“Bad‐mannered	Boerepunk’s	arrived”,	Mail	&	Guardian,	26	Mei–
1	Junie	1989;	S.	de	Waal,	“R	’n	r	headache	for	guardians	of	the	volkskultuur”,	Weekly	
Mail,	 4	 Junie	1989;	 “Boereblues	oor	apartheid”,	Rapport,	 4	 Junie	1989;	 “Laat	kritiek	
deur	 musiek	 toe”,	 Die	 Burger,	 5	 Junie	 1989;	 T.	 Emerson	 and	 A.	 Getz,	 “Alternative	
Afrikaners:	Words	become	weapons	to	 fight	apartheid”,	Newsweek,	19	 Junie	1989;	 J.	
Allan,	 “Afrikaner	pride	and	passion,	 fun	and	 laughter	 for	 the	new‐era	Boere	punks”,	
Sunday	Times,	9	Julie	1989;	E.	Aupiais,	“Rejection	of	volk	and	liberation	of	Afrikaners”,	
Cross	Times,	August	1989;	P.	de	Vos,	 “Nuwe	 lied	vir	 jong	SA”,	Suid‐Afrikaan,	 4	 Junie	
1990.	

46.		 Voëlvry:	The	Movie	(DVD)”,	in	Hopkins:	Voëlvry.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

165 
 

die	 Afrikaner‐establishment	 wat	 met	 Voëlvry	 ’n	 hoogtepunt	 bereik	 het,	 het	 hy	 die	
beeld	as	’n	verstokte	Afrikanerdwarstrekker	gekry.	

	
	

Veranderinge	in	die	1990s	
	

Die	 vroeë	 jare	neëntig	was	 ...	 die	 oog	 van	 die	 storm.	 Vir	 die	 eerste	 keer	na	 die	
warrelwindlewe	wat	ek	in	die	 jare	tagtig	gevoer	het,	het	ek	weer	tyd	vir	myself	
gehad.	Om	te	dink.47		

	
In	die	vroeë	1990’s	het	daar	 ’n	reeks	veranderinge	plaasgevind	wat	André	Letoit	se	
beeld	 in	 Afrikanergeledere	 sou	 verander.	 Op	 ’n	 breër,	 kontekstuele	 vlak,	 het	 die	
aanloop	tot	en	begin	van	’n	demokratiese	politieke	bestel	in	die	land	veroorsaak	dat	
Afrikaners	 hul	 identiteit	 ondervra	 en	 begin	 herdefinieer	 het.	 Dít	 het	 tot	 die	
totstandkoming	 van	 ’n	 bepaald	 nuwe	 Afrikaner‐establishment	 gelei.	 Op	 ’n	
persoonlike	vlak	het	Letoit	sy	naam	na	Koos	Kombuis	verander,	en	die	werk	wat	hy	
voortaan	 sou	 produseer,	 het	 ’n	 nuwe	 rigting	 ingeslaan.	 Die	 wisselwerking	 van	 al	
hierdie	 veranderinge	 het	 op	 die	 lange	 duur	 beteken	 dat	Koos	Kombuis	 ikoonstatus	
sou	bekom.	

	
Suid‐Afrika	 het	 in	 die	 vroeë	 jare	 negentig	 etlike	 belangrike	 politieke	

verwikkelinge	gesien.	Die	vernaamste	was	president	F.W.	de	Klerk	se	aankondigings	
tydens	die	opening	van	die	parlement	op	2	Februarie	1990	waar	hy,	onder	andere,	die	
verbod	 op	 die	 African	 National	 Congress	 (ANC)	 en	 ander	 bevrydingsbewegings	
opgehef	 het,	 en	 Nelson	 Mandela	 se	 onvoorwaardelike	 vrylating	 uit	 die	 tronk	
aangekondig	 het.	 Mandela	 is	 op	 11	 Februarie	 1990	 vrygelaat,	 en	 die	 amptelike	
onderhandelingsproses	vir	’n	demokratiese	bestel	het	daarna	’n	aanvang	geneem.	Die	
uiteinde	hiervan	was	Suid‐Afrika	se	eerste	demokratiese	verkiesing	in	April	1994	wat	
die	ANC	gewen	het.	Die	NP‐bewind	en	apartheid	was	iets	van	die	verlede.		

	
Die	Afrikaner	was	ná	1994	nie	meer	’n	minderheid‐in‐bewind	nie,	maar	slegs	

’n	 minderheidsgroep	 binne	 ’n	 veelrassige	 en	 multikulturele	 samelewing.	 Hierdie	
nuwe	 realiteit	 het	 die	 Afrikaners	 genoop	 om	 hul	 identiteit	 in	 die	 konteks	 van	 die	
nuwe	 demokratiese	 Suid‐Afrika	 te	 herdefinieer.	 Die	 kwessie	 van	 post‐apartheid	
Afrikaner‐identiteit	 blyk	 in	 die	 jare	 sedert	 1994	 ’n	 relatief	 gewilde	 onderwerp	 in	
beide	 akademiese	 en	 populêre	 kringe	 te	 wees.48	 Die	 kern	 van	 die	 saak	 is	 dat	
                                                            
47.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	244.	
48.		 Sien	byvoorbeeld:	M.	Vestergaard,	“Who’s	got	the	Map?	The	Negotiation	of	Afrikaner	

Identities	 in	 Post‐Apartheid	 South	 Africa”,	 Daedalus,	 130,1	 (2001),	 pp	 19–44;	 P.	
Erasmus,	“White	Afrikaners’	Search	for	New	Identities”,	Acta	Academica,	34,	2	(2002),	
pp	89–108;	W.	Visser,	“Afrikaner	Responses	to	Post‐Apartheid	South	Africa:	Diaspora	
and	 the	Re‐Negotiation	 of	 a	 Cultural	 Identity”,	New	Contree,	 54	 (2007),	 pp	 1–30;	 C.	
Verwey	and	M.	Quayle,	“Whiteness,	Racism,	and	Afrikaner	Identity	in	Post‐Apartheid	
South	Africa”,	African	Affairs,	111,	445	(2012),	pp	551–575;	Gesprekke	oor	kwessies	
rondom	 Afrikanerskap	 verskyn	 dikwels	 in	 die	 Afrikaanse	 media.	 Publikasies	 van	
Media	24,	en	koerante	soos	Die	Burger	en	Rapport,	publiseer	gereeld	artikels	daaroor,	
terwyl	dit	ook	dikwels	op	ander	mediavorme	soos	die	webtuiste	LitNet	voorkom.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

166 
 

Afrikaners	 as	 ’n	 minderheidsgroep	 sonder	 politieke	 mag	 in	 post‐apartheid	 Suid‐
Afrika	 bedreig	 voel.	 Daar	 bestaan	 die	 gevoel	 dat	 hul	 kultuur,	 taal	 en	 simbole	
gemarginaliseer	 word	 en	 dat	 daar	 binne	 die	 raamwerk	 van	 ’n	 liberale	 demokrasie	
selfs	teen	hulle	gediskrimineer	word.	In	’n	poging	om	by	hul	nuwe	konteks	aan	te	pas,	
het	 Afrikaners	 hulself	 tot	 ’n	 mindere	 of	 meerdere	 mate	 geherdefinieer.	 Die	
vernaamste	 aspek	 hiervan	 is	 die	 depolitisering	 van	 die	 Afrikaner‐identiteit	 die	
bewustelike	 poging	 om	 hul	 kulturele	 identiteit	 van	 die	 negatiewe	 konnotasies	 van	
apartheid	te	bevry.49	

	
Met	hierdie	 vernuwing	 in	die	Afrikaner	 se	 identiteit	 het	daar	ook	 ’n	bepaald	

nuwe	 Afrikaner‐establishment	 tot	 stand	 gekom.	 Die	 pre‐1994	 Afrikaner‐
establishment	 –	 die	 een	 waarteen	 Letoit	 in	 opstand	 gekom	 het	 –	 het	 ’n	 stellig	
outoritêre,	 kollektiewe,	 Christelik‐Nasionaal,	 ekslusief	 wit	 Afrikaner‐identiteit	
bevorder.50	 Die	 NP	 en	 sy	 leiers,	 die	 Nederduits	 Gereformeerde	 (NG)	 Kerk	 en	 sy	
dominees,	 die	 Broederbond,	 en	 Afrikaanse	 universiteite	 was	 van	 die	 vernaamste	
toonaangewers	 in	 die	 Afrikanersamelewing.	 In	 die	 jare	 ná	 1994	 sien	 sake	 anders	
daarna	uit.	Die	NP	bestaan	nie	meer	nie	en	 sy	voormalige	 leiers	 is	 irrelevant	 in	die	
hedendaagse	Suid‐Afrikaanse	konteks.	Die	NG	Kerk	het	ondersteuning	en	dus	ook	sy	
houvas	op	die	Afrikaner	verloor,	ondanks	die	feit	dat	hulle	steeds	in	groot	getalle	die	
Christelike	 geloof	 beoefen.51	 Verder	 voer	 Afrikaans	 as	 onderrigtaal	 ’n	 stryd	 om	
oorlewing	aan	sommige	universiteite,	terwyl	dit	aan	ander	reeds	gesneuwel	het.	Die	
waardes	wat	die	post‐apartheid	Afrikaner‐establishment	probeer	bevorder,	is	dié	van	
aanpasbaarheid,	 verdraagsaamheid,	 en	 inklusiwiteit.	 Vir	 die	 Afrikaner	 om	 in	 post‐
apartheid	 Suid‐Afrika	 as	 ’n	 minderheidsgroep	 met	 ’n	 kennelik	 negatiewe	 politieke	
geskiedenis	te	oorleef,	is	hierdie	waardes	noodsaaklik.	

	
Hierdie	ontwikkeling	in	die	aard	van	die	Afrikaner‐establishment	kan	aan	die	

hand	van	twee	voorbeelde	verduidelik	word.	Eerstens	is	daar	die	transformasie	van	
die	Afrikaner	Broederbond,	wat	in	die	twintigste	eeu	 ’n	sentrale	rol	 in	die	Afrikaner	
se	sosiopolitieke	bevordering	gespeel	het.	Sedert	die	stigting	van	die	Broederbond	in	
1918	 kon	 slegs	wit	 Afrikaanssprekende	mans	 lede	wees.	 In	 1993,	 op	 die	 vooraand	
van	demokrasie	 in	Suid‐Afrika,	 is	dit	na	die	Afrikanerbond	hernoem,	 lidmaatskap	 is	
oopgestel	 vir	 Afrikaanssprekende	mans	 en	 vroue	 van	 alle	 rasse,	 en	 die	 hoë	 premie	
wat	die	Bond	in	die	verlede	op	geheimhouding	geplaas	het,	is	verslap.52	Die	Bond	het	
by	 die	 realiteite	 van	 die	 “nuwe	 Suid‐Afrika”	 aangepas	 en	 meer	 inklusief	 geword.	
Tweedens	is	daar	die	uitslag	van	die	1992	referendum	waar	president	De	Klerk	aan	
wit	 Suid‐Afrikaners	 gevra	 het	 of	 hulle	 die	 voortgang	 van	 die	 politieke	
hervormingsproses	 steun.	 Meer	 as	 87%	 van	 wit	 kiesers	 het	 aan	 die	 referendum	
deelgeneem,	waarvan	69%	“ja”	gestem	het.53	Alhoewel	nie	alle	wit	kiesers	Afrikaners	
was	nie,	en	daar	’n	mate	van	dubbelsinnigheid	aan	die	ja‐stem	gekoppel	was,	kan	die	

                                                            
49.		 Vestergaard,	 “Who’s	 got	 the	Map?	 pp	 29–30;	 Visser,	 “Afrikaner	 Responses	 to	 Post‐

Apartheid	South	Africa”,	p	28.	
50.		 Vestergaard,	“Who’s	got	the	Map?	p	35.	
51.		 H.	Giliomee,	Die	Afrikaners:	’n	Biografie	(Tafelberg,	Kaapstad,	2004),	pp	625–626.	
52.		 Giliomee,	Die	Afrikaners,	p	625.	
53.		 Giliomee,	Die	Afrikaners,	p	591.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

167 
 

uitslag	van	die	referendum	as	’n	kopskuif	in	Afrikanergelederde	geïnterpreteer	word.	
Die	Afrikaner‐establishment	van	voor	1994	het	ten	einde	geloop,	en	die	een	wat	in	sy	
plek	 herrys	 het,	 is	 meer	 inklusief	 van	 aard.	 Hermann	 Giliomee	 skryf	 hoedat	 daar	
sedert	die	politieke	omwenteling	in	die	land	diegene	is	wat	probeer	om	“nuwe	inhoud	
en	 krag	 aan	 Afrikaans	 te	 gee	 en	 ’n	 inklusiewe	 en	 veelsydige	 gemeenskap	 te	 help	
bou”.54	Die	establishment	waarteen	Letoit	homself	so	sterk	in	die	1980’s	uitgespreek	
het,	het	vanaf	die	vroeë	jare	negentig	nie	meer	bestaan	nie.	

	
Saam	met	die	veranderende	sosiopolitieke	strominge	het	Letoit	in	hierdie	tyd	

ook	 ’n	persoonlike	metamorfose	ondergaan.	Vroeg	 in	1990	het	hy	sy	naam	na	Koos	
Kombuis	verander.	Al	Lovejoy,	’n	bekende	figuur	in	die	Stellenbosse	ondergrond	van	
die	tyd,	onthou	dié	gebeurtenis	as	volg:	

	
Some	completely	mal	writer	ou	 lived	 in	our	kitchen.	His	name	was	André.	Real	
funny	fucker	too.	Woke	up	one	morning	and	announced	brightly	that	he	needed	
to	piss	off	 to	 the	nearest	Wimpy.	Bum	 lots	of	coffee	and	start	writing	 furiously,	
because	he	needed	to	pull	off	a	cultural	revolution	–	but	only	after	he	shaved	his	
head	and	changed	his	name	to	Koos	Kombuis.55	

	
Kombuis	verduidelik	die	beweegrede	agter	sy	naamsverandering:	
	

Ek	het	 geweet	 ’n	 drastiese	 verandering	 is	 nodig	 ...	Maar	die	 verandering	 in	my	
lewenstyl	moes	dieper	gaan.	Ek	was	vasgevang	 in	 ’n	verkeerde	 image,	 ’n	ander	
man	se	Struggle.	Die	battle	teen	Apartheid	sou	nie	vir	altyd	nuus	bly	nie.	Musiek,	
kuns	is	groter	as	politiek,	en	oortree	net	soms,	by	wyse	van	hoë	uitsondering,	op	
laasgenoemde	 se	 terrein.	 Ek	 wou	 wegkom,	 ontsnap	 van	 die	 identiteit	 wat	 die	
media	vir	my	geskep	het	...56	

	
Sy	naamsverandering	was	dus	’n	doelbewuste	poging	om	sy	beeld	te	verander.		
	

Parallel	met	die	Afrikaners	in	die	breë,	wou	Kombuis	ook	sy	indiwiduele	beeld	
depolitiseer	en	homself	van	die	negatiewe	politieke	konnotasies	wat	aan	sý	verlede	
gekoppel	was,	bevry.	Die	aard	van	die	werk	wat	hy	voortaan	sou	produseer,	sou	óók	
anders	wees.	

	
In	 1990	 het	 Koos	 Kombuis	 sy	 eerste	 album	 onder	 sy	 nuwe	 naam	 vrygestel.	

Niemandsland	and	Beyond	het	“nuwe	liedjies	oor	nuwe	onderwerpe”	bevat.57	Ballades	
soos	 “Lisa	 se	 klavier”	 en	 “Onder	 in	 my	 whiskeyglas”	 het	 hierdie	 vernuwing	
versinnebeeld.	In	die	liedjie	“Paranoia”	het	Kombuis	ook,	in	sy	kenmerkende	satiriese	
styl,	 kommentaar	 gelewer	 op	 die	 posisie	 van	 Afrikaners	 in	 die	 veranderende	 Suid‐
Afrikaanse	konteks	van	die	 vroeë	1990’s.	Buiten	die	 feit	 dat	die	 titel	 opsigself	 as	 ’n	
opsomming	van	die	Afrikaner‐psige	gedurende	die	oorgangstyd	gelees	kan	word,	sing	
hy	 verder:	 “Ek	weet	 ek	 is	 verslaaf	 aan	 drank.	 /	 Ek	 is	 oortrokke	 by	 die	 bank.	 /	My	
                                                            
54.		 Giliomee,	Die	Afrikaners,	p	628.	
55.		 A.	Lovejoy,	Acid	Alex	(Zebra	Press,	Cape	Town,	2005),	p	256.	
56.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	232.	
57.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	232.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

168 
 

dogter	is	’n	Boere‐punk,	/	maar	dank	God	ek’s	ten	minste	blank.”58	Kombuis	skryf	dat	
hy	na	Niemandsland	and	Beyond	nog	steeds	nie	ryk	en	bekend	geword	het	nie,	maar	
dat	hy	steeds	as	“alternatief”	en	“ongewens”	gebrandmerk	is.59	

	
Kort	 na	 Niemandsland	 and	 Beyond	 se	 verskyning	 het	 Kombuis	 van	

platemaatskappy	 verander.	 Hy	 het	 die	 ondergrondse	 Shifty	 Records	 vir	 die	 meer	
kommersiële	 Gallo	 Music	 verruil.	 Sy	 eerste	 album	 by	 hierdie	 maatskappy,	 Elke	
boemelaar	se	droom	 (1994),	het	hom	dan	ook	sy	eerste	smakie	kommersiële	sukses	
gegee.	 Saam	 die	 sosiale	 kommentaar	 waarmee	 hy	 sinoniem	 geword,	 het	 hierdie	
album	 ook	 liefdesballades	 in	 “Bicycle	 sonder	 ’n	 slot”	 en	 “Prayer	 for	 Port	 St.	 Johns”	
bevat.	 Sy	 nuwe	 musiek	 het	 sagter	 op	 die	 oor	 geval	 en	 hom	 in	 die	 proses	 meer	
toeganklik	 vir	 Afrikaanse	 luisteraars	 gemaak.	 Kombuis	 se	 musiek	 ná	 sy	
naamsverandering	het	wegbeweeg	van	die	noue	sosiopolitieke	kritiek	op	Ver	van	die	
ou	Kalahari	en	die	Voëlvry‐toer.	Dit	blyk	ook	die	geval	met	sy	letterkunde	van	die	tyd	
te	wees.	 In	 1993	 het	Afrikaans	my	Darling,	 ’n	 bundel	 rubrieke,	 uit	 sy	 pen	 verskyn.	
Alhoewel	hy	plek‐plek	hierin	steeds	politieke	kwessies	aanspreek,	is	dit	veel	eerder	’n	
stuk	sosiale	kommentaar.	Opmerklik	egter	van	die	politieke	kommentaar	in	Afrikaans	
my	Darling	 is	 dat	hy	homself	 uitspreek	 teenoor	die	 swart	politici	 van	die	 dag.	 In	 ’n	
resensie	 skryf	 Willem	 Anker	 dat	 daar	 ’n	 onderliggende	 “siddering	 vir	 die	 land	 se	
toekoms	in	die	sweterige	hande	van	die	politici”	is.60	

	
In	die	vroeë	1990’s	het	die	wisselwerking	tussen	al	hierdie	veranderinge	–	’n	

nuwe	 politieke	 konteks	 in	 die	 land,	 ’n	 nuwe	 Afrikaner‐establishment,	 en	 ’n	 nuwe	
persona	–	meegebring	dat	Kombuis	 vir	homself	 ’n	 bepaald	 ander	publieke	beeld	 as	
dié	van	André	Letoit	begin	skep	het.	Alhoewel	die	stigma	van	“alternatiewe	musikant”	
nog	vir	’n	tyd	aan	hom	sou	kleef,61	het	hy	aan	die	begin	van	dié	dekade	sy	eerste	tree	
nader	aan	die	nukleus	van	die	ontwikkelende	post‐apartheid	Afrikaner‐establishment	
gegee.	
	
Kommersiële	sukses	en	aanvaarding	deur	die	establishment	
	
Met	die	aanvang	van	die	1990’s	was	Koos	Kombuis	steeds	die	Afrikaner‐afvallige	met	
die	negatiewe	bagasie	van	Voëlvry,	maar	sy	beeld	was	besig	om	te	verander.	 In	die	
jare	 sedertdien	 het	 Kombuis	 se	 gewildheid	 as	 musikant	 gegroei	 en	 word	 hy	
toenemend	met	die	hoofstroom	geassossieer.	Daarby	is	sommige	van	sy	werke	in	die	
Afrikaanse	 literêre	 kanon	 opgeneem,	 terwyl	 hy	 ook	 ’n	 meningsvormer	 in	 die	
hoofstroom‐Afrikaanse	media	geword	het.	Die	gevolg	was	dat	hy	op	verskeie	vlakke	
deel	geword	het	van	die	post‐apartheid	Afrikaner‐establishment.	

	
Koos	Kombuis	het	hom	in	die	jare	negentig	hoofsaaklik	op	sy	musiekloopbaan	

toegespits.	 Die	 letterkunde	 wat	 hy	 wél	 gepubliseer	 het	 –	 Soos	 die	 reën:	 gedigte	 en	

                                                            
58.		 K.	Kombuis,	“Paranoia”,	Niemandsland	and	Beyond,	Shifty	Records,	1990.	
59.		 Kombuis,	“Die	storie	van	my	lewe”.	
60.		 W.	 Anker,	 “Al	 laggende	 skil	 Koos	 voort	 aan	 die	 vrot	 appels	 in	 SA”,	Die	 Burger,	 22	

Desember	2003,	p	11.	
61.		 Kombuis,	“Die	storie	van	my	lewe”.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

169 
 

lyrics	 (1993),	 die	 digbundel	Die	 tweede	 reën	 (1998)	 en	Koos	 se	 songs	 (1998)	 –	 het	
meestal	 van	 sy	 musiek	 gespreek	 en	 het	 nie	 veel	 reaksie	 by	 resensente	 gelok	 óf	
merkwaardige	kommersiële	sukses	behaal	nie.	Sy	musiek	het	voorrang	geniet.	 In	sy	
outobiografie	 skryf	 Kombuis	 hoe	 hy	 in	 dié	 tyd	 feitlik	 konstant	 getoer	 het.62	 Na	 sy	
eerste	smakie	van	kommersiële	sukses	met	Elke	boemelaar	se	droom,	en	’n	toename	in	
optredes	 in	 die	 1990’s,	 het	 Kombuis	 al	 populêrde	 geword.	 Hierdie	 groeiende	
gewildheid	 het	 afgespeel	 teen	 die	 agtergrond	 van	 die	 opkoms	 van	 Afrikaanse	
kunstefeeste	 en	 ’n	 ontploffing	 in	 die	 Afrikaanse	 musiekbedryf.	 Die	 Klein	 Karoo	
Nasionale	Kunstefees	(KKNK)	is	vir	die	eerste	maal	in	1994	in	Oudtshoorn	aangebied,	
en	jaarlikse	Afrikaanse	kunstefeeste	het	sedertdien	landwyd	opgeskiet.	Hieronder	tel	
Aardklop	 (Potchefstroom),	 Vrystaat	 Kunstefees	 (Bloemfontein),	 Suidoosterfees	
(Kaapstad),	 Innibos	 Fees	 (Nelspruit)	 en	 die	 Woordfees	 (Stellenbosch).	 Ongeag	 die	
kritiek	 wat	 teen	 kunstefeeste	 uitgespreek	 word	 –	 sommiges	 argumenteer	 dat	 dit	
“etniese	enklaves”	geword	het,	en	dat	dit	kultuurfeeste	eerder	as	kunstefeeste	 is63	–	
het	 die	 groei	 van	 die	 Afrikaanse	 feeslandskap	 sedert	 1994	 ’n	 groot	 aandeel	 in	 die	
oplewing	van	die	Afrikaanse	musiekbedryf	gehad.	Die	middel	negentigs	het	’n	“amper	
irrasionele	 explosion	 van	 Afrikaanse	 musiek”	 gesien.64	 Enersyds	 het	 die	 groeiende	
getal	 kunstefeeste	 gesorg	 vir	 ’n	 “ontploffing	 in	 die	 hoeveelheid	 live	 shows”,65	 en	
andersyds	 het	 die	 verkope	 van	 Afrikaanse	 albums	 ook	 die	 hoogte	 in	 geskiet.	 Die	
verkope	van	die	platemaatskappy	Select	Musiek	het	tussen	2003	en	2008	jaarliks	met	
meer	 as	 30%	 gegroei,66	 en	 kommersiële	 Afrikaanse	 popmusiek	 is	 vandag	 een	 van	
Suid‐Afrika	se	grootste	verkopers.	Tussen	30%	en	40%	van	verkope	van	alle	plaaslik	
geproduseerde	musiek	is	Afrikaans.67	

	
Dit	 is	 teen	 hierdie	 agtergrond	 dat	 Koos	 Kombuis	 as	 musikant	 ál	 gewilder	

geword	 het.	 Alhoewel	 sy	 folk‐rockmusiek	 nie	 soseer	 deelmaak	 van	 die	 hoofstroom	
populêre	 Afrikaanse	 musiek	 nie,	 het	 sy	 loopbaan	 nietemin	 gebaat	 by	 die	
verwikkelinge	in	die	Afrikaanse	kunste	en	musiekbedryf.	Sy	1997‐album,	Madiba	Bay,	
het	byvoorbeeld	die	SAMA	(South	African	Music	Awards)	toekenning	vir	beste	album‐
ontwerp	gewen.68	Die	skerp	groei	van	die	Afrikaanse	musiekbedryf	het	beteken	dat	
hy,	wat	 toe	 reeds	 ’n	 gevestigde	 kunstenaar	was,	 groter	 kommersiële	 sukses	 behaal	
het.	 Koos	 Kombuis	 het	 ’n	 gereelde	 naam	 op	 die	 feesprogramme	 van	 Afrikaanse	
                                                            
62.		 Kombuis,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek,	p	256.	
63.		 Outeur	 onbekend,	 “Die	 toekoms	 van	 kunstefeeste”,	 Taalgenoot,	 Winter	 2016.	

Beskikbaar	 by:	 https://www.litnet.co.za/wp‐content/uploads/2016/12/	
kunstefeeste.pdf	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

64.		 S.	Hofmeyr	onderhoud,	Youtube	video,	“Johnny	en	die	Maaiers	S/T	Part	1”.	Beskikbaar	
by:	 https://www.youtube.com/watch?v=E5LImHtdTIM	 Besoek	 op:	 14	 Augustus	
2018.	

65.		 Youtube	 video,	 “Johnny	 en	 die	 Maaiers	 S/T	 Part	 2”.	 Beskikbaar	 by:	
https://www.youtube.com/watch?v=SbJuXxLIjWg	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

66.		 Youtube	video,	“Johnny	en	die	Maaiers	S/T	Part	2”.	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	
67.		 S.	 van	 der	Merwe,	 “The	 Dynamics	 of	 the	 Interaction	 between	Music	 and	 Society	 in	

Recorded	 Popular	 Afrikaans	 Music,	 1900–2015”,	 PhD	 tesis,	 Universiteit	 van	
Stellenbosch,	2015,	p	229.	

68.		 I.	 Roggeband,	 50	 Stemme:	 Die	 Grootste	 Name	 in	 Afrikaanse	Musiek	 (Jonathan	 Ball,	
Jeppestown,	2009),	p	151.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

170 
 

kunstefeeste	 geword	 en	 hy	 het	 in	 die	 2000’s	 selfs	 by	 die	Huisgenoot	 Skouspel,	 die	
jaarlikse	Afrikaanse	glansgeleentheid	by	Sun	City,	opgetree.	Hier	het	hy	die	verhoog	
met	 populêre	 kunstenaars	 soos	 Steve	Hofmeyr	 en	 Rina	Hugo	 gedeel.	 Sommige	 van	
Kombuis	se	liedjies	is	oor	die	jare	ook	in	die	Afrikaanse	hoofstroom	opgeneem.	“Lisa	
se	klavier”,	wat	deur	baie	as	een	van	die	beste	Afrikaanse	liefdesliedjies	beskou	word,	
is	byvoorbeeld	deur	die	populêre	sangeres	Laurika	Rauch	én	die	gewilde	rockgroep	
The	Parlotones	verwerk.	Van	sy	liedjies	verskyn	ook	op	kompilasie	CD’s,	waaronder	
Sarie	–	My	Inspirasie	(2007),	100	Oorspronklike	Afrikaanse	Treffers,	Volume	2	(2009)	
en	Sag	en	Sielvol	–	ons	Mooiste	Ballades	(2014).	Op	hierdie	albums	verskyn	Kombuis	
se	naam	saam	met	dié	van	die	populêrste	Afrikaanse	sangers	soos	Juanita	du	Plessis,	
Theuns	Jordaan	en	Amor	Vittone.	Verder	is	enkele	van	Kombuis	se	liedjies	ook	in	die	
FAK	Sangbundel	Volume	2	(2017)	opgeneem.69	Dít	is	’n	opmerklike	insluiting	wanneer	
daar	 in	 ag	 geneem	 word	 dat	 hy	 vroeër	 op	 die	 Voëlvry‐toer	 die	 simbole	 van	 die	
Afrikaner‐establishment,	soos	juis	die	FAK	Sangbundel,	gesatiriseer	het.	Dit	is	n	goeie	
vraag	of	Koos	Kombuis	as	kunstenaar	vandag	volkome	by	die	hoofstroom	ingesluit	is,	
maar	dat	hy	oor	tyd	ál	nouer	daarmee	geassossieer	het,	is	nie	te	betwyfel	nie.	

	
Kombuis	 se	 gewildheid	 en	 assossiasie	 met	 die	 Afrikaanse	 hoofstroom	

impliseer	dat	hy	oor	die	 jare	 groter	 aansien	 in	die	oë	van	die	 establishment	verkry	
het.	Daar	is	dus	weggebeitel	aan	sy	vroeëre	beeld	as	“alternatiewe	Afrikaner”,	en	is	hy	
toenemend	as	deel	van	die	post‐apartheid	Afrikaner‐establishment	beskou.	Die	trajek	
van	Kombuis	se	literêre	loopbaan	het	hierdie	oorgang	van	Afrikaner‐buitestaander	na	
lid	van	die	binnekring	verder	ondersteun.	

	
In	 2000	 verskyn	 Kombuis	 se	 outobiografie	 getiteld	 Seks	 &	 Drugs	 &	

Boeremusiek:	Memoires	van	’n	Volksverraaier.	Dit	is	uitgegee	deur	Human	&	Rousseau,	
een	 van	 Suid‐Afrika	 se	 grootste	 uitgewersmaatskappye,	 wat	 op	 sigself	 	 ’n	 groot	
sprong	 van	 Kombuis	 se	 dae	 van	 ondergrondse	 en	 onafhanklike	 uitgewers	 in	 die	
1980’s	 is.	 Die	 boek	 is	 goed	 ontvang	 en	 het	 heelwat	 positiewe	 kommentaar	 by	
resensente	 uitgelok.	 De	 Ridder	 beskou	 dit	 as	 “’n	 dinamiese	 bydrae	 tot	 die	
literatuurbedryf	–	eerlik,	onthutsend,	skreeusnaaks	en	broodnodig”.70	Seks	&	Drugs	&	
Boeremusiek	 is	 sedert	 2000	 elf	 maal	 herdruk,	 waarna	 daar	 ’n	 tweede	 uitgawe	 en	
twaalfde	druk	in	2015	verskyn	het	–	sekerlik	’n	bewys	van	kommersiële	sukses.	In	’n	
resensie	van	hierdie	tweede	uitgawe	word	daar	geskryf	dat	die	boek	in	2015	nog	nét	
so	gewild	is	en	dat	die	teks	“steeds	uiters	relevant	is	en	tydloos	bly”.71	

	
Saam	met	die	groter	kommersiële	sukses	 is	 sommige	van	Kombuis	se	werke	

met	verloop	van	tyd	ook	in	die	Afrikaanse	literêre	kanon	opgeneem.	Raka:	Die	Roman	
(2005),	’n	hedendaagse	repliek	op	N.P.	van	Wyk	Louw	se	oorspronklike	teks,	word	op	
voorgraadse	 vlak	 aan	 sommige	 Suid‐Afrikaanse	 universiteite	 behandel.	 Die	

                                                            
69.		 S.	 van	 Zyl,	 “FAK‐sangbundel	 bygewerk	 met	 nuwe	 liedjies”,	 25	 Januarie	 2017.	

Beskikbaar	 by:	 https://www.netwerk24.com/Nuus/Algemeen/fak‐sangbundel‐
bygewerk‐met‐nuwe‐liedjies‐20170124	Besoek	op:	16	Augustus	2018.	

70.		 C.	de	Ridder,	“Lank	lewe	skrywer‐musikant	Koos”,	Die	Burger,	24	Julie	2000,	p	8.	
71.		 S.	van	Zyl,	“Resensie:	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek:	Memoires	van	’n	Volksverraaier”,	

Tydskrif	vir	Letterkunde,	53,	2	(2016),	p	201.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

171 
 

bekroonde	digter	Joan	Hambidge	skryf	in	’n	resensie	hiervan	dat	“ons	in	hierdie	dae	
van	 taalstryde	 so	 ’n	 boek	 [benodig]	wat	 uiteindelik	 bewys:	 as	 daar	 nog	 lekker	met	
Afrikaans	 gespeel	 kan	 word,	 gaan	 dit	 goed	 met	 die	 taal.”72	 In	 die	 versamelbundel	
Poskaarte:	 Beelde	 van	 die	 Afrikaanse	 Poësie	 sedert	 1960	 (2006)	 is	 daar	 agt	 van	
Kombuis	 se	gedigte	uit	die	1980’s,	 toe	hy	nog	onder	die	naam	André	Letoit	geskryf	
het,	 ingesluit.	Die	 samestellers	 van	Poskaarte	 noem	dat	dié	bundel	nie	primêr	 gaan	
oor	 die	 insluiting	 van	 digters	 se	 gekanoniseerde	werke	 nie,	maar	 dat	 dit	 eerder	 ’n	
aanduiding	van	die	ontwikkeling	van	die	Afrikaanse	poësie	is.	Die	feit	dat	Kombuis	se	
werk	 hierin	 verskyn,	 impliseer	 die	 literêre	 establishment	 se	 hoogskatting	 van	 sy	
werk.	 Hierdie	 sentiment	 word	 geëggo	 in	 die	 Groot	 Verseboek	 (2008),	 stellig	 die	
aanwyser	van	die	Afrikaanse	poësie‐kanon.	Vyftien	van	Letoit	 se	gedigte	verskyn	 in	
dié	 hoogaanskrewe	 versameling,	 wat	 dan	 sy	 behoort	 tot	 die	 kanon	 bevestig.	 In	
Perspektief	en	Profiel:	’n	Afrikaanse	Literatuurgeskiedenis	(2015)	wat	kort	profiele	van	
beide	 André	 Letoit	 en	 Koos	 Kombuis	 bevat,73	wat	 sy	 gerespekteerde	 posisie	 in	 die	
Afrikaanse	letterkunde	bevestig.		

	
Letoit	se	Tagtiger‐letterkunde	het	stroomop	geswem	en	nie	deel	gemaak	van	

die	 literêre	 hoofstroom	 van	 daardie	 era	 nie.	 Soos	 dit	 die	 geval	 met	 die	 breër	
establishment	was,	het	die	Afrikaanse	literêre	establishment	in	die	laat	twintigste	eeu	
ook	 ’n	metamorfose	ondergaan.	Dié	establishment	gooi	vandag	sy	net	wyer	om	nou	
ook	 skrywers	 soos	Kombuis	 (en	 Letoit)	 in	 te	 sluit.	 Koos	Kombuis	 se	 bydrae	 tot	 die	
ontwikkeling	 van	 die	 Afrikaanse	 literêre	 landskap	 oor	 die	 afgelope	 bykans	 veertig	
jaar	beteken	dat	hy	vandag	deel	vorm	van	die	Afrikaanse	literêre	establishment.	

	
Kombuis	 se	 prominensie	 in	 die	 Afrikaanse	 gemeenskap	 is	 in	 die	 vroeë	 jare	

2000	 verder	 verskans	 toe	 hy	 ’n	 rubriekskrywer	 vir	 die	 Sondagkoerant	 Rapport	
geword	het.	 Sy	 rubrieke	 in	 dié	 koerant,	wat	wyd	 as	 ’n	mondstuk	 van	die	Afrikaner	
beskou	word,	spreek	prontuit	sosiopolitieke	kritiek	teen	die	hedendaagse	Suid‐Afrika	
uit.	 Hy	 krap	 ook	 gereeld	 vere	 om.	 Die	 vernaamste	 geval	 is	 seker	 ’n	 2006‐rubriek	
waarin	hy	 sy	bedanking	uit	die	Afrikanerdom	aangekondig	het.	 Sy	beweegrede	was	
om	“ontslae	[te]	raak	van	al	die	onnodige	sielkundige	bagasie	van	‘Afrikaner’‐wees.”74	
Hy	beskryf	dié	bagasie	as	die	konstante	voorskrywe	wie	en	wat	’n	Afrikaner	behoort	
te	 wees,	 vir	 wie	 hy	 behoort	 te	 stem,	 wat	 hy	 moet	 lees	 of	 aantrek,	 en	 hoe	 hy	 sy	
vakansiedae	 moet	 deurbring.	 Die	 tikkie	 humor	 ter	 syde	 gestel,	 suggereer	 hierdie	
bedanking	 ’n	 breër	 poging	 om	 homself	 te	 bevry	 van	 die	 negatiewe	 politieke	
konnotasies	wat	vandag	in	Suid‐Afrika	aan	die	term	“Afrikaner”	geheg	word.	Dit	eggo	
die	rede	agter	sy	naamverandering	van	jare	vroeër.	Alhoewel	hierdie	rubriek	heelwat	
reaksie	en	’n	vurige	debat	onder	lesers	veroorsaak	het,	was	die	uiteinde	daarvan	nie	
so	ernstig	as	wat	gevrees	is	nie,	en	Kombuis	het	aanhou	skryf	in	die	Afrikaanse	media.	

	

                                                            
72.		 J.	 Hambidge,	 “Resensie:	 Koos	 Kombuis	 –	 Raka	 die	 Roman”,	 28	 Februarie	 2013.	

Beskikbaar	by:	http://joanhambidge.blogspot.com/2013/02/koos‐kombuis‐raka‐die‐
roman‐2006.html	Besoek	op:	17	Augustus	2018.	

73.  Van	Coller,	Perspektief	en	Profiel,	pp	169–171,	p	230. 
74.		 K.	Kombuis,	“Ware	wedergeboorte:	om	uit	die	laer	te	ontsnap”,	Rapport,	15	Januarie	

2016.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

172 
 

In	meer	onlangse	jare	verskyn	sy	rubrieke	in	Die	Burger.	Die	aard	van	Kombuis	
se	rubrieke	speel	’n	belangrike	rol	in	die	manier	waarop	hy	vandag	deur	die	publiek	
gesien	word.	Die	vernaamste	temas	wat	hy	aanspreek,	is	byvoorbeeld	die	Afrikaanse	
taal	en	kwessies	rondom	Afrikanerskap	in	post‐apartheid	Suid‐Afrika.	Hy	 lewer	ook	
skerp		sosiopolitieke	kommentaar,	en	spesifiek	teenoor	die	African	National	Congress	
(ANC)	 en	 die	 wyse	 waarop	 hulle	 die	 land	 regeer.75	 Dit	 is	 alles	 kwessies	 wat	 die	
hedendaagse	 Afrikaner	 na	 aan	 die	 hart	 lê	 en	 waarby	 hulle	 tot	 ’n	 redelike	 mate	
aanklank	 vind.	 Uit	 die	 leserskommentaar	 op	 Netwerk	 24	 se	 webtuiste,	 waar	 sy	
rubrieke	 in	 digitale	 formaat	 verskyn,	 blyk	 dit	 dat	 veral	 sy	 kritiek	 teenoor	 die	ANC‐
bewind	 ’n	 sentiment	 is	wat	baie	Afrikaners	deel.	Verder	 identifiseer	 lesers	ook	met	
Kombuis	se	verwysings	na	sy	middeljarigheid	en	voorstedelikheid,	en	maak	dit	hom	
aanneemliker	 vir	 baie	 Afrikaanse	 lesers.	 Dit	 is	 egter	 nie	 te	 sê	 dat	 ál	 Kombuis	 se	
opinies	 gewild	 is	 nie.	 Sy	 omarming	 van	 die	 liberale	waardes	 van	 die	 demokratiese	
Suid‐Afrika,	 of	 sy	 pleidooi	 dat	 verskillende	 taalvariante	 by	 standaardafrikaans	
ingesluit	 moet	 word,	 word	 nie	 ewe	 goed	 deur	 alle	 lesers	 ontvang	 nie.	
Desnieteenstaande	 het	 hy	 oor	 die	 afgelope	 dekade	 of	 twee	 ’n	 prominente	
meningsvormer	in	die	Afrikaanse	media	geword.	

	
Samevatting	
	
Koos	 Kombuis	 het	 in	 die	 1980’s,	 toe	 nog	 bekend	 as	 André	 Letoit,	 sy	 loopbaan	 as	
Tagtiger‐skrywer	en	anti‐apartheidsmusikant	begin.	Weens	die	aard	van	sy	werk	het	
hy	 die	 beeld	 van	 ikonoklas	 verkry.	 Hy	 het	 die	 norme	 en	 instansies	 van	 die	
establishment	 van	 daardie	 tyd	 uitgedaag,	 en	 hy	 het	 waardes	 soos	 verset	 en	
vernuwing	 versinnebeeld.	 In	 die	 vroeë	 jare	 negentig	 het	 daar	 etlike	 belangrike	
veranderinge	 plaasgevind,	 en	 die	 wisselwerking	 daarvan	 het	 beteken	 dat	 sy	 beeld	
stelselmatig	sou	verander.	Waar	hy	teen	die	einde	van	die	1980’s	op	die	rand	van	die	
Afrikanersamelewing	gefigureer	het,	het	hy	sedertdien	ál	nader	aan	die	nukleus	van	
die	 nuwe	 Afrikaner‐establishment	 beweeg.	 As	musikant	 het	 hy	 vanaf	 die	 1990’s	 al	
hoe	gewilder	geword,	toenemend	kommersiële	sukses	behaal	en	homself	oor	tyd	ook	
met	die	Afrikaanse	hoofstroom	geassosieer.	As	skrywer	het	hy,	weens	sy	bydrae	tot	
die	ontwikkeling	van	die	Afrikaanse	letterkunde	en	die	feit	dat	sommige	van	sy	werk	
in	 die	 Afrikaanse	 literêre	 kanon	 opgeneem	 is,	 ook	 deel	 geword	 van	 die	 literêre	
                                                            
75.		 Sien	byvoorbeeld:	K.	Kombuis,	“Afrikaans	moet	almal	laat	welkom	voel”,	26	Augustus	

2016,	 Beskikbaar	 by:	 https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐
kombuis‐afrikaans‐moet‐almal‐laat‐welkom‐voel‐20160826;	K.	Kombuis,	“Die	wonde	
van	Afrikaans”,	27	Julie	2018,	Beskikbaar	by:	https://www.netwerk24.com/Stemme/	
Menings/koos‐kombuis‐die‐wonde‐van‐afrikaans‐20180725;	 K.	 Kombuis,	 “Wie	 is	 ’n	
Afrikaner?”,	 4	 Mei	 2018,	 Beskikbaar	 by:	 https://www.netwerk24.com/Stemme/	
Profiele/koos‐kombuis‐wie‐is‐n‐afrikaner‐20180502‐2;	 K.	 Kombuis,	 “Tienerjare	 van	
’n	kind	én	 ’n	 land”,	12	 Januarie	2018,	Beskikbaar	by:	https://www.netwerk24.com/	
Stemme/Menings/koos‐kombuis‐tienerjare‐van‐n‐kind‐en‐n‐land‐20180110.	 Sien	
ook	 K.	 Kombuis,	 	 “Demokrasie	 is	 daai	 tannie	 wat	 jy	 nie	 wil	 soen”,	 15	 Julie	 2016,	
Beskikbaar	 by:	 https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐
tienerjare‐van‐n‐kind‐en‐n‐land‐20180110;	K.	Kombuis,	“Dis	nag	oor	Suid‐Afrika”,	17	
November	 2017,	 Beskikbaar	 by:	 https://www.netwerk24.com/	 Stemme/Menings/	
koos‐kombuis‐dis‐nag‐oor‐suid‐afrika‐20171117		



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

173 
 

establishment.	 Kombuis	 is	 verder	 ook	 ’n	 prominente	 meningsvormer	 in	 die	
Afrikaanse	media.	Waar	sy	jeugdige	rebelsheid	van	die	1980’s	die	NP‐regering	en	die	
Afrikaner‐establishment	van	die	tyd	die	stryd	aangesê	het,	spreek	sy	rubrieke	vandag	
op	 ’n	 meer	 genuanseerde	 wyse	 kritiek	 uit	 oor	 kwessies	 wat	 die	 hedendaagse	
Afrikaner	raak.	Dit	blyk	dat	Kombuis	se	opinies	by	baie	Afrikaners	resoneer,	wat	dan	
impliseer	 dat	 hy	 tot	 ’n	 redelike	 mate	 namens	 die	 post‐apartheid	 Afrikaner‐
establishment	praat.	Só	is	Koos	Kombuis	dan	’n	verteenwoordiger	van	die	Afrikaner	
van	vandag.	

	
Kombuis	beklee	verder	ook	’n	mate	van	kulturele	veelbetekenheid.	Hy	is	al	vir	

dekades	 lank	 ’n	 aktiewe	 digter,	 skrywer	 en	 musikant,	 en	 het	 daarby	 ook	 sentraal	
gestaan	in	twee	noemenswaardige	gebeure	in	die	Afrikaanse	kultuurgeskiedenis	–	die	
literêre	 beweging	 van	 Tagtig	 en	 Voëlvry.	 Omdat	 dit	 seminale	 oomblikke	 in	 die	
ontwikkeling	 van	 die	 Afrikaanse	 kunste	 was	 en	 hy	 so	 nou	 daarmee	 geassossieer	
word,	gee	dit	hom	’n	groot	voetspoor	in	die	Afrikaanse	kultuur	van	vandag.	

	
Die	 ikoonstatus	wat	Kombuis	vandag	beklee,	 is	ook	 te	danke	daaraan	dat	hy	

juis	vroeër	’n	ikoon	van	verset	was.	Sandra	Swart	skryf	hoedat	daar	in	onlangse	tye,	in	
’n	poging	om	rekonsiliasie	te	bevorder,	na	voormalige	ikone	van	afvalligheid	uitgereik	
is	sodat	alle	Afrikaners	nie	as	rassiste	afgemaak	word	nie.76	Op	dieselfde	wyse	is	Koos	
Kombuis	 dan	 moontlik	 ook	 deur	 die	 post‐apartheid	 Afrikaner‐establishment	
toegeëien	in	’n	poging	om	te	bewys	dat	“ons	almal	nie	so	is	nie”	–	dat	alle	Afrikaners	
nie	 ondersteuners	 van	 die	 NP	 en	 apartheid	 was	 nie,	 en	 dat	 Afrikaners	 vandag	 nie	
noodwendig	 aan	 die	 politieke	 geskiedenis	 van	 hul	 voorvaders	 geken	 kan	word	 nie,	
maar	ook	aan	figure	soos	Kombuis.	

	
Koos	 Kombuis	 het	 oor	 die	 afgelope	 sowat	 40	 jaar	 ’n	 merkwaardige	

transformasie	van	ikonoklas	na	ikoon	gemaak.	Die	establishment	wat	hy	in	die	1980’s	
met	 sy	 Tagtiger	 letterkunde	 en	 anti‐apartheidsmusiek	 probeer	 omvergooi	 het,	 het	
met	die	sosiopolitieke	verwikkelinge	van	die	vroeë	1990’s	gekwyn.	Hy	het	in	hierdie	
tyd	 ook	 ’n	 persoonlike	 metamorfose	 ondergaan,	 en	 die	 trajek	 waarvolgens	 sy	
loopbaan	sedertdien	ontwikkel	het,	het	meegebring	dat	hy	oor	 tyd	deel	geword	het	
van	 die	 post‐apartheid	 Afrikaner‐establishment.	 Vandag	 praat	 hy	 namens	 baie	
Afrikaners	en	word	hy	wyd	as	ikoon	beskou.	

	
	
BRONNELYS	
	
Allan,	 J.,	 “Afrikaner	 pride	 and	 passion	 mix	 with	 fun	 and	 laughter	 for	 the	 new‐era	

boere	punks”,	Sunday	Times,	9	Julie	1989.	

Anker,	W.,	 “Al	 laggende	 skil	 Koos	 voort	 aan	 die	 vrot	 appels	 in	 SA”,	Die	Burger,	 22	
Desember	2003.	

Aucamp,	H.,	“Letoit,	die	straat‐troebadoer”,	Die	Burger,	28	Augustus	1988.	

                                                            
76.		 S.	 Swart,	 “The	 Construction	 of	 Eugène	 Marais	 as	 an	 Afrikaner	 Hero”,	 Journal	 of	

Southern	African	Studies,	30,	4	(2004),	p	866.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

174 
 

Aupiais,	E.,	“Rejection	of	Volk	and	liberation	of	Afrikaners”,	Cross	Times,	August	1989.	

Botha,	E.	en	Roodt,	P.H.,	“Die	Tagtigers	en	die	Tydskrif	vir	Letterkunde:	Was	daar	 ’n	
Tagtigerbeweging?”,	Tydskrif	vir	Letterkunde,	43,	1	(2006),	pp	57‐67.	

De	Ridder,	C.,	“Lank	lewe	skrywer‐musikant	Koos”,	Die	Burger,	24	Julie	2000.	

De	Vos,	P.,	“Nuwe	lied	vir	jong	Suid‐Afrika”,	Die	Suid‐Afrikaan,	4	Junie	1990.	

De	Waal,	 S.,	 “Bad‐mannered	Boerepunk’s	 arrived”,	Mail	&	Guardian,	 26	Mei–1	 Junie	
1989.	

De	Waal,	S.,	“R	’n	R	headache	for	guardians	of	the	volkskultuur”,	Weekly	Mail,	4	Junie	
1989.	

Dowson,	J.	and	Du	Plessis,	C.,	“Kerkorrel	&	Kie”,	The	Star,	27	Mei	1989.	

Emerson,	 T.	 and	 Getz,	 A.,	 “Alternative	 Afrikaners:	Words	 become	weapons	 to	 fight	
apartheid”,	Newsweek,	19	Junie	1989.	

Erasmus,	 P.,	 “White	 Afrikaners’	 Search	 for	 New	 Identities”,	 Acta	 Academica,	 34,	 2	
(2002).	

Giliomee,	H.,	Die	Afrikaners:	’n	Biografie	(Tafelberg,	Kaapstad,	2004).	

Grundlingh,	A.,	“‘Rocking	the	Boat’	in	South	Africa?	Voëlvry	Music	and	Afrikaans	Anti‐
Apartheid	Social	Protest	in	the	1980s”,	International	Journal	of	African	Historical	
Studies,	37,	3	(2004).	

Hambidge,	 J.,	 “Resensie:	 Koos	 Kombuis	 –	 Raka	 die	 Roman”,	 28	 Februarie	 2013.	
Beskikbaar	 by:	 http://joanhambidge.blogspot.com/2013/02/koos‐kombuis‐
raka‐die‐roman‐2006.html	Besoek	op:	17	Augustus	2018.	

Hopkins,	P.,	Voëlvry:	The	Movement	that	Rocked	South	Africa	(Zebra	Press,	Cape	Town,	
2006).	

Human,	T.,	 “Meer	chaos	om	sin	te	gee	aan	bestaande	chaos”,	Die	Beeld,	28	Augustus	
2006.	

John,	P.,	“Digter	Kombuis	–	vir	’n	nuwe	geslag	leser”,	Die	Beeld,	15	September	2003.	

“Johnny	 en	 die	 Maaiers	 S/T,	 Part	 1”.	 Beskikbaar	 by:	 https://www.youtube.com/	
watch?v=E5LImHtdTIM	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

“Johnny	 en	 die	 Maaiers	 S/T,	 Part	 2”.	 Beskikbaar	 by:	 https://www.youtube.com/	
watch?v=SbJuXxLIjWg	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

Jury,	B.,	 “Boys	 to	Men:	Afrikaans	Alternative	Popular	Music”,	African	Languages	and	
Cultures,	9,	2	(1996).	

Kombuis,	K.,	“Paranoia”,	Niemandsland	and	Beyond,	Shifty	Records,	1990.	

Kombuis,	K.,	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek:	Die	Memoires	van	’n	Volksverraaier	(Human	
&	Rousseau,	Kaapstad,	2000).	

Kombuis,	K.,	Die	Tyd	van	die	Kombi’s	(Human	&	Rousseau,	Kaapstad,	2009).	

Kombuis,	K.,	“Ware	wedergeboorte:	om	uit	die	laer	te	ontsnap”,	Rapport,	15	Januarie	
2016.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

175 
 

Kombuis,	 K.,	 “Demokrasie	 is	 daai	 tannie	 wat	 jy	 nie	 wil	 soen”,	 15	 Julie	 2016,	
Beskikbaar	by:	https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐
tienerjare‐van‐n‐kind‐en‐n‐land‐20180110	

Kombuis,	K.,	“Afrikaans	Moet	almal	laat	welkom	voel”,	26	Augustus	2016,	Beskikbaar	
by:	 https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐afrikaans‐
moet‐almal‐laat‐welkom‐voel‐20160826	

Kombuis,	 K.,	 “Dis	 nag	 oor	 Suid‐Afrika”,	 17	 November	 2017,	 Beskikbaar	 by:	
https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐dis‐nag‐oor‐
suid‐afrika‐20171117	

Kombuis,	 K.,	 “Tienerjare	 van	 ’n	 kind	 én	 ’n	 land”,	 12	 Januarie	 2018,	 Beskikbaar	 by:	
https://www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐tienerjare‐van‐
n‐kind‐en‐n‐land‐20180110	

Kombuis,	 K.,	 “Wie	 is	 ’n	 Afrikaner?”,	 4	 Mei	 2018,	 Beskikbaar	 by:	 https://	
www.netwerk24.com/Stemme/Profiele/koos‐kombuis‐wie‐is‐n‐afrikaner‐
20180502‐2	

Kombuis,	 K.,	 “Die	 wonde	 van	 Afrikaans”,	 27	 Julie	 2018,	 Beskikbaar	 by:	 https://	
www.netwerk24.com/Stemme/Menings/koos‐kombuis‐die‐wonde‐van‐
afrikaans‐20180725	

Kombuis,	 K.,	 “Die	 storie	 van	 my	 lewe”.	 Beskikbaar	 by:	 https://www.	
kooskombuis.com/biografie	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

Laubscher,	L.,	“Afrikaner	Identity	and	the	Music	of	Johannes	Kerkorrel”,	South	African	
Journal	of	Psychology,	35,2,	(2005),	pp	308‐330.	

Le	Roux,	A.,	“Alternatief?	Nee,	ons	rock	’n	roll!”,	Die	Burger,	20	Mei	1989.	

Letoit,	A.	“Swart	Transvaal”,	Ver	van	die	ou	Kalahari,	Shifty	Records,	1987.	

Lovejoy,	A.,	Acid	Alex	(Zebra	Press,	Cape	Town,	2005).	

Marais,	R.,	“Tagtig	is	great,	no	doubt,	and	Letoit	its	prophet”,	Ensovoort,	3,	1	(1983).	

Outeur	onbekend,	“When	Boere	punks	came	to	town”,	Sunday	Times,	30	April	1989.	

Outeur	 onbekend,	 “Voëlvry‐groep	 ontstoke	 oor	 Matie‐verbod”,	 Die	 Burger,	 5	 Mei	
1989.	

Outeur	onbekend,	 “J.	Kerkorrel	en	sy	Blues	Band	maak	vriende”,	Die	Burger,	15	Mei	
1989.	

Outeur	onbekend,	“Boereblues	oor	apartheid”,	Rapport,	4	Junie	1989.	

Outeur	onbekend,	“Laat	kritiek	deur	musiek	toe”,	Die	Burger,	5	Junie	1989.	

Outeur	 onbekend,	 “Die	 toekoms	 van	 kunstefeeste”,	 Taalgenoot,	 Winter	 2016.	
Beskikbaar	 by:	 https://www.litnet.co.za/wp‐content/uploads/2016/12/	
kunstefeeste.pdf	Besoek	op:	14	Augustus	2018.	

Outeur	 onbekend,	 “Piekniek	 by	 Dingaan”.	 Beskikbaar	 by:	 http://esat.	
sun.ac.za/index.php/Piekniek_by_Dingaan	Besoek	op:	13	Julie	2018.	

Painter,	D.,	“Koos	Kombuis	se	twee	somers”,	Die	Burger,	16	Desember	2006.	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

176 
 

Pakendorf,	 G.,	 “Koos	 Kombuis	 se	 satire	 deels	 snaaks,	 deels	 saai”,	 Die	 Burger,	 29	
November	1990.	

Pelser,	 D.,	 “5	 Examples	 of	 why	 ‘Piekniek	 by	 Dingaan’	 was	 so	 controversial”.	
Beskikbaar	 by:	 https://johanneskerkorrel.com/5‐examples‐of‐why‐piekniek‐
by‐dingaan‐was‐so‐controversial/	Besoek	op:	7	Oktober	2019.	

Pienaar,	 C.,	 “Voëlvry	 and	 the	 ‘Outlawed’	Afrikaners:	An	Analysis	 of	 ‘The	Alternative	
Afrikaans	Music	Movement’	and	Afrikaner	 Identity”,	MA	tesis,	Universiteit	van	
die	Witwatersrand,	2012.	

Roekeloos	 Redaksie,	 “Johannes	 Kerkorrel”.	 Beskikbaar	 by:	 http://www.	
roekeloos.co.za/argief/kerkorrel.html	Besoek	op:	2	September	2011.	

Roggeband,	 I.,	 50	 Stemme:	 Die	 Grootste	Name	 in	 Afrikaanse	Musiek	 (Jonathan	 Ball,	
Jeppestown,	2009).	

Ross,	 L.,	 “The	 Rise,	 Fall,	 and	 Resurrection	 of	 Shifty	 Records”,	 Desember	 2006.	
Beskikbaar	by:	https://shifty.co.za/records/a‐shifty‐story/	Besoek	op:	14	 Julie	
2018.	

Suriano,	 M.	 en	 Lewis,	 C.,	 “Afrikaners	 is	 Plesierig!	 Voëlvry	 Music,	 Anti‐Apartheid	
Identities	and	Rockey	Street	Nightclubs	in	Yeoville	(Johannesburg),	1980s–90s”,	
African	Studies,	74,	3	(2015).	

Swart,	 S.,	 “The	 Construction	 of	 Eugène	 Marais	 as	 an	 Afrikaner	 Hero”,	 Journal	 of	
Southern	African	Studies,	30,	4	(2004).	

Terblanche,	 E.,	 “Koos	 Kombuis	 (1954‐)”,	 21	 Januarie	 2009.	 Beskikbaar	 by:	
http://www.litnet.co.za/cgi‐bin/giga.cgi?cmd=cause_dir_news_item&cause_id=	
1270&news_id=58836	Besoek	op:	26	Oktober	2011.	

Van	 Coller,	 H.P.,	 Perspektief	 en	 Profiel:	 ’n	 Afrikaanse	 Literatuurgeskiedenis,	 Tweede	
uitgawe,	Deel	1	(Van	Schaik,	Pretoria,	2015).	

Van	der	Merwe,	 S.,	 “The	Dynamics	of	 the	 Interaction	between	Music	 and	 Society	 in	
Recorded	 Popular	 Afrikaans	 Music,	 1900–2015”,	 PhD	 tesis,	 Universiteit	 van	
Stellenbosch,	2015.	

Van	 der	 Merwe,	 S.D.,	 On	 Record:	 Popular	 Afrikaans	Music	 and	 Society,	 1900–2017	
(African	Sun	Media,	Stellenbosch,	2017).	

Van	 Heerden,	 E.,	 “Tagtigers”.	 Beskikbaar	 by:	 http://www.oulitnet.co.za/seminaar/	
tagtigers_etienne.asp	Besoek	op:	5	Junie	2018.	

Van	Zyl,	S.,	“Resensie:	Seks	&	Drugs	&	Boeremusiek:	Memoires	van	’n	Volksverraaier”,	
Tydskrif	vir	Letterkunde,	53,	2	(2016).	

Van	 Zyl,	 S.,	 “FAK‐sangbundel	 Bygewerk	 met	 Nuwe	 Liedjies”,	 25	 Januarie	 2017.	
Beskikbaar	by:	https://www.netwerk24.com/Nuus/Algemeen/fak‐sangbundel‐
bygewerk‐met‐nuwe‐liedjies‐20170124	Besoek	op:	16	Augustus	2018.	

Verwey,	 C.	 and	 Quayle,	 M.,	 “Whiteness,	 Racism,	 and	 Afrikaner	 Identity	 in	 Post‐
Apartheid	South	Africa”,	African	Affairs,	111,	445	(2012).	



De	Wet	–	Koos	Kombuis:	Ikonoklas	na	ikoon	
	

177 
 

Vestergaard,	M.,	“Who’s	got	the	Map?	The	Negotiation	of	Afrikaner	Identities	in	Post‐
Apartheid	South	Africa”,	Daedalus,	130,1	(2001).	

Viljoen,	 L.,	 “’n	 Merkwaardige	 tydsdokument	 die	 moeite	 werd	 om	 te	 herlees”,	 Die	
Beeld,	14	Februarie	2005.	

Visser,	W.,	“Afrikaner	Responses	to	Post‐Apartheid	South	Africa:	Diaspora	and	the	Re‐
Negotiation	of	a	Cultural	Identity”,	New	Contree,	54	(2007).	


