PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS

Eltjo J.H. Schrage*

1.  Inleiding

Pontius Pilatus zette zich neer op de rechterstoel, op de plaats genaamd Lithostrotos, in
het Hebreeuws genaamd Gabbatha. Aldus vertelt de Evangelist Johannes (Joh. 19:13).
Pontius Pilatus was kort na het begin van onze jaartelling gedurende een tiental jaren
Romeins stadhouder over het land Israel (A.D. 26-36), maar zijn naam is tot op de
huidige dag overbekend. Als stadhouder had hij kennelijk een rechtsprekende functie;
de wijze waarop Pilatus die functie vervulde, roept echter tot op de huidige dag talloze
vragen op. Hij was het immers die, gezeten in het rechthuis, geen schuld in Jezus Christus
vond, maar Hem desalniettemin uiteindelijk toch overgaf om gekruisigd te worden. In
de op het Evangelie van Mattheus teruggaande traditie (Matt. 27:19) was hij nog zo
gewaarschuwd door zijn vrouw: ‘Laat je niet in met die rechtvaardige! Om hem heb ik
namelijk vannacht in een droom veel moeten doorstaan’, maar tevergeefs. Volgens Lucas
had Herodes Antipas kennis genomen van de zaak en had ook deze de onschuld van
Jezus vastgesteld, maar dat bracht Pontius Pilatus niet tot andere gedachten. Diens naam
werd dan ook spreekwoordelijk. Hij waste zijn handen in onschuld, maar tegelijkertijd
droeg hij uiteindelijk de verantwoordelijkheid voor de Romeinse toestemming tot de
kruisdood van Jezus. W.G. de Vries heeft erop gewezen, dat de procedure voor de
Romeinse overheid weinig van een strafproces heeft, meer van een bestuurshandeling.?
Ook al wordt in het Grieks de technische term voor tenlastelegging (categoureia)
gebruikt, als Pilatus aan degenen die Jezus aan hem overleveren de vraag stelt, welke
beschuldiging zij tegen hem inbrengen, voldoet die vraag allerminst aan de elementaire

1 Daarover E.J.H. Schrage, Het pad der gerechtigheid. Bijbel, recht en picturale kunst als hoekstenen
van civilisatie en cultuur, Amsterdam 2005, pp. 95-110, een bewerking van: Rode draad ‘historische
rechtszaken’, het proces Jezus, in: Ars Aequi, Juridisch Studentenblad 52 (2003), pp. 355-364.

2 W.G. de Vries, De dood van Jezus van Nazareth in het licht van geschiedenis en rechtspraak. Een
historische en juridische beschouwing van de gebeurtenissen in de laatste dagen van het leven van
Jezus van Nazareth, Kampen 1967.

* Buitengewoon hoogleraar, Nelson Mandela Metropolitan University, Port Elizabeth; Raadsheer
plaatsvervanger, Gerechtshof, Amsterdam; Hoogleraar Privaatrecht, Universiteit van Amsterdam tot
2010; Hoogleraar Romeins Recht, Vrije Universiteit tot 1998.

Fundamina 20 (2) 2014 ISSN: Print 1021-545X
© Unisa Press pp 858-870

858



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 859

vereisten die ook de Romeinen aan een tenlastelegging plachten te stellen. Het is naar
de mening van De Vries dan ook de bestuurder, de man die belast is met de handhaving
van de openbare orde, die naar buiten treedt en staande voor zijn residentie aan het voor
hem vergaderde volk meedeelt de gevangene voor onschuldig te houden: ‘Ik vind geen
schuld in Hem.” Was het de angst voor het murmurerende volk die Pontius Pilatus het
ingaf om eerst te pogen via een truc, de omweg van de vrijlating van Barabas, toch tot
vrijspraak voor Jezus te geraken, of was het machtswellust die hem tot het doodvonnis
bracht? Een van de opvallende kenmerken van de onderscheiden beschrijvingen van
het proces Jezus is wel het raadselachtig karakter van de procedure, zeker als men een
vergelijking tracht te trekken met de in het tractaat Sanhedrin neergelegde voorschriften.
Dit tractaat is onderdeel van de Talmoed en behelst gegevens omtrent de competentie en
de rechtsgang van Joodse rechterlijke instanties. Het is echter pas rond 400, dus enige
eeuwen na de Evangelién opgeschreven. Toepassing daarvan op de beschrijvingen van
het proces tegen Jezus in de vier Evangelién leidt tot een bizar resultaat. Ongeveer ieder
voorschrift dat men aan het tractaat Sanhedrin kan ontlenen blijkt in het proces Jezus
te zijn overtreden.® Lapide vond nog twaalf van die overtredingen de moeite van het
vermelden waard,* maar aan het begin van de vorige eeuw had de Fransman Chauvin
er niet minder dan zevenentwintig gevonden.® En daarbij gaat het niet om de geringste
voorschriften, zoals het verbod om een doodvonnis ’s nachts uit te spreken, of het
verbod om de vooravond van een feestdag als rechtsdag te benutten. Dat het huis van de
hogepriester als zittingzaal wordt gebezigd (en niet de tempel) is eveneens ongehoord,
terwijl volgens de Evangelién de hogepriester bij de beraadslagingen als eerste het woord
neemt en zijn stem uitbrengt, ofschoon hij eerst de anderen, te beginnen bij de jongste,
aan het woord zou moeten laten komen. Dat die hogepriester dan vervolgens getuigen
overbodig vindt (terwijl al sinds de dagen van de Thora minimaal twee verplicht waren)
maar wel het afleggen van een eed toelaat (ofschoon die verboden was) draagt bij tot de
verwarring over het historische gezag van de bronnen. Hoe dit ook zij, in de beschrijving
van de evangelist Johannes komt het proces tegen Jezus tot een dramatisch hoogtepunt
als Pontius Pilatus ten derde male naar binnen gaat en een gesprek tracht aan te knopen
met Jezus. Dat is het moment waarop Pontius Pilatus zijn masker laat vallen. Het gaat
Pontius Pilatus ten diepste niet om recht, niet om strafrecht, maar om macht: ‘Weet Gij
niet, dat ik macht heb U los te laten, maar ook macht om U te kruisigen?’ Er zijn weinig
of geen scénes in de wereldliteratuur te vinden die zo indrukwekkend het probleem van
de verhouding tussen macht en recht aan de orde stellen. Pilatus wist heel goed, wat recht
was. Drie keer had hij verklaard Jezus voor onschuldig te houden. Drie keer was hij voor
de consequenties van zijn overtuiging teruggedeinsd. Daarop ging Pilatus naar buiten.
Hij zette zich op de rechterstoel, op de plaats, genaamd Lithostrotos, in het Hebreeuws
Gabbatha en hij bezweek voor de macht. Voor de macht van de massa, voor de macht
van de keizer. Op een op zichzelf gebrekkige procedure voor het Sanhedrin klonk vanaf
Gabbatha het exequatur.

3 G. TheiBen, A. Merz, Der historische Jesus. Ein Lehrbuch, 3e Aufl. Géttingen 2001, p. 403 met
verdere litt.

P. Lapide, Wie waren er schuldig aan de dood van Jezus? Frankfurt/Kampen 1988.
5 C. Chauvin, Le proces de Jésus-Christ, Paris 1901.



860 ELTJO J.H. SCHRAGE

2. Pilatus als rechter

Al heel vroeg trok dit op zijn minst genomen bizarre optreden van Pontius Pilatus als
rechter de aandacht.® Per slot van rekening had de rechtszaal in het collectieve geheugen
van die tijd een indrukwekkende plaats. Seneca maakt melding van de vrees voor het
leed dat door machthebbers wordt berokkend en hij betrekt dat leed op de vreeswekkende
aanblik van de rechtszaal met zijn kerkers, ijzeren boeien, het rad, de staak die door
iemands ingewanden gestoken wordt om er door de mond weer uit te komen. De
rechtszaal ziet er zo angstaanjagend uit dat bij de aanblik ervan alleen al de verdachte de
moed in de schoenen zinkt, of erger;” twee eeuwen later is het Cyprianus, bisschop van
Carthago, die de rechtszaal van die dagen beschrijft. Onder het mom van recht wordt daar
gezondigd, worden daar misdaden begaan. Waar de onschuld bescherming zou moeten
vinden, wordt zij prijsgegeven. Van vrede geen spoor. In hun toga’s doen de aanklagers
en de rechters de rechtszaal dreunen van hun gegalm. Daar staan de lans en het zwaard;
daar staat de beul. De pijnbank staat gereed; de beul had meer martelwerktuigen ter
beschikking dan het menselijk lichaam ledematen heeft.® Dat was het beeld van het
rechterlijk oordeel, dat ook is het beeld van Jezus voor Pilatus. Tacitus, Annales 15,44,
is naast de Evangelién een bron voor het historische gegeven dat Jezus Christus ten tijde
van keizer Tiberius onder de praefect Pontius Pilatus ter dood is gebracht;® Ook Flavius
Josephus maakt melding van zijn aanwezigheid, zowel in zijn Bellum ludaicum (9,2-4,
169-174, 175-177) als in zijn Antiquitates Judaicae (18,2,2; 18,3,1-4,2; 18,6,5) en vertelt
onder meer hoe hij enorme opschudding in Jeruzalem veroorzaakte door niettegenstaande
het daar geldende beeldenverbod onmiddellijk na zijn aantreden afbeeldingen van de
Romeinse keizer de stad binnen te brengen en ook nog eens de tempelschatten voor

6 De bronnen zijn vermeld door M. Centini, L’'uomo che uccise Gesu. Storia e leggenda di Ponzio
Pilato, procuratore e giudice nella Palestina del | secolo (Cerriglio XLII), Torino 2006, p. 37 nt. 4.,
echter met omissie van de hieronder te vermelden inscriptie. Er is de laatste jaren veel literatuur over
Pontius Pilatus verschenen, echter van geheel wisselend gehalte. Een mixtum compositum van feit
en fictie levert Ann Wroe, Pontius Pilate, New York 2000. Fascinerend om te lezen, maar novelles
zonder wetenschappelijke waarde zijn Paul L. Maier, Pontius Pilate, Grand Rapids 1995; James R.
Mills, Memoirs of Pontius Pilate: A Novel, Ada M1 2000; Roger Caillois, Pontius Pilatus, Paris 1961,
vertaald in vele talen. Een Engelse vertaling werd onlangs herdrukt, Virginia 2006.

7 Seneca, Ep. 14.3: incommoda ... timentur quae per vim potentioris eveniunt ... [5] Cogita hoc loco
carcerem et cruces et eculeos et uncum et adactum per medium hominem qui per os emergeret stipitem
et distracta in diversum actis curribus membra, illam tunicam alimentis ignium et illitam et textam,
et quidquid aliud praeter haec commenta saevitia est. [6] Non est itaque mirum, si maximus huius rei
timor est cuius et varietas magna et apparatus terribilis est.

8 Cyprianus, Ad Donatum 10 (CSEL 3.1:11-12): Incisae sunt licet leges duodecim tabulis et publico
aere praefixo iura proscripta sint: inter leges ipsas delinquitur, inter iura peccatur, innocentia nec illic,
ubi defenditur, reservatur. Saevit invicem discordantium rabies et inter togas pace rupta forum litibus
mugit insanum. Hasta illic et gladius et carnifex praesto est, ungula effodiens, eculeus extendens, ignis
exurens, ad hominis corpus unum supplicia plura quam membris.

9 Tacitus, Annales 15,44: Ergo abolendo rumori Nero subdidit reos et quaesitissimis poenis adfecit, quos
per flagitia invisos vulgus Christianos appellabat. auctor nominis eius Christus Tibero imperitante
per procuratorem Pontium Pilatum supplicio adfectus erat; De aanduiding van Pontius Pilatus als
procurator is, naar Volkmann in zijn hieronder te vermelden artikel bewees, een anachronisme. Eerst
C. Cuspius Fadus (44-46) voerde de titel procurator.



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 861

de bouw van een waterleiding te gebruiken.!® Dat hij gespeend was van iedere tact en
door en door onbetrouwbaar is een waardeoordeel dat ook vermeld wordt door Philo
van Alexandrie in diens Legatio ad Gaium. Zo zou hij blijkens de paragrafen 299-305
in het paleis van Herodes (het praetorium) grote beukelaren met afbeeldingen van de
keizer hebben opgericht, niet in de eerste plaats om Tiberius te eren, maar veeleer om
de (Joodse) meerderheid door de schending van hun beeldenverbod te grieven. Het
beeldenverbod moest immers in het bijzonder te Jeruzalem worden nageleefd. Hij heeft
het daarnaast ook anderszins nodig gevonden om te dingen naar de gunst van Tiberius,
namelijk door voor deze keizer een tempel in Caesarea te bouwen. Daarover zijn we
tamelijk goed ingelicht door de vondst in 1961 van een fraai mozaiek, dat zich thans
bevindt in het Israel Museum, Jerusalem (AE 1963 no. 104).* In de winter van 36/37
kwam een einde aan zijn bewind. De legaat van Syrié, Vitellius, stuurde hem naar Rome
terug om daar verantwoording af te leggen van zijn wanbeheer.? Naar een mededeling
van Eusebius werd hij daar gedwongen zelfmoord te plegen.®

3. Het beeld van Pilatus door de eeuwen heen

Het beeld van Pontius Pilatus in de geschiedenis is aan sterke wisselingen onderhevig
geweest.** Voor Justinus (Apologia 1,35 en 48) was hij vooral een getuige van de

10 De tekst is te lang om te citeren. Hij is op het internet te vinden: http //pace.mcmaster.ca/york/york/
showText?book=2&chapter=9&textChunk=nieseSection&chunkld=172&text=wars&version=whist
on&direction=down&tab=&layout=split&down.x=9&down.y=13 (Geraadpleegd 21 juni 2013). Zij
worden ook besproken door M.H. Jensen, Herod Antipas in Galilee, Friend or Foe of the Historical
Jesus, in: Journal for the Study of the Historical Jesus 5 (2007), pp. 7-32

11 H. Volkmann, Die Pilatusinschrift von Caesarea Maritima, in: Gymnasium 75 (1968), pp. 124-135;
G. Alfoldy, Pontius Pilatus und das Tiberieum von Caesarea Maritima, in: Scripta Classica Israelitica
18 (1999), pp. 85-108 (85-93). E. Weber, Zur Inschrift des Pontius Pilatus, in: Bonner Jahrbiicher
171 (1971), pp. 194-200; J.E. Taylor, Pontius Pilate and the Imperial Cult in Roman Judaea, in: New
Testament Studies 52 (2006), pp. 555-582 (die op grond van iconografisch en numismatisch materiaal
en de mededelingen van Philo tot de conclusie komt dat Pontius Pilatus niet zozeer gedreven werd
door minachting voor de Joden maar veeleer door een verlangen de Romeinse keizerverering in Judea
te bevorderen.

12 Flavius losephus, Antiquitates ludaicae 18,4,2.

13 Eusebius, Historia ecclesiastica 2,7; daarover de apocriefe Mors Pilati, Evangelia apocrypha ed.
Tischendorf, 456-458.

14 J.P. Lémonon, Pilate et le gouvernement de la Judée, Paris 1981; B.C. McGing, Pontius Pilate and
the Sources, in: CBQ 53 (1991), pp. 416-38; H.K. Bond, Pontius Pilate in: History and Interpretation
(Society for New Testament Studies Monograph Series 100), Cambridge 1998; H. Martin, The legend
of Pontius Pilate in Icelandic and Middle Low German: An Edition of Two Manuscripts (Ph.D.
University of Wisconsin), High Wycombe 1973, verkorte versie in: H. Martin, ‘The Legend of Pontius
Pilate’, Amsterdamer Beitrdge zur dlteren Germanistik 5 (1973), pp. 95-118; K. Rosen, Rom und
die Juden im ProzeR Jesu, in: A. Demandt, Macht und Recht, Grosse Prozesse in der Geschichte,
Miinchen 1991, pp. 39-58, i.h.b. pp. 50-55; A. Scheidgen, Die Gestalt des Pontius Pilatus in Legende,
Bibelauslegung und Geschichtsdichtung vom Mittelalter bis in die frihe Neuzeit. Literaturgeschichte
einer umstrittenen Figur (Mikrokosmos. Beitrage zur Literaturwissenschaft und Bedeutungsforschung,
68), Frankfurt-am-Main 2002. Helaas was mij niet toegankelijk S.G.F. Brandon, Pontius Pilate in
History and Legend, in: History Today 18 (Aug 1968), pp. 523-530.



862 ELTJO J.H. SCHRAGE

onschuld van Jezus. Waarschijnlijk rond 150 is een brief in omloop geraakt, die Pontius
Pilatus aan de Romeinse Claudius zou hebben geschreven.!® Die brief is opgenomen
in de aldus genaamde Acta Petri et Pauli, een aanvankelijk op naam van een verder
onbekende Marcellus overgeleverde lijdensgeschiedenis van Petrus en Paulus. De tekst
daarvan is uitgegeven door Lipsius en de brief luidt als volgt:*®

15

16

Pontius Pilatus groet zijn keizer Claudius. Onlangs geschiedde iets wat ik zelf aan het
daglicht gebracht heb. De Joden hebben uit haat zichzelf en hun nageslacht met een
gruwelijke veroordeling bestraft. Hun vaderen hadden namelijk de belofte dat hun god hun
uit de hemel een heilige zou sturen, die terecht hun koning genoemd zou worden en dat
deze naar de aarde zou worden gezonden door bemiddeling van een maagd. Toen echter
deze god tijdens mijn stadhouderschap over het Judea van de Hebreeén was gekomen
en zij hadden gezien dat hij blinden het gezicht gaf, melaatsen reinigde, verlamden
genas, duivels uitdreef uit mensen, doden opwekte, de winden aan zijn bevel onderwierp,
droogvoets over de golven van de zee liep en vele andere wonderen deed, en toen het
gehele volk van de Joden zei dat deze de zoon van god was, toen werden de eersten onder
de priesters door haat bevangen. Zij namen hem gevangen, leverden hem aan mij over,
en de een na de ander loog ten overstaan van mij dat hij groot was en tegen hun wetten
ageerde. Ik echter geloofde dat dit getuigenis juist was en droeg hem na geseling over om
naar hun goeddunken met hem te handelen. Zij kruisigden hem en plaatsten wachten bij
zijn graf. Op de derde dag stond hij evenwel op, hoewel mijn soldaten de wacht hielden.
In zoverre ontvlamde daarop de verdorvenheid van de Joden, dat zij hun geld gaven,
zeggende: zegt dat zijn leerlingen zijn lichaam hebben geroofd. Ofschoon zij het geld
accepteerden, waren zij toch niet in staat het gebeurde te verzwijgen. Zij hebben getuigd
dat zij hem hebben zien verrijzen en dat zij geld van de Joden hadden aangenomen. Dit
heb ik openbaar gemaakt, zodat niemand nog daarover zou liegen en u niet meent dat de
leugens van de Joden geloofwaardig zijn.

De oorsprong van de brief is in nevelen gehuld. Als Pontius Pilatus zelf zich jegens de keizer voor
zijn optreden had willen rechtvaardigen, zou het voor de hand gelegen hebben dat de brief aan
Tiberius was gericht; er wordt echter ook met een (mogelijk op Ireneus, adversus haereses 2,22,3-6
teruggaande) traditie rekening gehouden volgens welke Jezus eerst rond het jaar 50 zou zijn gestorven.
W. Michaelis, Die apokryphen Schriften zum Neuen Testament, Bremen 1956, p. 448.

Pontius Pilatus Claudio suo salutem. nuper accidet quod ipse probaui, lu[d]aeos per inuidiam se
suosque posteros crudeli condempnatione punisse. denique cum promissum haberent patres eorum
quod illis deus eorum mitteret de caelo sanctum suum, qui eorum rex merito diceretur, et hunc se
promiserit per uirginem missurum ad terras. Is itaque me praeside in ludaea Hebraeorum deus cum
uenisset, et uidissent eum caecos inluminasse, leprosos mundasse, paralyticos curasse, daemones
ab hominibus fugasse, mortuos suscitasse, imperasse uentis, ambulasse siccis pedibus super undas
maris et multa alia mirabilia fecisse: cum omnis populus ludaeorum dei filium hunc esse dicerent,
inuidia contra eum ducti sunt principes sacerdotum et tenuerunt eum et mihi tradiderunt, et alia pro
aliis mihi de eo mentientes dixerunt, istum magum esse et contra legem eorum agere. Ego autem
credidi ita esse et flagellatum tradidi illum arbitrio eorum. illi autem crucifixerunt eum et sepulto
custodes adhibuerunt. ille autem militibus meis custodientibus die tertio resurrexit. in tantum autem
exarsit nequitia ludaeorum, ut darent pecuniam eis dicentes: Dicite quia discipuli eius corpus ipsius
rapuerunt. Sed cum accepissent pecuniam, quid factum fuerit tacere non potuerunt. nam et illum
resurrexisse testati sunt se uidesse, et a ludaeis pecuniam accepisse. haec ideo ingessi ne quis aliter
mentiatur, et existimes credendum mendaciis ludaeorum. De tekst is toegankelijk via het internet:
http //webpages.ursinus.edu/jlionarons/wulfstan/PsMarcellus.html (Geraadpleegd 31 maart 2014).



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 863

Op vergelijkbare wijze poogt Pilatus volgens het rond het jaar 150 van onze jaartelling
ontstane (apocriefe) Evangelie van Petrus de verantwoordelijkheid voor zijn optreden en
voor zijn besluitenafte schuiven op het Sanhedrin (Petr. Evang. 11:46). Aldus rechtvaardigt
hij zichzelf, bovendien met zodanig succes dat hij al spoedig in de Ethiopische kerk als
heilige werd vereerd. Zover kwam het nog net niet met de vrouw van Pontius Pilatus. In
de Evangelién werd haar naam niet genoemd, maar in de overlevering kreeg zij vanaf
de vierde eeuw een naam: Claudia Procula. Het verhaal wil dat zij na de dood van haar
man een vooraanstaande figuur zou worden onder degenen die zich inzetten voor de
verbreiding van het Christendom. Er is echter ook een aantal werken, waarin Pontius
Pilatus wordt afgeschilderd als degene die bij uitstek verantwoordelijk is voor de dood
van Jezus Christus. Daaronder bevindt zich een al in 1475 in Regensburg gedrukt werk,
waarin aan Pilatus de uiteindelijke verantwoordelijkheid voor de kruisdood van Jezus
Christus wordt toegeschreven.*

4. Vraagstelling

Daarmee komen we aan de centrale vraag van deze bijdrage. Het beeld van Pontius
Pilatus als rechter wisselt sterk in de geschiedenis. Weten we iets over dat beeld in de
gouden eeuw? Die vraag is regelrecht geinspireerd door de jubilaris die met dit opstel
wordt gehuldigd. Zelf is hij voor een gedeelte van zijn werktijd rechter, ook strafrechter.
Over de Gouden Eeuw, in het bijzonder over Hugo de Groot, heeft hij vele belangrijke
bijdragen aan de wetenschap op zijn naam staan. We hebben een aantal bronnen uit
die tijd, die nog weinig of niet bestudeerd zijn. De resultaten van onze overpeinzingen
bied ik in dankbaarheid voor een langjarige vriendschap aan Laurens Winkel aan, en ik
zal daartoe, in het besef dat er verscheidene andere werken van vergelijkbare strekking
zijn,* allereerst enige aandacht besteden aan een in 1677 verschenen werk van Willem
Goes (1611-1686), dat de titel Pilatus ludex draagt, om vervolgens diens opvattingen te
confronteren met die van Rembrandt, zoals die blijkt uit een grisaille en een tweetal etsen
van diens hand. We beginnen met de literatuur.

17 ‘Glaubwirdige Warhaffte ordenliche Verzeichnu? vnd beschreibung deR ergangenen vnschuldigen
blutigen Urtheils auch anderer umbstende vnter der Regieru[n]g deR Keysers Tiberij welches
Pontius Pilatus, der Landpfleger in Judea vber vnsern lieben Herrn vnd Heyland Jesum Christum
aulgesprochen vnd gefellt Jetzt newlicher zeytt inn der Stadt Aquila ... verwarlich gefunden worden.
Sampt vnderschiedlicher vermeldung der 20. Beysitzenden Gerichtspersone[n] mit Namen genan[n]t
... Regenspurg 1581 (VD16 ZV 23585]". Een exemplaar bevindt zich in de Bayerische Staatsbibliothek
te Minchen en is gedigitaliseerd toegankelijk:Persistente Identifier (Werk): urn:nbn:de:bvb:12-
bsb00019859-3.

18 Er bestaat uit dezelfde tijd een Duitse dissertatio van de hand van Nicolaus Martinus uit het jaar 1678
onder de veelzeggende titel ‘Pilatus Injustus Judex’, Kilonium 1678. Drie kwart eeuw later verscheen
een Engels werk van dezelfde teneur: “The Life of Pontius Pilate: Containing, a Concise History of
the State of the Jewish Nation. An Account of the Oppressions, Violences and Massacres committed
by Pilate during his Governement of Judea’. Printed for M. Cooper ... W. Reeve ... C. Sympson at the
Bible Warehouse, Chancery Lane 1753.



864 ELTJO J.H. SCHRAGE

5. Goes, Pilatus ludex

Willem Goes, Heer van Boekhorst, is vooral bekend geworden als een van de rechters
die in 1672 het doodvonnis over Cornelis de Witt wezen en uitspraken. Volgens het
Biografisch Woordenboek der Nederlanden,'® dat een lemma aan hem wijdt, is hij
in 1611 geboren te Leiden, was hij Heer van Boekhorst, was hij gehuwd met Maria
Heinsius, en was hij eerst lid van de raad in zijn geboorteplaats en nadien raadsheer in
het Hof van Holland. Hij was, naar ook blijkt uit zijn betrokkenheid bij het doodvonnis
van Cornelis de Witt, bepaald prinsgezind te noemen; uit dien hoofde heeft hij een aantal
keren deel uitgemaakt van een commissie belast met vertrouwenswerkzaamheden voor
de stadhouder, in 1657 een commissie van onderzoek in verband met onlusten te Goes, en
in 1664 een commissie van onderzoek naar aanleiding van de ontvoering van Catharina
van Orliens door Jhr. Johan Diederik de Mortaigne, destijds kamerheer van Karel X
Gustaaf van Zweden. Vooral deze laatste zaak heeft de gemoederen gedurende lange tijd
bezig gehouden en er bestaat daarover dan ook een rijke literatuur.® Er is enige twijfel
over het onvrijwillig karakter van deze ontvoering, nu de geliefden weloverwogen als
hun bestemming Culemborg hadden gekozen, een heerlijkheid die destijds geen deel
uitmaakte van de Republiek der Verenigde Nederlanden, en dus in beginsel een vrijplaats
was. Desalniettemin leidde de door de Graaf van Culemborg verleende protectie tot een
pittig debat met de Staten Generaal. Stukken daaromtrent bevinden zich in het Gelders
Archief te Arnhem.? De processen verbaal van beide commissies bevinden zich in het
Nationaal Archief.??2 In 1684 werd Goes, namens de Prins van Oranje, met anderen
naar Dordrecht gezonden teneinde een geschil te onderzoeken tussen de prins en het

19 VanderAa, BiografischWoordenboek der Nederlanden, dl. V11, Haarlem 1862, pp. 253-254, door toedoen
van het Biografie Instituut te Groningen tevens toegankelijk via het internet: http //resources.huygens.
knaw.nl/retroboeken/nnbw/#page=0&accessor=accessor_index&source=1&view=homePane
(Geraadpleegd 31 maart 2014) Het lemma is eveneens gepubliceerd op het biografisch portaal: http //
www.biografischportaal.nl/personen?start=960&beginletter=g (Geraadpleegd 31 maart 2014).

20 Andrea Langendoen, Orliens, Catharina van, in: Digitaal Vrouwenlexicon van Nederland: http //www.
historici.nl/Onderzoek/Projecten/DVN/lemmata/data/Orliens (05/02/2013), (Geraadpleegd 26 juni
2013).

21 Gelders Archief Arnhem, Archief Heren en Graven van Culemborg, toegang 0370, inv. nr.

2359: Stukken betreffende de door den graaf van Culemborg verleende bescherming aan J.D. de
Mortaigne, schaker van juffrouw Catharina van Orleans, en de daaruit voor den Graaf voortvloeiende
moeilijkheden met de Staten-Generaal, 1664.

22 Nationaal Archief, Inventaris van de collectie Handschriften van de Derde Afdeling, tot en met 1950,
Nummer ARA 3.22.01.01: 166: Verbaal van Willem Goes en Cornelis Fannius, raden van het Hof van
Holland, en Francois Boot, secretaris van het Hof, van hun verrichtingen in Culemborg ter zake van
de ontvoering van Catharine van Orliens door Johan Diderick de Mortaigne (1664 1 dl.); 357 Rapport
van mr. Gualther de Raet en mr. Willem Goes, raden in het Hof van Holland, van hun zending naar
Goes in verband met aldaar ontstane onlusten (april-juni 1657 1 deel). De inventaris is, op het internet
te vinden: http //www.gahetna.nl/collectie/archief/pdf/NL-HaNA_3.22.01.01.ead.pdf (Geraadpleegd
31 maart 2014).



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 865

stadsbestuur ‘over de nominatie der goede luiden van Achten’.% Van zijn hand verscheen
een viertal boeken, die duidelijk maken waarom hij werd gerekend onder de belangrijkste
juristen en taalgeleerden van zijn tijd.>* Zijn laatste werk is getiteld ‘Pontius Pilatus
ludex’ en verscheen voor het eerst in 1677. Latere drukken zijn voorzien van vragen en
opmerkingen van theologen en antwoorden daarop van Goes zelf. Ik bezigde de in 1681
te Den Haag bij Johannes Tongerloo verschenen uitgave en de verwijzingen zijn dan ook
naar de pagina’s van die editie.

Het Bijbelgebruik van Goes is in die zin onkritisch, dat hij de vraag naar
de geloofwaardigheid van de bronnen niet stelt. Hij gebruikt de teksten zonder
onderscheiding naar herkomst of tijd van ontstaan, maar het zou ook een anachronisme
zijn, van hem iets anders te verwachten dan dat hij uitgaat van de betrouwbaarheid van
de evangelieverslagen en een mixtum compositum van de verschillende Evangelién
samenstelt als ware dat een feitelijk relaas van de gebeurtenissen. Uit Marcus 6:3 en
Matth. 13:55 leidt hij af dat de tenlastelegging aan het adres van Jezus eenvoudig is:
Regem se ferat; nihil urgemus ultra (p. 56). Aan Pilatus wordt vervolgens (met een
beroep op D. 1.3.32; D. 22.5.3.6; D. 1.16.5 en 7) meegedeeld, dat hij bij gebreke van
centrale wetgeving gehouden is de locale gewoonten te volgen: ‘wij hebben een wet,
en volgens die wet moet hij sterven’. Goes merkt op, dat Pontius Pilatus bij het horen
van die woorden nog meer bevreesd raakt dan hij al was, overigens niet alleen voor het
opdringende volk, maar vooral ook voor de gevolgen van de Lex Cornelia de falsis,
die rechters die de wet veronachtzamen met verbanning naar een eiland bedreigt. De
vraag dan van Pilatus aan Jezus: ‘Unde es?’ is volgens de Goes de gebruikelijke, het
onderzoek ter terechtzitting inleidende, vraag of de rechter in deze zaak bevoegd is,
maar even later (p. 57) volgt dan de vraag: ‘Nescis me potestatem habere crucifigendi
te teque absolvendi?” Onmiddellijk gevolgd door de interpretatie van Goes van deze
Evangeliewoorden: ‘atque adeo, vitam et mortem tuam in mea sitam esse manu?’ Het ius
gladii komt inderdaad de Romeinse stadhouder toe, maar dat Pilatus zich hier schuldig
maakt aan machtsmisbruik is voor Goes al duidelijk. Na de beschrijving van het verloop

23 Op grond van een privilege van Philip, Hertog van Bourgondié van 1456, gerenoveerd door
Maximiliaan en Maria in 1478 en 1494 en het daarop teruggaande concordaat van 1647, had de
stadhouder de bevoegdheid om uit een door de dekens van de 24 gilden van de stad Dordrecht 8 leden
van de raad te kiezen: de goede luiden van achten, uit ieder der vier kwartieren van de stad twee.
Kennelijk had de stadhouder gesondeerd of hij buiten de voordracht om kon besluiten, hetgeen tot
grote woede in Dordrecht had geleid. De Staatkunde Der Hollanders: Beschreeven door den grave
d‘Avaux, Onpartydig ... Door Pieter le Clercq, p. 43; Beschryvinge der stad Dordrecht: vervattende
haar begin, opkomst ..., Vol. 1 Door Matthys Balen, p. 646.

24 Specimen controversiae quae est de mutui alienatione inter jurisconsultos et quosdam grammatico-
sophistas, Lugd. Bat. 1646. 80; Animadversiones in quaedam loca capitis | et Il Speciminis Salmasiani,
quibus varii viri docti ab ejus calumniis vindicantur, Hagae-Com. 1657. 80; Rei agrariae auctores
legesque variae, cum notis N. Rigaltii et observationes, nec non glossario, Amst. 1674. 40; en Pilatus
Judex, Hagae-Com. 1677. 40. Postuum is de kennelijk nog door hemzelf samengestelde catalogus van
zijn bibliotheek verschenen: Bibliotheca Goesiana, sive, catalogue librorum, numismatum, iconum,
caelaturarum, caeteraeque pretiosae suppellectilis, musaei ... Dr. Gulielmi Goesii ... quae publica
auctione distrabentur in aedibus Johannis de Vivie bibliopolae Leidensis as diem Lune 7, Aprilis,
1687, St. Greg.



866 ELTJO J.H. SCHRAGE

van het proces vervolgd te hebben komt Goes uiteindelijk tot zijn afsluiting (p. 66). Hij
roept Pilatus ter verantwoording:

Wat heeft eigenlijk U ertoe gebracht Jezus aan de dood over te leveren? Is het omdat Zijn
levenswandel, Zijn toespraken, het gezelschap waarin Hij verkeerde Uw mishagen heeft
opgewekt of is het omdat Hij gezegd heeft dat niemand uit Zijn hand zal vallen? Indien
het eerste, dan zijn er geen getuigen en evenmin is er een bekentenis, dus is er sprake van
een rechterlijke dwaling. Indien het tweede, dan hebt U, Pilatus, U een macht aangemeten
die niemand onder de stervelingen toekomt.

Dat kan niet ongestraft blijven, naar blijkt uit D. 2.1.20. Uit D. 2.1.14 volgt dan
onmiddellijk de sanctie: Jezus kan nu over Pilatus rechtspreken. Dit wordt niet anders
doordat de stadhouder zijn bevoegdheid van de Keizer afleidt (D. 18.1.1 en 20), want aan
de stadhouder is geen ongelimiteerde bevoegdheid toegekend (C. 8.43.18) en bovendien
(p. 79) had Pilatus hoger beroep op de Keizer moeten openstellen (D. 48.6.8). Er mag
echter worden aangenomen dat Jezus door zijn stilzwijgen afstand heeft gedaan van
het recht op hoger beroep. Steun voor die opvatting is te vinden in Gal. 3, Jesaja 53:12
(waar van de lijdende knecht des Heren gezegd wordt dat hij zijn ziel heeft uitgestort in
de dood), alsmede Lucas 22:37 waar aan de zojuist genoemde tekst wordt gerefereerd.
Goes geeft dan een geloofsgetuigenis waarin hij het vrijwillig karakter benadrukt van
het leven, lijden, en sterven, maar ook de opstanding van Christus. Zijn boek eindigt met
een lofprijzing: “Tibi honor, tibi laus, tibi gloria, et si quid his usquam est splendidius,
quod mens nostra non capit, tibi hoc, rerum celsissime, tibi sit hoc omne in saecula
saeculorum.’

6. Rembrandt, Ecce Homo

In zijn bijdrage aan de catalogus die een grote, in 2000-2001 in het Nederlandse
Rijksmuseum en in het Britsh Museum in London gehouden tentoonstelling van
de prenten van Rembrandt begeleidde,® doet Ernst van de Wetering verslag van
zijn onderzoek naar de grote serie prenten met betrekking tot het leven en lijden van
Christus, die Rembrandt voornemens was te maken, waarschijnlijk in opdracht van en
in samenspraak met de Doopsgezinde predikant Hendrik Uylenburgh. Het project als
zodanig blijkt grotendeels mislukt te zijn maar uit 1634, dus uit de beginperiode ervan,
stamt nog een grisaille die bekend staat onder de naam Ecce homo (en die zich bevindt
in zaal 16 van de National Gallery te London) alsmede een één jaar later met behulp
daarvan in samenwerking met Johannes van Vliet gemaakte ets in verschillende staten.?
Het schilderij is om een aantal redenen belangwekkend. Het thema is bekend en speelt
een belangrijke rol in het werk van Rembrandt. Twintig jaar later zou hij het opnieuw

25 E.B.M. Hinterding e.a. (reds.), Rembrandt the Printmaker, London 2000.

26 Hinterding houdt het voor aannemelijk dat Rembrandt het opzetten van de plaat aan Van Vliet in
Leiden heeft uitbesteed en hem daartoe de met het oog daarop gemaakte grisaille ter beschikking
heeft gesteld. Rembrandt heeft op een proefdruk de verlangde wijzigingen aangebracht en die naar
Van Vliet teruggestuurd. E.B.M. Hinterding, Rembrandt als Etser. Twee studies naar de praktijk van
productie en verspreiding s.a., s.l., dissertatie Utrecht 2001, pp. 91 e.v.



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 867

weergeven in een veelbesproken ets, die in zeven staten bekend is: Christus getoond aan
het volk.?” De vergelijking van beide etsen doet onder meer een zekere ontwikkeling in de
theologie van Rembrandt vermoeden, waarbij de vrijlating van Barabas een belangrijkere
rol krijgt dan aanvankelijk het geval was.?® Minstens zo belangrijk is echter dat we hier
te maken hebben met de combinatie van een bewaard gebleven, complete voorstudie
en de vervolgens met behulp daarvan vervaardigde ets. Die is uiterst zeldzaam, volgens
sommigen zelfs uniek, zeker voor de zeventiende eeuw.?® Een grisaille, in het Nederlands
ook wel grauwschildering genoemd, is een monochroom schilderij waarop de kunstenaar
met behulp van tal van grijstinten zijn studieobject weergeeft. Gebruikt hij bruintinten
dan spreekt men wel van een brunaille. De techniek was reeds in de Oudheid bekend en
werd tot na de Middeleeuwen, vooral van de vijftiende tot de achttiende eeuw, gebezigd.
In dit geval is aannemelijk dat de grisaille op de steen is gelegd en dat de voorstelling
met behulp van een stylus daarop werd overgedragen. Het logische gevolg is dat de twee
werken elkanders spiegelbeeld vormen. Zo ook hier. De grisaille is beschreven in alle
bekende oeuvre-catalogi van Rembrandt van de laatste honderd jaar,*® de ets eveneens.!

‘Ecce homo’ waren de woorden waarmee volgens het Evangelie van Johannes (19:5)
Pontius Pilatus tijdens het proces Jezus toonde aan het verzamelde volk. Het lijkt echter
alsof de voorstelling van Rembrandt wordt gedomineerd door de diagonaal afgebeelde
knobbelige staf. Het ligt voor de hand om daarbij te denken aan een rechtersstaf. Karl von
Amira heeft daaraan een gedeelte van zijn omvangrijke studie over de rechtsiconologische
betekenis van de staf gewijd.®* Zijn ampele verwijzingen naar en citaten uit de bronnen
en de vermeldingen van hem bekende verbeeldingen van de rechtersstaf tonen dat het
hier gaat om een heel oud en wijd verbreid instituut. De grisaille ziet er aldus uit:®

27 Christus aan het volk getoond: Bartsch 76; Hollstein Dutch 76.

28 E. Winternitz, Rembrandt’s ‘Christ Presented to the People’ — 1655. A Meditation on Justice and
Collective Guilt, in: Oud Holland 84 (1969), pp. 177-198, met een vergelijking van beide werken
op p. 179; S. Perlove, L. Silver, Rembrandt’s Faith. Church and Temple in the Dutch Golden Age,
Pennsylvania 2009, pp. 283-289.

29 Rembrandt heeft nog twee grisailles gemaakt (Jozef vertelt zijn droom (rond 1635) en De prediking
van Johannes de Doper (rond dezelfde tijd). Die zijn echter niet als ets in de handel gebracht. Van Vliet
heeft in 1635 het vervaardigen van etsplaten in opdracht van derden gestaakt. Hinterding diss. t.a.p.

30 K. Bauch, Rembrandt Gemélde, Berlin 1966, 62; W. von Bode, C. Hofstede de Groot, Rembrandt:
beschreibendes Verzeichnis — Gemalde mit den heliographischen Nachbildungen, Paris 1897-1905,
214; J. Bolten, H. Bolten-Rempt, The Hidden Rembrandt, Oxford 1978, 188; A. Bredius, Rembrandt
Schilderijen. 630 Afbeeldingen, Utrecht 1935, 546; A. Bredius, Rembrandt. The Complete Edition of
the Paintings, rev. by H. Gerson, London 1969, 456; J. Bruyn, et al., A Corpus of Rembrandt Paintings
Vol. 11, Den Haag/Boston/London 1986, A 89; H. Gerson, Rembrandt Paintings, Amsterdam 1968,
72; P. Lecaldano, Tout I’Oeuvre Peint de Rembrandt (coll. ’Les classiques de I’art), Paris 1971, 143;
G. Schwartz, Rembrandt. Zijn Leven, Zijn Schilderijen: een nieuwe Biografie, Maarssen 1984, 104;
L.J. Slatkes, Rembrandt: Catalogo Completo dei Dipinti, Firenze 1992, 49; C. Tiimpel, Rembrandt,
Amsterdam 1986, 50; W.R. Valentiner, Rembrandt: Wiedergefundene Gemaélde (1910-1920) in 120
Abbildungen, Stuttgart-Berlin, 1921, 1909.

31 Bartsch 76; Hollstein Dutch 76.

32 K. von Amira, Der Stab in der germanischen Rechtssymbolik (Abhandlungen der k. b. Akademie der
Wissenschaften. Philosophisch-philologische und historische Klasse XXV. 1), Munchen 1909.

33 Ontleend aan: http //www.rembrandtpainting.net/rmbrndt_1620-35/1620_35_images/ecce_omo.jpg
(Geraadpleegd 31 maart 2014; de foto bevindt zich volgens de website in het public domain).



868 ELTJO J.H. SCHRAGE

Ook in de houtsnede in Joost den Damhouder, La pratique et Encheiridion des causes
criminelles (Leuven 1554, p. 103), houdt de rechter een manshoge roede voor zich. In de
feodaliteit was de landsheer de bevoegde rechter; deze kon zich laten vertegenwoordigen
door een door hem aangewezen rechter. Die aanwijzing placht te geschieden doordat de
landsheer ter fine van volmachtverlening een staf aan de rechter overhandigde. Dat is
volgens Amira geen investituur; naar zijn mening behoudt de landheer de bevoegdheid
om de staf terug te nemen, bijvoorbeeld bij een gelegenheid waarbij hij zelf zijn
jurisdictiebevoegdheid wenst uit te oefenen. Als de rechter recht doet, houdt hij de staf
recht voor zich; hij doet de staf naar voren neigen als hij bij overdracht van een perceel
grond de verkrijger de exclusieve bevoegdheid tot het genot ervan verleent door hem
Frieden und Bann daarover toe te zeggen. Hij houdt de staf voor aan degene die de eed



PONTIUS PILATUS OP DE LITHOSTROTOS 869

aflegt (of die weigert) en bij de strafoplegging wijst hij met de staf naar de veroordeelde.
Agnes Schreiner heeft er onlangs op gewezen dat een vergelijkbare staf zich bevindt in
het Amsterdams Historisch Museum met als aanduiding de Roede van Justitie.**

In het schilderij zijn twee podia afgebeeld. Op het onderste is Pontius Pilatus gezeten
op een troon. Het gaat om deze Romeinse stadhouder; dat kan niet missen. Uit de verte
houdt vanaf de zuil de buste van Julius Caesar een oogje in het zeil. Vier figuren knielen
voor Pilatus neer, terwijl een vijfde zich bij hen voegt, ofschoon hij zich nog eerst wendt
naar de op het plein voor het stadhouderlijk paleis verzamelde schare. De kleding van
deze figuren is rijk, vergelijkbaar bij die van Pilatus. Het zijn dus zeer aanzienlijken.
Op de tulband van één van hen is, naar Van de Wetering op gezag van de conservator
van de Bibliotheca Rosenthaliana meedeelt de Godshaam te lezen: — >mn — alsmede
het begin van een andere aanduiding daarvan: — X? —. Men moet dus wel denken aan
de overpriesters waarvan Joh.19 melding maakt. Hun positie is gelegen tussen Pontius
Pilatus en de menigte; één van hen houdt zijn handen om de rechtersstaf; hij lijkt die
staf op te dringen aan Pilatus, maar deze maakt een afwerend gebaar. Van de Wetering
houdt dit afwerende gebaar voor hoogst ongebruikelijk in de iconologische traditie van
de zeventiende eeuw. In het oeuvre van Rembrandt doet slechts het gebaar van de rechter
die de teruggave door Judas van het bloedgeld poogt af te weren (een schilderij van
1629) denken aan dit afwerende gebaar van Pilatus.®® In het Evangelie van Johannes
treden de overpriesters op twee onderscheiden momenten Pontius Pilatus tegemoet: eerst
liet hij Jezus naar buiten brengen opdat ieder zou weten dat hij, Pilatus, geen schuld
vond in Jezus. Op dat moment sprak hij de woorden die thans de titel zijn, waaronder
de grisaille bekend is: ‘Ecce homo’. Na binnen nog enige woorden met Jezus gewisseld
te hebben bracht Pilatus Jezus andermaal naar buiten, ging zitten op de rechterstoel,
Lithostrotos, in het Hebreeuws Gabbatha, en hij gaf Jezus over om gekruisigd te worden.
\olgens de beschrijving van Johannes gebeurde dat op het zesde uur, exact dus op het uur
dat de klok op het schilderij aanwijst. De overpriesters die Pilatus met zoveel overgave
ertoe willen brengen een doodvonnis uit te spreken zijn de volksgenoten van Jezus,
typologisch mogelijk te beschouwen als de broers van Josef die eveneens van zins waren
hem te doden.®

7. Slotsom

Als we de bevindingen inzake het beeld van Pontius Pilatus in de literatuur en de
picturale kunst van de Gouden Eeuw pogen te resumeren, dan is het eerste dat opvalt dat
de Bijbeltekst naar de letter gevolgd wordt. Dat is typerend voor het Christelijk belijden
in die tijd, zeker voor de Reformatie. Desalniettemin waren toevoegingen uit andere bron
toegestaan. Goes maakt van die mogelijkheid ampel gebruik. Hij betrekt het verloop van
het proces Jezus volgens de (systematisch geinterpreteerde) Evangelién op het Corpus

34 A. Schreiner, Ets van Rembrandt, in: F. Jacobs, D. Pessers (red.), Stof en blik. Opstellen aangeboden
aan Cees Maris van Sandelingenambacht, Amsterdam 2013, pp. 117-118.

35 Van de Wetering in Corpus of Rembrandt Paintings Vol. 11, pp. 459-468.

36 Een vriendelijke suggestie van Prof. Dr. E. van de Wetering, e-mail van vrijdag 14 juni 2013; ook
reeds in zijn hierboven in nt. 25 genoemde bijdrage.



870 ELTJO J.H. SCHRAGE

luris Civilis en citeert daarenboven tal van oudchristelijke schrijvers. Het tweede is dat
desalniettemin de figuur van Pontius Pilatus typologisch wordt geinterpreteerd: hij is
bij uitstek vertegenwoordiger van (als we dat anachronisme mogen bezigen) een soort
beginselloos opportunistisch Macchiavellisme, dat zowel door Goes als door Rembrandt
ten scherpste wordt veroordeeld. Deze observaties zijn in overeenstemming met die van
Eyffinger inzake een tot dusverre niet in de vergelijking betrokken jeugdwerk van Hugo
de Groot, de Christus Patiens.®” Zijns inziens is voor Hugo de Groot Pontius Pilatus
bij uitstek een vertegenwoordiger van de Romeinse Realpolitik.® Die Realpolitik, dat
Machiavellisme van Pontius Pilatus, heeft echter voor geen van de genoemden — noch
voor Goes, noch voor Rembrandt, noch voor Hugo de Groot — uiteindelijk het laatste
woord. Ook al delen wij met hen niet meer hun methode van interpretatie van de Bijbel
en hebben wij via de historisch-kritische methode op een andere manier met de bronnen
leren omgaan, toch kunnen wij hun conclusie aanvaarden dat het laatste woord in de
geschiedenis door een ander, door De Ander zal worden gesproken. Die gedachte wijd ik
graag aan Laurens Winkel, zoveel jaren de trouwe vriend.

Abstract

Throughout the ages the image of Pontius Pilate underwent numerous changes. It varied
from time to time and from place to place. In Ethiopia he is venerated as a Saint, whereas
elsewhere he is considered to be a despicable judge, responsible for the crucifixion and
death of an innocent accused, Jesus Christ. In the seventeenth century he received much
attention, both in literature and in pictorial art. Hugo Grotius dedicated a religious play to
the suffering and death of Jesus Christ, in which Pontius Pilate played an important part.
This contribution aims to analyse the seventeenth century Dutch view of Pontius Pilate.

37 A. Eijffinger, De dichter Hugo de Groot. in: Forum der letteren 19 (1978), pp. 212-226; Over de
Christus Patiens van Hugo de Groot Ter Meulen en Diermanse nrs. 31-52, ed. pr. 1608, eveneens
opgenomen in Poemata vanaf 1617; zie voorts J.A. Parente, Religious Drama and the Humanist
Tradition, p. 116 m.litt., i.h.b. A. Eijffinger, Introductie, in: De Dichtwerken van Hugo Grotius dl. 2
pars 5 a-h. Het werk is reeds vroeg belangrijk geoordeeld, zie L.R. Tittel, Uber den Christus patiens
des Hugo Grotius, ein Beitrag zur Geschichte des geistlichen Schauspiels, vom Oberlehrer L.R. Tittel.
Zwickau, Druck von R. Ziickler, 1883.

38 vs. 650 vv. (Pilatus), en vgl. voor Kajafas de vss. 379-380, 421-422 en 539-543 (Dichtw. | 2A, pars 5).



