ALCUNE NOTE SUL FAS ED I PRECETTI
NOACHIDI

Alfredo Mordechai Rabello*

Le veritable legislateur chez les anciens, ce ne fut pas [’homme,

ce fut croyance religieuse que ['homme avait en soi'

Scopo di questo studio ¢ di esaminare alcune opinioni che avevano gli antichi abitanti del
territorio romano, Quiriti, Sabini, Romani del fas, sia attraverso le antiche fonti romane,
sia attraverso I’esame degli scritti di studiosi moderni che si sono preoccupati di problemi
precivici, con qualche nota di comparazione con la legislazione noachide — valida per
I’umanita intera — e sul processo che ha portato I’umanita alla idolatria.

Vi ¢ da notare che oggi, a differenza di quanto avveniva solo qualche decennio fa, si
da anche fra i romanisti, maggior rilevanza all’elemento religioso nella vita degli antichi
Romani, compresa la loro vita giuridica®.

1.  Definizione e etimologia

Commentando il passo di Virgilio: “Fas et iura sinunt” Servio osserva: “id est divina
993

humanagque iura permittunt: nam ad religionem fas, ad homines iura pertinent™.
La credenza nell’origine divina del Diritto era una credenza comune a molti popoli?,
ed anche in un periodo piu tardo, quando la religione era decaduta di molto, Cicerone

1 Fustel de Coulanges, La cité antique (Paris, lib. 111, chap. XI).

2 Mi sono gia occupato io stesso di questa problematica, e mi permetto quindi di rinviare il colto lettore
a A.M. Rabello, Effetti personali della Patria Potestas, Pubblicazioni dell’Istituto di Diritto Romano
di Milano, Milano, 1979, pp. 25 ss.

3 Commento alle Georgiche, 1, 269. Nelle Origines (V, 2,2) di Isidoro di Siviglia troviamo la seguente
spiegazione: “Fas lex divina, lus lex umana est”.

4 M. Minerbi, “Alcune considerazioni sulla concezione del Diritto nell’esperienza giuridica romana e
nel Diritto ebraico”, in Studies in Judaism. Jubilee Volume presented to D. Kotlar, A.M. Rabello (ed.),
Tel Aviv, 1975, pp. xlvii ss.

* Professore emerito presso la Hebrew University of Jerusalem; Professore e Preside della Scuola di
diritto presso lo Zefat Academic College.

Fundamina 20 (2) 2014 ISSN: Print 1021-545X [
© Unisa Press pp 756-764 U N ] SA

756



ALCUNE NOTE SUL FAS ED I PRECETTI NOACHIDI 757

scrivera: “che i cittadini abbiano innanzi tutto la convinzione che gli dei sono i padroni
e regolatori di tutte le cose, che tutto cio che si fa lo si fa per la loro potenza, per la loro
volonta e provvidenza’.

Consultando 1’ Encyclopaedic Dictionary of Roman Law® troviamo la seguente
definizione di “fas”: “Fas (as opposed to ius.) The moral law of divine origin, whereas
ius is law created by men. The two terms appear together in the phrase ius fasque. Fas
is what gods permit, nefas what they forbid. In its widest sense fas is what is permitted
by law or custom”.

Si puo dire che tale definizione € quella piti comunemente accolta dagli studiosi’.

Venendo al senso etimologico di fas, i Romani fanno derivare fas dal greco femi
e dal latino fari®: “fata sunt quae divi fantur”. In tal caso il significato di fas ¢ quello
di manifestazione della volonta divina; Virgilio canta: “at sperate deos memores fandi
atque nefandi”’; & evidente, anche per il mantovano, la relazione fra fas e fari'® relazione
che appare nella contrapposizione fas/ius, lex divina/lex humana".

2. 1l fas piu antico nell’opinione di alcuni studiosi moderni

Dopo aver per lungo tempo subito passivamente i voleri dei numina, identificati nelle
forze naturali, sorse nell’'uvomo il desiderio di cercare di scoprire cosa gli dei non

5 De legibus (11, 8) e, in un altro passo: “Cosi la legge vera e primitiva, avendo carattere per ordinare ¢
per proibire, ¢ il diritto ragione di Juppiter supremo” (De legibus, 11, 4).
di A. Berger, Philadelphia, 1953, p. 468.

In passato E. Cuq, s.v. JUS, in Dictionnaire des Antiquités Grecques et Romaines, (a cura di
Daremberg et Saglio) Paris, 1877, 111, I 731 ss. scriveva: “Le mot Jus, pris dans son acceptation
normale désigne le droit établit par opposition au droit inspiré par les dieux (Fas) et a la coutume des
ancétres (mores maiorum)”. V. anche A. Nicoletti, s.v. Fas, in Novissimo Digesto Italiano, 7, 1961,
col. 100 s.: “Fas inteso in senso obbiettivo puo indicare non soltanto il lecito, ma tutto cio che gli dei
vogliono. Non i singoli riti ... ma i fondamentali doveri religiosi che costituiscono 1’ius sacrum nelle
varie manifestazioni”.

Caecilius, Statius apud Servium, Aeneides, 2, 777.
Aeneides, 1, 543.

10 F. Sini, “Fas et iura sinunt” (Verg., Georg. 1, 269). Contributo allo studio della nozione romana di fas,
1. 11 Sini conclude che “I’espressione fas est anche in Virgilio ha valore polivalente. Essa, al contrario
di nefas (imperativo, naturalmente negativo, vietato), nel linguaggio virgiliano designa tanto atti e
comportamenti non vietati, né comandati quanto atti e comportamenti ritenuti invece inderogabili
sulla base del dovere religioso” sottolineando la relazione fra “obbligatorio”, “permesso”, “vietato”;
si veda pure idem, Documenti sacerdotali di Roma antica. 1. Libri e commentari, Sassari, 1983; idem,
s.v. “Fas”, in Enciclopedia Virgiliana, 11, 1985 pp. 146-148. Osserva a proposito E. Paoli che, proprio
la concordanza virgiliana fra divina humanaque iura “il faut entendre par fas le domaine des activités
concédés par les dieux aux hommes”: “Le monde juridique du paganisme romain”, in RHD, 23, 1945,
I ss.

11 L’ Albanese, nelle sue Premesse allo studio del Diritto Privato Romano (Palermo, 1978), osserva che
“Fas ¢ purtroppo un termine di discussa etimologia e di controverso valore. Si ¢ pensato o a una radice
(dha) allusiva al portare, al porre; o ad una radice (bha) allusiva, invece, al manifestare (cfr. Faino),
al dire (cfr. Femi e fari-fatum); questa seconda connessione ¢ gia operata, talora con conseguenze
improbabili, dagli antichi: ad es., Prisc., Partitiones duedecim versum Aeneidos 6,117 (ed. Keil, 111, p.
486)”.



758 ALFREDO MORDECHAI RABELLO

volessero, cosa fosse ritenuto illecito compiere (nefas) rimanendo quindi il resto, cio¢
quello che non era proibito, lecito, fas, atteggiamento non contrario al volere degli dei;
fas sarebbe 1’apparizione, la manifestazione della volonta divina.

I Romani primitivi “ridussero il fatum a un minimo numero di divieti inderogabili
(nefas est), mentre ritennero, per ogni altra loro attivita, di essere liberi, sia pure a patto
di ottenere 1’aiuto divino, di comportarsi secondo i propri voleri (fas est)”"2.

Vi erano pertanto alcuni atteggiamenti ritenuti da tutti come vincolanti; fra le attivita
ritenute illecite (nefas est) vanno annoverate le unioni sessuali fra parenti di sangue,
I’omicidio, la disubbidienza al pater ecc. Si incomincio a ritenere come lecita (fas) la
reazione della persona offesa, entro limiti determinati (zalio'®). In linea di massima, pero,
1 romani ritennero necessario ottenere ’assenso, esplicito o implicito, degli dei onde
conservare la pax deorum'.

Secondo Pierre Noailles', il vero legislatore presso gli antichi non fu I’'uomo, ma
la credenza religiosa che 1'uomo portava in s¢; per questo essi — non diversamente
dagli Ebrei — non concepivano il diritto come separato dalla religione. Religione e
diritto nascono da uno stesso pensiero; fas si riferisce alla religione, al volere divino, ¢
espressione della volonta divina, cosi come ius ¢ espressione della volonta umana. Il fas
¢ la sfera libera dell’attivita permessa dagli dei, ¢ quello che gli dei ordinano di fare; lo
stesso ius deve essere subordinato al fas.

L’Orestano'® ha cercato di arrivare a distinguere 1’uso primitivo di fas da quello
successivo, usato dalla fine della Repubblica romana in poi; I’uso primitivo di fas-
nefas e ius-iniuria deve essere stato un uso predicativo, per indicare cio¢ se un dato
comportamento concreto di una persona era lecito, o meno; se tale comportamento
riguardava un interesse divino, si era nella sfera del fas; se un interesse umano nella sfera
del ius: “Quanto piu si risale nella storia dei popoli, tanto piu vi si rileva dominante uno

12 A. Guarino, Storia del Diritto Romano, vi, Napoli, 1981, p. 119.

13 Si veda J. Klima, “Intorno al principio del taglione nelle leggi pre-hammurapiche”, in Studi in onore
di P. De Francisci, 111, pp. 3 ss.; B.S. Jackson (editor), Jewish Law and Legal History in the Modern
World, Jewish Law Annual Supplement, con gli articoli di Jackson stesso (pp. 1 ss.) e di R. Yaron (pp.
27 ss.).

14 “Il fas fu, dunque, concepito ab origine come conseguenza indiretta della volonta divina. Fas fu il non
nefas, fu la sfera di liberta lasciata dai numina agli uomini. Fu quindi, per definizione, 1’espressione
della volonta umana, sia pur condizionata dalle limitazioni del nefas. Tanto come sostantivo, quanto
come predicato, la parola stette ad indicare un concetto formalmente positivo (il “lecito”), ma
sostanzialmentre negativo, cio¢ il non vietato dai numina.” A. Guarino, Storia del Diritto Romano,
cit. p. 121; del Guarino si veda anche Le Origine Quiritarie, Napoli, 1973.

15 Si veda il primo capitolo “Fas et ius” del suo libro Du droit sacré au Droit civil, Paris, 1949, pp. 16
ss.; di P. Noailles, si veda anche: Fas et Jus, Etudes de droit romain, Paris, 1948.

16 R. Orestano, “Dal ius al fas. Rapporti tra diritto divino e umano in Roma dall’eta primitiva all’eta
classica”, Bullettino dell Istituto di Diritto Romano (BIDR) 46, 1939-40, pp. 194 ss.; Idem, “Elemento
divino ed elemento umano nel diritto di Roma”, Rivista Internazionale di Filosofia del Diritto (RIFD),
21, 1941, p. 1 ss.; Idem, Fatti di normazione nell esperienza romana arcaica, Torino 1967.



ALCUNE NOTE SUL FAS ED I PRECETTI NOACHIDI 759

strettissimo intimo legame tra religione e diritto ... fas e ius dapprima avrebbero indicato
soltanto la conformita o liceita religiosa di un atto!””.

La situazione sembra essere bene espressa, sinteticamente, dall’Albanese, nel
surricordato studio: Fas € usato “per predicare la liceita d’un determinato comportamento
in relazione ad un volere sovrannatuale”.

3.  L’ipotesi sabina

Sono ben note le relazioni fra gli antichi Romani ed i Sabini; le fonti romane ne parlano in
particolare a proposito del ratto delle sabine. I Sabini, antico popolo italiano, formarono
uno degli elementi etnici dell’antica Roma, vivendo sul Quirinale'®.

Per il nostro studio, merita particolare attenzione la teoria di Herman Van Den
Brink", il quale, facendo proprie alcune teorie gia avanzate in passato, sottolinea la
non omogeneita della cultura romana, in cui si riscontrano vari influssi oltre a quelli
etruschi, greci, troiani; vi si trovano elementi culturali indoeuropei, ariani, latini accanto
ad elementi mediterranei, sabini; tenendo presente questa diversita d’origine si possono
comprendere, secondo lo studioso olandese, varii fenomeni altrimenti incomprensibili.
Le parole ius ¢ fas sono state originariamente quasi dei sinonimi; in una cultura giuridica
primitiva non si distingue fra ius humanum ¢ ius divinum®. La liceita di un atto secondo
il nuovo diritto della citta — stato Roma non poteva essere espresso in maniera piu netta
che col dire che era conforme al ius fasque, che cio¢ né il diritto dell’una (ius) né quello
(fas) dell’altra cultura vi si opponevano ... 7!, Nel suo citato volume il Van Den Brink
ribadisce che “On suppose que la notion ius est d’origine latine tandis que fas serait
d’origine sabine; ius convient certainment a la structure d’esprit objective des Latins,
tandis que la fréquente présence de fas dans le sens de “tabou” s’accorde a la maniére
de vivre des Sabins™??. Cercando di spiegare ’origine dell’espressione ex iure Quiritium
egli osserva che “les Quirites furent jadis les habitants du Quirinal: les bourgeois sabins.
L’apport des Sabins (Quirites donc) le fas ... ex jure Quiritium signifie que le droit dans
le cas concret se base sur le nouveau droit (influencé aussi par le fas des Sabins”2. “E

17 La tesi dell’Orestano ¢ stata accolta, fra gli altri, da Max Kaser: in due importanti contributi lo
studioso tedesco ha affrontato il problema della relazione fra “Religione e Diritto in Roma Arcaica”,
in Annali dell’Universita di Catania, 3, 1949, pp. 77 ss.; e Das altromische lus, 1949, pp. 301 ss.:
“il mio pensiero ¢ che ius est significasse alle origini, la liceita di un comportamento concreto di un
uomo rispetto ad un altro uomo, e valesse ad eliminare il carattere di iniuria alla lesione che il primo
eventualmente apportasse al secondo. Fas est indicava invece la liceita di un certo comportamento
verso la divinita con la conseguenza da escludere che esso costituisse una offesa alla medesima, cio¢
un nefas.”

18 Si consulti: M. Avi Yonah-I. Shatzman, [llustrated Encyclopaedia of the Classic World, New York,
1975, p. 401; v. anche E.C. Evans, Cults of the Sabine Territory, 1939.

19 Su cui si veda il suo volume in olandese /us fasque, Amsterdam,1968, ed il riassunto in italiano “Ius
fasque”, in Labeo, vol. 16, 1970, pp. 140 ss., da cui sono tratte le citazioni.

20 Labeo, op. cit. p. 140.

21 Labeo, op. cit. p. 142.

22 p. 397 del riassunto francese.

23 pp. 397 s. del riassunto francese.



760 ALFREDO MORDECHAI RABELLO

possibile che il contrasto tra la cultura dei Latini e quella dei Sabini sia proprio una
conseguenza del subire, in varia misura, I’influsso mediterraneo. Cosi in epoca posteriore
i Romani riportano la denominazione della loro societa (populus romanus Quirites)
all’associarsi dei soldati di Romolo (Latini) con il popolo sabino di Cures. Ma i filologi
non escludono che la denominazione populus romanus non sia d’origine indo-europea,
bensi mediterranea; Quirites sarebbero allora i discendenti dei guerrieri indoeuropei”™.

Fra le divinita Giano sembra essere ritenuto il protettore dello stanziamento sabino;
Marte-Quirino, Cere-Tello sono ritenute divinita che hanno due per due una funzione
equivalente: si puo quindi pensare ad una origine latina e sabina; nel culto sabino regna
una stretta partecipazione; ci si rimette indefinitamente alla potenza divina, si vede, per
usare ’espressione del Fugier, nel fas “una norma cosmica”?.

Elementi mediterranei®® accanto a quelli europei; non possiamo dunque escludere
che in un epoca in cui in terra di Israele troviamo gia salde istituzioni politiche, fossero
giunte in Italia ¢ a Roma anche ’eco di alcuni dei piu antichi racconti biblici. Non
possiamo escludere, dicevamo, ma nulla di pit concreto.

4.  Fas e Diritto ebraico nell’opinione di Boaz Cohen

Lo studioso Boaz Cohen (1899-1968) ha esaminato la differenza fra fas e diritto ebraico
nel suo studio Jewish and Roman Law*’:

“Before concluding, let us note a striking contrast between Jewish and Roman law. The
Romans were the only people of antiquity who disentangled completely their civil law
from all their religious precepts in historical times. Perhaps the Roman theory about the
origin of their law is not unconnected with this phenomenon. The belief in the divine
inspiration of the Law, which was current among most ancient peoples, was confined by
the Romans to ritual prescriptions, known as Fas, whereas the changeable rules regulating
intercourse between individuals in society termed lex, were regarded as human institutions.
Fas lex divina ius lex humana est. The Jews did not make this distinction. Perhaps the
Greeks did not either. At any rate, Plato uses vomos for both religious and civil rules. Thus
in the beginning of his dialogue on the Laws, there is the following passage: ‘To whom do
you ascribe the authorship of your legal arrangements Stranger? To a god or some man?
To a god, Stranger, most rightfully to a god. We Cretans call Zeus our lawgiver; while in
Lacedaemon where our friend here has his home, I believe they claim Apollo as theirs. Is

24 Labeo, op. cit. p. 170 s.

25 Sulla ipotesi sabina si veda anche lo studio dello storico E. Peruzzi, Origini di Roma, Firenze, 1970;
per alcune osservazioni critiche, rinvio alla mia recensione, apparsa in Archivio Giuridico, 181, 1971,
pp. 197 ss. Per una critica dell’ipotesi della conquista sabina si veda Poucet, “Les Sabins aux origines
de Rome”, in Aufstieg und Niedergang der Roemischen Welt, 1,1 (1972), pp. 48 ss. Si veda anche U.
Coli, Regnum, Studia et documenta historiae et iuris 17, 1951 (= Scritti di diritto romano 1, Milano
1973, pp. 483 ss.).

26 Anche i Greci avevano 1’idea di una base religiosa delle leggi, come viene attribuito allo stesso
Licurgo; si veda A. Biscardi, Diritto greco antico, Milano, 1982, p. 65.

27 New York, 1966 di cui si veda la mia Recensione in IURA, 22, 1971, pp. 551 ss. riprodotta ora in
AM. Rabello, Ebraismo e Diritto. Studi sul Diritto Ebraico e gli Ebrei nell’Impero Romano, scelti e
raccolti da F. Lucrezi, Salerno, 2010, tomo II, pp. 195 ss.



ALCUNE NOTE SUL FAS ED I PRECETTI NOACHIDI 761

not that so Megillus?’ Now it was the total separation of the civil from the religious law
that greatly facilitated the reception of Roman jurisprudence by the peoples of Europe in
the Middle Ages. To sum up, since a critical comparison between Roman and Jewish law
has hardly been inaugurated, it would be premature to make any statement on the question
whether the Jews and the Romans had profited to any great extent from each other’s legal
experiences. But it is safe to assert that a scientific and comparative inquiry between the
two great systems of law that have wielded such a considerable influence upon Western
civilization, would result in an enhanced understanding of the great contributions made by
the Jews and the Romans to the thought, the culture, and the legal science and institutions
of Europe™?.

5.  L’opinione del Maimonide sulla perdita della conoscenza di
D-o ed il conseguente passaggio all’idolatria dell’umanita

E evidente che, per chi fa propia la tradizione biblica della creazione del mondo e di un
unico uomo da parte del Signore, uomo creato ad immagine divina, uomo con cui D-o
stesso ha parlato direttamente, si pone il problema di come si sia arrivati, noi uomini, a
perdere la conoscenza di D-o e si sia passati all’idolatria.

Il problema ¢ stato trattato dal grande decisore e filosofo ebreo medioevale,
Mose¢ Maimonide (1138-1204) nella prima parte del suo Mishné Tora, nel libro della
conoscenza, regole sull’idolatria:

“Al tempo di Enosh? gli uomini commisero un grande errore® e venne meno la saggezza
dei saggi di quella generazione ed Enosh stesso era fra coloro che sbagliarono®'. E questo
era il loro errore, dicevano: dato che il Signore ha creato le stelle e gli astri per dirigere
il mondo, e li ha posti nelle parti eccelse ed ha dato loro onore, e sono come servi che
servono davanti a Lui, essi sono degni di essere esaltati e lodati e bisogna onorarli. E
questo ¢ il volere di Dio, benedetto Egli sia, fare innalzare ed onorare chi ha (lui stesso)
innalzato ed onorato, cosi come il re vuole che siano onorati i suoi servi, che stanno
davanti a lui, e questo ¢ 1’onore del re stesso. Dato che hanno pensato in questo modo
hanno incominciato a costruire agli astri dei santuari e ad offrire loro dei sacrifici, e ad
onorarli e ad esaltarli con parole e ad inchinarsi dinanzi a loro — per raggiungere il volere
del Creatore e concigliarsi (la sua benevolenza, attraverso tali intermediari) secondo la
loro idea stolta. E questo 1’inizio dell’idolatria ... .”

Basandosi poi sui versetti del profeta Geremia X, 7-8 spiega il Maimonide: “cio¢ a dire:
Tutti riconoscono che non vi ¢ altro D-o0, ma il loro errore e la loro follia consiste nel
credere che nella vanita (del loro culto degli astri) Tu metti la Tua volonta”.

28 Vol. 1, pp. 28 ss.
29 figlio di Shet, nipote di Adamo.

30 Ci si basa sul verso 26 del capitolo 4 della Genesi, come interpretato dai Maestri del Talmud: “allora si
incomincio a chiamare nel nome degli dei”, cio¢ — spiega il commentatore della Bibbia, Rashi (1040-
1105) — si incomincio a vedere nell’'uomo e negli astri degli esseri superiori, divini.

31 divenendo, cio¢ idolatra, come dice il Talmud, Shabbat, 118 b.



762 ALFREDO MORDECHAI RABELLO

Nei paragrafi e capitoli successivi spiega il Maimonide come 1’Umanita abbia
proseguito ad allontanarsi da D-o, pur credendo di farne il volere, fino a che “nacque la
colonna del mondo, nostro Padre Abramo”, che ritrovo il Signore ¢ se ne fece servitore
e portatore della Sua verita nel mondo, fino a tralasciare questa verita come eredita al
popolo di Isracle, suo discendente.

6. I sette precetti noachidi

Secondo I’interpretazione talmudica nella Bibbia sono contenuti anche i cosiddetti sette
precetti noachidi®?, dati da D-o ad Adamo e poi a Noe¢ e che, come tali, debbono essere
osservati da ogni uomo o donna, dall’umanita intera, discendente, appunto, da Adamo,
il primo uomo creato da D-o e da Noe, unico susperstite dal diluvio universale®. Tali
precetti sono: 1) il divieto d’idolatria; 2) il divieto di bestemmia o blasfemia; 3) il divieto
di omicidio; 4) il divieto di incesto e dell’adulterio; 5) il divieto di furto e rapina; 6)
I’obbligo di stabilire dei tribunali che assicurino 1’ordine, la giustizia e assicurino il
rispetto di tali norme; 7) il divieto di mangiare un arto tratto da un animale vivo.

Fin dai primi capitoli della Genesi i Maestri hanno voluto far presente che la Tora
¢ fonte di norma, per il mondo e per Israele; il discorso, la lezione tenuta oralmente,
dovevano basarsi su una parola del testo, su un particolare linguistico che permettesse
a chi rileggeva il testo scritto di ricordarsi la “lettura” fatta dai Maestri e la norma di
Halacha che ne era stata fissata.

7.  L’opinione di Elia Benamozegh sull’origine della umanita
(Adamo nel Gan Eden) e sul suo compito finale

Rifacciamoci ora a quanto scritto dal Rabbino livornese, Elia Benamozegh (1823-1900).
Nel suo studio La Resurrezione secondo la Bibbia il Benamozegh si sofferma sui primi
capitoli della Genesi: “Ma parliamo intanto dell’'uomo solo. E domandiamo: ¢ possibile
che lo scopo da D-o propostosi, non sia mai raggiunto, che la creatura da Lui immaginata,
non debba giammai esistere, che le condizioni favorevoli all’'uomo elargite e perdute
per sua colpa, non debbano mai essere riconquistate? ... Non si comprenderebbe questo

32 In ebraico: shéva mizvot bené Noach.

33 Se ne veda ’elenco in Tosefta, Avoda Zhara 8:4 e Talmud Babilonese, Sanhedrin 56 a; si veda pure
A. Palliere, Le Sanctuaire inconnu, Paris, 1926; A. Lichtenstein, The Seven Laws of Noah, New York,
1981; S. Stone, “Sinaitic and Noahide Law: Legal Pluralism in Jewish Law”, in Cardozo Law Review,
12, 1991, pp. 1157 ss.; N. Rakover, Law and the Noahides. Law as Universal Value, Jerusalem, 1998;
A.M. Rabello, Introduzione al Diritto Ebraico, Torino, 2002, pp. 6 ss.; R. Fontana, Aimé Palliere. Un
“cristiano” a servizio di Israele, Milano, 2001, cap. IV: “Il noachismo”, pp. 87 ss.; Idem, I Precetti
di Noé, in Bibbia e Oriente, 44,2002, pp. 65 ss.; E. Benamozegh, 1/ mio Credo a cura di L. Amoroso,
Pisa, 2002, pp. 53 ss.; A.M. Rabello, “Su alcune interpretazioni dei primi capitoli della Genesi nel
pensiero del Rav Elia Benamozegh”, in La Rassegna Mensile di Israel, 2003, pp. 25 ss.; S. Last Stone,
“Legge sinaitica e legge noachide: il pluralismo giuridico nel diritto ebraico”, in Daimon, 10, 2010-
2011, pp. 19 ss.; F. Lucrezi, Il procurato incendio in diritto ebraico e romano. Studi sulla “Collatio”
VI, Torino, 2012, pp. 73 ss.; R. Fontana, Informe mi hanno visto i tuoi occhi. Piccola miscellanea
noachide, Cantalupa, 2012.



ALCUNE NOTE SUL FAS ED I PRECETTI NOACHIDI 763

racconto d’un bene perduto, se non per essere incitati a rientrarne in possesso. Perché
queste rivelazioni, questi precetti, questa attenta previdenza, questa direzione continua
di cui I’'uomo € ormai oggetto, se non per farlo risalire a passo a passo, col sudore della
sua fronte, alle altezze serene, donde fu precipitato, se non per fargli riconquistare, con
I’educazione, 1’espiazione e la lotta, dopo il peccato, quel che egli possedeva nel suo
stato d’innocenza avanti del peccato? Un antico cabbalista, R. Menachem Recanati,
I’aveva gia notato nel suo Behur ’al Hatora: Prima di abbandonare la storia del Paradiso,
osserviamo la causa per cui ’'uomo ne ¢’ cacciato, affinche’, dice il testo: [ 'uomo non
stenda la mano all’albero di vita, e mangiando i frutti, non viva eternamente. Ecco,
dunque:

(1) Tattitudine dell’uomo a riconquistare la sua prerogativa antica;

(2) e infine, se lo scopo che Idd-o s’e” proposto nella creazione, deve essere raggiunto,
bisogna che il frutto dell’albero di vita sia mangiato, tutto il contrario di quanto
resulta dall’apparenza della narrazione. Cio si fa chiaramente comprendere nel
libro dei Proverbi. La legge, la scienza, ecco I’Albero di Vita che bisogna cercare,
e il frutto del giusto ¢ il frutto dell’albero di vita. Si paragonino a questi passi
tutti quegli altri, senza numero, dove la legge, la scienza si dice concedere la vita,
e ci si persuadera che, pur significando, senza dubbio, la vita presente, si vuole
esprimere la vita, la vita in generale, di cui il vivere presente ¢ solo una fase e una
conseguenza*”,

Appare evidente, per il Benamozheg, non solo 1’unitarieta del genere umano e quindi
I’universalita® del messaggio biblico dei primi capitoli della Genesi, compresi i precetti
noachidi, ma anche ’eterna attualita del messaggio biblico ed il dovere dell’umanita
tutta di cercare di applicarlo: tale dovere, ci dice Benamozegh, non e’ limitato nel tempo.

8. Conclusione

Dall’esame che abbiamo compiuto fino ad ora risulta che vi sono varie testimonianze
sulla origine delle prime norme giuridiche: per i Romani, o i Sabini, una trasgressione
al divieto di una norma religiosa sarebbe stata considerata da essi come NEFAS, ed un
attenimento ad una condotta che non contravvenisse il divieto, sarebbe stata considerata
FAS: vi ¢ da vedere in questa attribuzione di norme fondamentali alla divinita il desiderio
di avere alcune norme basilari di sicura giustizia.

E' interessante la definizione di giurisprudenza data da Ulpiano, e ripresa da
Giustiniano: “luris prudentia est divinarum atque humanarum rerum notitia”.

La relazione fra divino ed umano appare, nella definizione ulpianea, del giurista
originario di Tiro, evidente. Tale definizione, scrive 1I’Orestano, “pud infatti considerarsi
derivata in linea diretta da quella stessa concezione che gia aveva attribuito agli antichi
pontefici, di cui i giuristi laici sono i continuatori ideali, la conoscenza delle res divinae
e humanae, anche in quanto oggetto di normazioni giuridiche. Riportando infatti la

34 Riportato in E. Benamozegh, Scritti scelti, a cura di Alfredo S. Toaff, Roma, 1955, pp. 74 ss.
35 Institutiones Iustiniani 1,1,1; Ulpianus, Dig. 1,1,10,2.



764 ALFREDO MORDECHAI RABELLO

definizione di Ulpiano alla distinzione fra ius divinum e ius humanum in base all’oggetto
delle norme, essa non solo appare pienamentre giustificata sia nel piano storico che in
quello dommatico, ma illumina la persistenza dell’antica e primitiva concezione, anche
per cio® che riguarda il modo di intendere tutti i passi (dei giuristi romani)®.

Dal canto loro le fonti ebraiche parlano di una comune conoscenza da parte del
genere umano tutto, proveniente da Adamo, del Signore e del Suo volere; anzi, secondo i
Maestri dell’Ebraismo la legislazione divina universale inizia con i comandi del Signore
ad Adamo, e si completa con la legislazione noachide, nell’ambito del patto stabilito
dal Signore, unico D-o di Adamo e No¢, con No¢ stesso (Genesi, X, vv.8-17); risulta
quindi evidente che quanto era stato comandato a Adamo prosegue a aver valore anche
per No¢ ed i suoi discendenti, cio¢ tutti gli esseri umani (in ebraico: bene adam, cio¢
figli dell’uomo, figli di Adamo); i comandi successivi non vengono quindi ad abolire la
validita dei precedenti comandi divini.

Bisognera aspettare la venuta di Abramo per avere una legislazione particolare per
Abramo e la sua discendenza,un patto; tale patto, pero, si aggiunge alle norme precedenti,
cosi come la Rivelazione di D-o sul Sinai prosegue il patto di Abramo; scrive a tal
proposito di nuovo Elia Benamozegh: “Pensate a quegli altri precetti che lo stesso Mose
confessa originati e praticati dai padri antichissimi, la circoncisione data ad Abraham, il
lavoro imposto a Adamo, il dovere di prolificazione nato coll'uomo™?’.

I Maestri dell’Ebraismo hanno effettuato, nel Midrash Echa, sulle lamentazioni di
Geremia e a commento di un passo di Osea, un interessante parallelismo fra la cacciata di
Adamo dal Gan Eden, dopo il peccato e la cacciata dei figli di Israele dalla terra d’Israele
per aver trasgredito il patto.

Abstract

The aim of this study is to examine some opinions about the fas with which the ancient
inhabitants of the Roman territory, the Quiriti, Sabini and Romans, complied. Our
study considers the ancient Roman sources and the writings of modern scholars; and
includes some notes of comparison with the Noahide legislation that applies to the whole
of humanity. The Jewish sources speak of a common understanding on the part of all
mankind, as from the time of Adam. According to the Bible and the Masters of Judaism,
divine legislation begins with the Lord’s commands to Adam, and is completed with the
laws of Noah. It is therefore evident that the commands given to Adam continue to be
of value even to Noah and his descendants, namely all human beings (the sons of Adam
and of Noah).

36 Dal ius al fas, cit. supra nt. 17, pp. 205 s.

37 E. Benamozegh, Cinque conferenze sulla Pentecoste, Livorno, 1886, pp. 90 ss. Si veda ora anche A.
Lichtenstein, By His Light. Character and Values in the Service of God. Tel Aviv, 2012, pp. 19 ss. (in
ebraico).



