CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE

Arrigo D. Manfredini*

1.  Illinguaggio del corpo

L’antropologia del gesto'. Il corpo, con le sue movenze e le sue posture, offre un vasto
campo di significati che oltrepassano I’interesse antropologico e sociale, per investire in
pieno altri settori di studio, tra cui il diritto.

Per quanto riguarda i “corpi romani’, questo particolare punto di vista della
comunicazione corporale ha messo al centro della pagina i gesti di saluto, in particolare
i gesti di ossequio dovuti ai magistrati’ — alzarsi, cedere il passo, smontare da cavallo o
dalla carrozza, scoprirsi il capo — gesti che trascendono la sfera dell’etichetta, e la cui
natura obbligatoria e coercibile non lascia dubbi. Essi svelano, come mette in luce un
recente saggio dal significativo titolo Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale
a Rome*, inattese “gerarchizzazioni da saluto”, non sfuggite alla moderna riflessione
giuspubblicistica’.

Sennonché, al centro di questi saluti “obbligatori”, secondo noi, non sono stati solo
i magistrati, ma anche le donne. Almeno per quanto attiene alla precedenza. In date
epoche le donne di rango e le matrone® hanno goduto del diritto di precedenza sugli
uomini; forse, magistrati compresi’. Di tutto questo nelle fonti restano solo deboli tracce

1 Citazione di M. Joussk, L anthropologie du geste, Paris, Gallimar, 1974 (trad. it. di E. DE Rosa,
L’antropologia del gesto, Roma, Edizioni Paoline, 1979).

2 Corps Romains, Textes réunis par PuiLipPE Moreau, Grenoble, Editions Jérome Millon, 2002.

3 Non il digitus salutaris (Suet. Aug. 8).

4 Pu. MOREAU, Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale a Rome, in Corps Romains, cit., pp. 179
SS.

5 Tu. MoMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, Graz, Akad. Druck-u. Verlagsanstalt, 19523 (rist. ed. Leipzig,

Hirzel, 1887), pp. 397 s. Parimenti scarsa ¢ ’attenzione dedicate ai saluti in W. KroLr, Die Kultur
der ciceronischen Zeit, 11, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1963 (rist. Leipzig,
Dieterich’sche Verlagsbuch, 1933).

6 Sulla difficolta di definire questo gruppo sociale, tra privilegi di ceto, matrimonio e maternita e segni
identitari, cft. infra.

7 Certamente, come vedremo, le matrone non avevano 1’obbligo di cedere il passo ai magistrati. A piu
forte ragione le vestali (TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 398 nt.1).

* Professore emerito Universita di Ferrara.

Fundamina 20 (2) 2014 ISSN: Print 1021-545X
© Unisa Press pp 586-596 U N ] SA

586



CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE 587

che giova comunque rimeditare, con I’apporto di due testi giuridici che non ci risulta
siano mai stati richiamati al riguardo.

2.  Gesti di ossequio per magistrati e matrone

Conviene partire da una testimonianza che, quantunque tarda, ¢ la sola a proporre una
classificazione apparentemente esaustiva di queste forme di ossequio, ¢ ad attribuirle
alla sfera delle onorificenze magistratuali®. Servio Onorato, lo scoliaste di Virgilio che
vive tra il IV e il V sec. d.C., con lo sguardo proteso su un passato chissa quanto da lui
distante, afferma che presso i Romani erano quattro i gesti pertinenti alla onorificenza
(ad honorificentiam): scendere da cavallo, scoprirsi il capo, cedere il passo (il passaggio),
alzarsi (equo desilere, caput aperire, via decedere, adsurgere). “Dicevano che fosse
anche questo cio che gli araldi conclamavano quando precedevano i magistrati (Hoc
etiam praecones praeeuntes magistratus clamare dicebantur)”. U'etiam avvalora la
presenza, nel testo, di due distinte informazioni, un elenco di gesti ad honorificentiam ¢
la loro corrispondenza a quelli che si dovevano ai magistrati.

Una conferma del numero e della tipologia serviana ci viene da Seneca'®. 1l filosofo,
in una suggestiva riflessione che muove dal dovere di onorare e venerare i grandi uomini,
precettori del genere umano, osserva: “Se avro visto un console o un pretore, io faro
tutto cio che si suole fare per rendere onore ad un magistrato: scendero da cavallo (equo
desiliam), mi scoprird il capo (caput adaperiam), cederd il cammino (semita cedam).
Potro mai ricevere nel mio animo senza grandissima dignita i Catoni, Lelio, Socrate,
Platone, Zenone e Cleante? lo li venero e dinanzi a cotanti nomi sempre mi alzo in piedi
(adsurgo)'”.

8 Su dignitates, honores, ornamenta, titolature ecc., una letteratura di massima non puo iniziare che
da TH. MOMMSEN, Réomisches Staatsrecht, 1, cit., pp. 372 ss.; St. BorszAk, sv. Ornamenta, in “RE”,
XVIII, 1, (1939), coll. 1110 ss.; R. RILINGER, Ordo und dignitas als soziale Kategorien der romischen
Republik, ora in Ordo und dignitas, Herausgegeben von T. Scumitt und A. WINTERKING, Stuttgart,
Franz Steiner Verlag, 2007, pp. 95 ss. F. KoL, Zur Statussymbolik im antike Rom, in “Chiron”, VII
(1977), pp. 239 ss.

9 Serv. Aen. 11,500 (Tuivo, 11, 1884): DESILUIT hoc ad Turni honorem refertur quattuor namque
erant apud Romanos quae ad honorificentiam pertinebant, equo desilire, caput aperire, via decedere,
adsurgere. hoc etiam praecones praeeuntes magistratus clamare dicebantur ... . 11 passo come riflesso
di una sistematica dei gesti di onorificenza gia compiutasi nella prima eta classica. “Un texte théorique

sur les formes de salutation constituant des marques de respect”, “une liste qu’il présente comme
exhaustive”: PH. MOREAU, Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale a Rome, cit., pp. 182 s.

10 Sen. epist. 64,10: Si consulem videro aut praetorem, omnia quibus honor haberi honori solet faciam
equo desiliam, caput adaperiam, semita cedam. Quid ergo? Marcum Catonem utrumque et Laelium
Sapientem et Socraten cum Platone et Zenonem Cleanthenque in animum meum sine dignatione
summa recipiam? Ego vero illos veneror et tantis nominibus semper assurgo.

11 I testi di Servio e di Seneca, di cui parleremo, “laissent supposer une source commune, remontant a
une sorte de ‘liste canonique’ des marques d’ honorificentia”, forse redatta nel milieu degli ausiliari
dei magistrati: PH. MOREAU, Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale a Rome, cit., p. 184. Ma
altri testi mettono in relazione talune di queste quattro condotte con i magistrati; ad esempio: Plin.
epist. 1,23,1; Suet. Tib. 31,5; Claud. 6,2; Plin. nat. 28,60; de vir. ill. 72.



588 ARRIGO D. MANFREDINI

Quattro gesti di onorificenza “dovuti” ai magistrati, ma non esclusivamente riservati
a loro. Come ci apprende Cicerone, cedere il passo o levarsi in piedi facevano parte di
un pitt ampio numero di segni di omaggio che appartenevano alla quotidianita della vita
di relazione: “Effettivamente, i seguenti atti, che sembrano di poco conto e comuni,
sono delle onorificenze (honorabilia): essere salutati, essere avvicinati, vedersi cedere il
passo, il fatto che qualcuno si alzi al nostro cospetto, ci faccia corteo, ci accompagni o ci
consulti. Comportamenti che si osservano da noi come in altre citta e con tanta maggiore
cura quanto piu sono citta civili”'?. Cicerone elenca sette comportamenti rispettosi, ma
certamente ce n’erano altri non ricordati’’. E la mancata menzione — in questa prospettiva
di gesti di ordinaria politesse — dello scendere da cavallo o del togliersi il copricapo, non
dipende che dal carattere esemplificativo del testo'®.

Orbene, cio che faceva la differenza tra i gesti onorifici per i magistrati e quelli
riservati agli altri comuni mortali, era I’elemento della cogenza. Per i primi, I’obbligo di
tali gesti era imposto da mores pubblici, sul cui rispetto vigilavano i littori'®. Viceversa,
nei confronti delle persone comuni, queste condotte obbedivano solo al galateo e
all’etichetta, e la loro mancata osservanza poteva generare conseguenze sul piano delle
relazioni personali, pit gravi quando si trattava di gerarchizzazioni familiari e potestative
(si pensi al rito complesso della salutatio matutina o, all’interno della famiglia, al
mancato rispetto della collocazione spaziale o posturale del pater o degli anziani'®).

Quanto all’obbligatorieta e alla cogenza per i magistrati, non ci sono dubbi. Basti
ricordare il celeberrimo episodio dell’incontro, nel 213 a.C., tra il console Q. Fabio
Massimo, e suo padre (proconsole o legato!”) che avanza a cavallo. Quest’ultimo non
scende a bella posta, per mettere alla prova la consapevolezza, nel figlio, della propria
autorita di console. I littori non osano ordinare al padre di scendere da cavallo ma ¢ lo
stesso console che fa loro segno di intervenire. Il padre obbedisce e si congratula con il
figlio'®. Dunque, sono i littori di scorta, o lo stesso magistrato!’, ad ordinare a gran voce

12 Cic. Cato, 63: Haec enim ipsa sunt honorabilia quae videntur levia atque communia, salutari, adpeti,
decedi, adsurgi, deduci, reduci, consuli; quae et apud nos et in aliis civitatibus, ut quaeque optime
morata est, ita diligentissime observantur.

13 W. KroL, Die Kultur der ciceronischen Zeit, 11, cit., p. 185, segnala anche il latus tegere, il lasciare il
lato destro quando si cammina affiancati.

14 Significativo ¢ ’anedotto di Silla dittatore che si scopre il capo, si alza di sella e scende da cavallo per
gratitudine nei confronti di Pompeo, ancora cittadino quasi comune (Val. Max. 5,2,9). Secondo Plut.
Crass. 6, Silla, avvicinandosi a Pompeo, si alzava, si scopriva il capo e lo salutava come imperator;
in Pomp. 8, quando Pompeo si avvicinava, Silla era solito alzarsi e toglier il lembo della toga dal
capo. E Silla ¢ dittatore quando manifesta queste gentilezze a Pompeo (cosi TH. MOMMSEN, Romisches
Staatsrecht, 1, cit., p. 398 nt. 1, che valorizza Sall. Aist. 5,20.

15 Ed il senso dell’obbligatorieta aveva profonde e lontane radice nei mores. A tacer d’altro, il solet di
Sen. epist. 64,10.

16 W. KrotLL, Die Kultur der ciceronischen Zeit, 11, cit., pp. 190 ss.

17 Non proconsole come, secondo Gellio 2,2,13, si leggeva in Claudio Quadrigario (Hist. Roman. Rel.
57 PetER). Per tutti T.R.S. BRouGHTON, The Magistrates of the Roman Republic, vol. 1, Cleveland, The
Press of Case Western Reserve University, 1951 (rist. 1968), p. 265.

18 Gell. 2,2,13, che cita, come detto, Claud. Quadrigario; Liv. 24,44,10; con leggere varianti e
semplificazioni, Val. Max. 2,2.4; Plut. Fab. 24; apophth. Fab. 7.

19 De vir. ill. 72.



CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE 589

il rispetto dei gesti di onorificenza®. A cui, palesemente, sono tenuti anche i magistrati di
rango inferiore?!. A proposito di rango, forse sono fatte salve alcune situazioni particolari,
come quella degli edili, che, seppure sprovvisti (sembra) di littori, possono pretendere
dai censori che si alzino?® o analogo potere dei tribuni®, per tacere dei senatori che,
all’opposto, hanno il diritto di stare seduti al cospetto dei magistrati**. E forse lo stesso
diritto avevano le donne®.

3.  L’epopea delle matrone

Lasciando in disparte il profilo cultuale e religioso dell’ordo matronarum?®, dal quale
probabilmente ¢ derivata la configurazione delle antiche matrone quale gruppo sociale
di rilevanza politica non trascurabile, osserviamo piuttosto alcuni remoti eventi pubblici
di cui esse sarebbero state protagoniste ¢ per i quali avrebbero meritato importanti
riconoscimenti”’. “Honneurs rituels et priviléges publics”, qualcuno 1i ha chiamati®.
Giova osservare che, insieme, vengono a formare una specie di “statuto delle matrone”,
di “carta dei diritti” delle signore, dall’insolita forza espressiva se situato in epoca tanto
risalente.

20 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 377.

21 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 398. Se hanno 1’obbligo dei gesti di onorificenza verso
1 magistrati maggiori, al tempo stesso, seppure magistrati minori hanno il diritto alle onorificenze (TH.
MoMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 31 nt. 4).

22 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 386 nt. 4, sulla base di Suet. Ner: 4.

23 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 398 nt. 2.

24 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., pp. 396 s.

25 Cfr. infra.

26 Per tutti, J. GAGE, Matronalia. Essai sur les dévotions et les organisations cultuelles des femmes dans

I’ancienne Rome, Bruxelles, Latomus, 1963. L’esatta identificazione delle matronae dell’epoca piu
antica si perde tra le sterili etimologie classiche [(matrona da matrimonium, da mater (ma di un solo
figlio), matrona in contrapposizione a virgo ecc. ), per cui v. Gell. 18,6,4-8; Serv. Aen. 9,215; 11,476)]
e segni identitari (vesti, acconciature, gioielli). Qualche osservazione sulla etimologia in R. Fiori,
“Materfamilias”, in “BIDR” 96-97 (1993-1994), p. 455. In generale, sul concetto di ordo si veda B.
CoHEN, La notion d’ ordo dans la Rome antique, in “Bulletin de I’association de G. Bud¢”, IV (1975),
pp. 259 ss.; e sui simboli di stato, F. KoL, Zur Statussymbolik im antike Rom, cit., pp. 239 ss. Quale
gruppo sociale politicamente influente, in sintesi estrema, P. BonranTE, Corso di diritto romano, 1,
Diritto di famiglia, Milano, Giuffre, 19632, pp. 54 s. Spunti in N. Boéls-Janssen, Le statut matronal,
enjeu du conflit entre la plébe et le patriciat?, in “REL”, LXXXVIII (2010), pp. 106 ss.

27 Qualche informazione su alcune risalenti azioni movimentistiche femminili in L. PeppE, Posizione
giuridica e ruolo sociale della donna romana in eta repubblicana, Milano, Giuffre, 1984, pp. 80 s.;
F. Goria, 1 dibattito sull’abrogazione della lex Oppia e la condizione giuridica della donna romana,
in Atti del convegno nazionale di studi su La donna nel mondo antico, a cura di R. UGLIONE, Torino,
Regione Piemonte, 1987, p. 266 nt. 7. Ampiamente sull’ambasciata a Coriolano e la struttura delle
primitive manifestazioni matronali, J. GAGE, Matronalia, cit., pp. 111 ss. Ibidem, pp. 180 ss, sulla
mobilitazione per I’oro gallico.

28 J. GaGE, Matronalia, cit., pp. 154 ss.



590 ARRIGO D. MANFREDINI

Cominciamo dall’evento piu antico. Siamo nel pieno della guerra “tra i Romulidi, il
vecchio Tazio e i severi abitanti di Curi” come dice Virgilio®. Le mulieres Sabinae®, che,
come ¢ stato detto, rappresentano 1’archetipo delle matronae romane’!, intervengono
oratrices pactis et foederibus® per dissuadere — i padri e i fratelli da una parte e i mariti
dall’altra — dal continuare il lacerante conflitto. Il loro spettacolare intervento porta
la pace. Tralasciando gli accordi propriamente costituzionali tra Romani e Sabini®,
apprendiamo da Plutarco di un accordo tra i capi dei due popoli che esenta le donne
dal lavoro e dai servizi, tranne la filatura della lana*. Su questa testimonianza — che
costruisce come un privilegio la tradizionale esclusione dal lavoro delle romane di rango
— sono sorprendentemente scarse le riflessioni degli studiosi. Plutarco®® aggiunge che
altri segni di onore furono concessi alle donne, tra cui la proibizione per gli uomini di
usare al loro cospetto un linguaggio scurrile, di esibire la nudita del corpo, e, tra I’altro,
é€iotacbor pev 0dov Padilovoalg, “cedere la via alle donne che passano”. Sanzione
comune per queste infrazioni, la possibilita di agire davanti ai giudici dell’omicidio®.
Tra un momento ritorneremo sul punto.

Un accenno ai carpenti e ai pilenti e all’alterno privilegio attribuito alle matrone di
andare in carrozza, tra doveri cultuali e liberta di movimento. Secondo Ovidio, prima
abbiamo le ausoniae matres che potevano scorazzare sui carpenti. Poi questo honor ¢
tolto e le matrone, d’accordo, decidono di non dare pit discendenti ai loro ingrati mariti e
coerentemente ricorrono a crudeli forme abortive. Plutarco accredita piuttosto una specie
di sciopero dell’amore sul modello della Lisistrata di Aristofane®’. Comunque si dice che
i senatori, dopo aver redarguito le donne sposate, abbiano restituito lo ius exemptum.
Questo racconto ovidiano ¢ apparso per molti versi sospetto®, a vantaggio di quanto
affermano Livio e Festo che assegnano alle matrone il privilegio delle carrozze per avere
donato il loro oro al fine di compier il voto fatto da Camillo ad Apollo Pizio a proposito
della presa di Veio. Racconta lo storico che fu conseguito dalle matrone 1’ ionor “di

29 Verg. Aen. 8,639, trad. di L. CANALL
30 Liv. 1,13,1.

31 J. GAGE, Matronalia, cit., p. 155. Cic. rep. 2,13: matronis ipsis quae raptae erant orantibus.

32 Cic. rep. 2,14.

33 Tra cui le trenta curie chiamate con i nomi delle coraggiose donne come afferma Liv. 1,13 e Plut. Rom.
20,2.

34 Plut. Rom. 19,7, gia in 15,4.

35 Plut. Rom. 20,3.

36 Plut. Rom. 20,3: §j diknv @edyew mopd To1g £nt TdV eovik®dv kabeot®dot. Non ¢’¢ ragione di limitare
la sanzione al solo caso di esibizionismo.

37 Plut. Quaest. Rom. 278 B. Cfr. il commento di J. BouLoGNE, ed. Les Belles Lettres, p. 359.

38 Ow. fast. 1,619-626: nam prius Ausonias matres carpenta vehebant/ (haec quoque ab Euandri dicta
parente reor);/ mox honor eripitur, matronaque destinat omnis/ ingratos nulla prole novare viros,/
neve daret partus, ictu temeraria caeco/ visceribus crescens excutiebat onus./ corripuisse patres ausas
immitia nuptas,/ ius tamen exemptum restituisse ferunt.

39 Secondo J. GaGE, Matronalia, cit., pp. 157 s. non sarebbe altro che aitiov della seconda festa dei
Carmentalia. O del santuario di Carmenta (Plut. Quaest. Rom. 278 B).



CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE 591

servirsi del pilento per i sacra e i giochi, e del carpento per tutti i giorni fasti 0 no™. In
ogni caso, nelle fonti antiche piu tarde, non ¢ compatta 1’idea che il pilentum servisse per
le funzioni sacre*!. L’ immagine virgiliana dei “molli” pilenti usati dalle matres ci sembra
poco consona a vetture rituali®?, invece pumpaticum € piuttosto definito il carpento®.
Comunque sia, I’onore della carrozza (non quella “cultuale”) sarebbe stato soppresso
dalla legge Oppia perché “lussuoso™* e poi restituito®. Tralasciamo le successive
vicende del diritto alla carrozza* che forse nasconde sul piano simbolico un aspetto non
irrilevante della questione femminile romana, non sufficientemente considerato dal vasto
e devoto stuolo degli studiosi di questo tema. La carrozza come “luogo franco” per la
donna, che la esime dall’obbligo di adsurgere al cospetto di un magistrato, e la franchigia
che si estende anche al coniuge che I’accompagna. Ce ne parla un testo di Festo, corrotto
ma agevolmente integrabile con I’epitome di Paolo Diacono: “le matrone non possono
essere spostate dai magistrati perché non sembrino colpite, toccate, né, se gravide, scosse.
Per questo motivo, dice Verrio, neppure i loro mariti che siedono con le mogli sono
costretti a scendere dal carro quando trasportati da un comune veicolo”™. Va segnalata
la lettura estensiva che Mommsen da del passo, nel senso che le matrone sarebbero state
esentate dal compiere ogni gesto di onorificenza al cospetto dei magistrati®. Forse in
quanto “intoccabili” da mano estranea, e quindi tutelate da ogni azione coercitiva su di
loro®. Niente “cariche” littorie contro di loro, quindi. Se mai, erano loro ad avere i littori,

40 Liv. 5,25,9: Pecunia ex aerario prompta, et tribunis militum consularibus ut aurum ex ea coemerent
negotium datum. Cuius cum copia non esset, matronae coetibus ad eam rem consultandam habitis
communi decreto pollicitae tribunis militum aurum et omnia ornamenta sua, in aerarium detulerunt.
Grata ea res ut quae maxime senatui unquam fuit; honoremque ob eam munificentiam ferunt matronis
habitum ut pilento ad sacra ludosque, carpentis festo profestoque uterentur. La tradizione liviana
trova conferma in Fest. sv. Pilentis (282 L.): Pilentis et carpentis per urbem vehi matronis concessum
est, quod, cum aurum non reperiretur, ex voto quod Camillus voverat Apollini Delphico, contulerunt.
V. anche Paul.-Fest. sv. Matroni<s> aurum redditum (138 L.).

41 Questo sembra ricavarsi da Macr. sat. 1,6,15. Solo la castae matronae lo potevano usare ed aveva
colori distintivi: Isid. orig. 20,12,4.5.

42 Verg. Aen. 8,666. V. Serv. Aen. 8,666 ¢ Georg. 2,349.

43 Isid. orig. 20,12,3.

44 Liv. 5,25,9; 34,1,4.

45 Liv. 34,1-8.

46 Forse 1'ultimo atto va cercato nei “ridicoli senatoconsulti” sulle matrone, emanati per influenza della
madre di Eliogabalo, su cui Lamp. Heliog. 4,4.

47 Fest. Matronae (142 L.): Matronae a magistratibus non summovebantur, ne pulsari contractarivi
videntur, neve gravidae concuterentur. Ob quam etiam causam ait Verrius neque earum viros sedentes
cum uxoribus de essedo escendere coactos a magistratibus, quod communi vehiculo vehitur vir et
uxor.

48 TH. MOMMSEN, Rémisches Staatsrecht, 1, cit., p. 397 nt. 1. Depone per questa lettura il posizionamento
della nota (ove il grande studioso afferma che “Frauen sind auch hier ausgenommen”), sul tema dei
gesti onorifici per i magistrati.

49 Val. Max. 2,1,5: Sed quo matronale decus uerecundiae munimento tutius esset, in ius uocanti matronam
corpus eius adtingere non permiserunt, ut inuiolata manus alienae tactu stola relinqueretur. Cfr. C.

CASCIONE, Matrone ** vocatae in ius’ tra antico e tardo antico”, in Donne famiglia e potere in Grecia
e a Roma. Studi per E. Cantarella, in “Index”, XL (2012), pp. 238 ss.



592 ARRIGO D. MANFREDINI

come senz’altro li hanno avuti fin dalle origini*® le vestali e in eta del principato, talune
signore della domus imperiale.

4. Ut matronis semita viri cederent

E veniamo alla mobilitazione per la vicenda di Coriolano. Come premio per averlo
convinto a togliere 1’assedio a Roma e per avere dimostrato quanto la stola potesse piu
della spada, le matrone ottengono per senatoconsulto importanti onori. Valerio Massimo
ricorda la nuova insegna delle vitfae che si aggiunge ai vecchi orecchini, menziona la
stola (forse lo ius stolae della tradizione successiva®??), le vesti purpuree e gioielli d’oro;
e, ¢io che per noi piu conta, il senato sanxit namque ut feminis semita uiri cederent>.
Prima Plutarco (con riferimento alle donne sabine, romanizzate con una vis a
quanto pare grata) ¢ ora Valerio Massino (con riguardo alle matrone scese in campo per
Coriolano), ci propongono con espressioni sinonime é&iotacBot pev 630 Badilovoaig™
e feminis semita cederent™) una antica tradizione che rinvia all’obbligo per gli uomini di
cedere il passo alle matrone. “Cedere (cedere, piu usato decedere) il marciapiede (semita)
o la via (via)” significa “cedere il passo”, nel senso spaziale di “cedere il passaggio™®.
Quella di Valerio Massimo ¢ la sola testimonianza, nella lingua di Roma, riferita alle
matrone, ma non mancano altri documenti dell’espressione (de)cedere via, (de)cedere
semita, riferita a svariati contesti, soprattutto per indicare il gesto d’onore ai magistrati®’.
I1 suo significato di “cedere il passo” ad una matrona, nel senso traslato di “lasciarla
andare davanti”, “starle dietro” rispetto alla sua posizione in uno spazio pubblico, ci pare
una opportuna precisazione. Quanto al “significato onorifico” di questo gesto, non resta

50 Plut. Num. 10,3.

51 TH. MOMMSEN, Romisches Staatsrecht, 1, cit., p. 391 con note.
52 Paul.-Fest. sv. Matronas (112 L.).
53 Val. Max. 5,2,1 (secondo I’ed. di C. Kempr, Btl): in quarum honorem senatus matronarum ordinem

benignissimis decretis adornauit sanxit namque ut feminis semita uiri cederent, confessus plus salutis
rei publicae in stola quam in armis fuisse, uetustisque aurium insignibus nouum uittae discrimen
adiecit. permisit quoque his purpurea ueste et aureis uti segmentis.

54 A Greek-English Lexicon compiled by H.G. LippeLL and R. Scorr (...), Oxford, At the Clarendon
Press, rist. 19837, sv. é&lotnut, B,1. “make way for”.

55 Th. L1 sv. cedo, 11 A “locum dare”, 1, col. 721 lin. 40.

56 Cfr. A. ErNour, Plaute, Trinummus, Les Belles Lettres, Paris 19612, tom VII, vv. 480-482. Su questa
distinzione I’a. con espressioni sinonime £&iotacot pev 0800 Padilovcos, e feminis semita cederent)
richiama (p. 44 nt. 1) anche Plaut. Curc. 284 s.

57 Plaut. Trinum. 480 s.: decedam ego illi de via, de semita,/ de honore populi ...; Plaut. Anph. 984 s.:
Concedite atque abscedite omnes, de via decedite,/ nec quisquam tam audax fuat homo, qui obviam
obsistat mihi.; 990: quam ob rem mihi magis par est via decedere et concedere; Liv. 40,58,1: ne
decederent viam; Cic. rep. 1,67: de via decedendum sit; Sen. Rhet. 1,2,3 recta via decedere, Sen. epist.
64,10: semita cedam con riferimento al magistrato; Quint. inst. or. 4,5,5: via dicendi non decedere;
Suet. 7ib. 31,2: assurgere et decedere via; Suet. Nero, 4,1: immitis censorem M. Plancum via sibi
decedere aedilis coegit; Serv. Aen. 11,500: equo desilire caput aperire, via decedere, adsurgere.



CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE 593

che rinviare alla riflessione condotta in letteratura sull’analogo atteggiamento riservato
ai magistrati®®,

5.  Quel poco che resta, in eta avanzata, dell’antico “posiziona-
mento” matronale. Maior dignitas est in sexu virili

Nel commento ulpianeo all’ Editto, tra i vari casi in cui il pretore concede I’a. iniuriarum
¢ segnalato quello di chi allontana il comes di una matronali habitu femina®. Ulpiano,
richiamando Labeone, spiega chi ¢ un comes:

Comitem accipere debemus eum, qui comitetur et sequatur et (ut ait Labeo) sive liberum
sive servum sive masculum sive feminam: et ita comitem Labeo definit “qui frequentandi
cuiusque causa ut sequerctur destinatus in publico privatove abductus fuerit”. Inter
comites utique et paecdagogi erunt®.

Gli accompagnatori della donna — che possono essere persone di qualsiasi stato e genere,
liberi, schiavi, uomini ¢ donne — non le stanno di fianco o davanti, ma la seguono.
L’allontanamento forzato o capzioso di uno del seguito costituisce oltraggio alla donna
soprattutto se in abito matronale®’. E’ di tutta evidenza che a noi interessa mettere in
relazione il “seguito”, o il “codazzo” della donna che va in giro all’epoca di Labeone ed
Ulpiano, con I’antico diritto a vedersi cedere semita, a “stare davanti”. In questo contesto
si colloca anche la figura dell’adsectator, I’adescatore che agisce alle spalle (sector ¢ un
rafforzativo di sequor)®.

58 Si legga quanto scrive in proposito PH. MoreAu, Positions du corps, gestes et hiérarchie sociale a
Rome, in Corps Romains, cit., p. 197: “... via decedere, comme dit Servius, ou loco cedere, come
disent d’autres auteurs, ne met en jeu que la position relative des corps dans I’espace, dans un plan
horizontal. La conduite est difficile a analyser, mais il me semble que deux prépositions-préverbes,
ob et praeter, permettent de la saisir: la conduite respectueuse consiste a ne se trouver jamais ob,
sur le passage du magistrat (on sait que ob a une valeur spatiale, mais aussi une valeur latente
d’empechement), et a lui permettre de praeterire (1a aussi, praeter a une signification spatiale, mais
marque également 1’absence de prise en considération)”.

59 Una citazione dell’editto del pretore sull’appellatio e la comitis abductio si vuole contenuta in
D. 47,10,15,15 (Ulpianus [77] <57> ad ed.): Si quis virgines appellasset, si tamen ancillari veste
vestitas, minus peccare videtur multo minus, si meretricia veste feminae, non matrum familiarum
vestitae fuissent. si igitur [non] matronali habitu femina fuerit et quis eam appellavit vel ei comitem
abduxit, iniuriarum tenetur. Si aggiunga che Ulpiano in precedenza aveva indicato, come esempio
di un’iniuria fatta alla dignita, cum comes matronae abducitur (D. 47,10,1,2 Ulpianus 56 ad ed.).
Su questo testo assai disputato ci limitiamo alla doverosa citazione di A. GUARINO, Le matrone e i
pappagalli, da Inezie di giureconsulti, Napoli, Jovene, 1978, pp. 165 ss.

60 D. 47.10.15.16 (Ulpianus [77] <57> ad ed.). 1l passo commenta la clausola edittale riferita nel
paragrafo precedente.

61 Iniuria ad dignitatem (D. 47,10,1,2 Ulpianus 56 ad ed.).
62 FoRrCELLINI, Lexicon, 1, p. 349.



594 ARRIGO D. MANFREDINI

Per concludere, vediamo ancora un passo di Ulpiano che introduce D. 9,1 de
senatoribus. Un titolo abbastanza disorganico sull’ ordo senatorius, sulle differenti
dignitates e le loro estensioni a figli e mogli®.

Questo leggiamo nel principio del frammento: “nessuno dubita che un uomo di rango
consolare debba essere anteposto ad una donna di rango consolare. Ma si puo discutere
se un uomo prefettorio sia anteposto a una donna consolare. Ritengo che lo sia perché
nel sesso maschile vi ¢ maggiore dignita” (consulari feminae utique consularem virum
praeferendum nemo ambigit. sed vir praefectorius an consulari feminae praeferatur,
videndum. putem praeferri, quia maior dignitas est in sexu virili)®.

Del passo ¢ celeberrima ’estrapolazione della massima maior dignitas est in sexu
virili, portatrice nei secoli del vincente messaggio maschilista circa la “superiorita” del
sesso maschile® ma che in origine questo non significa’. Un altro elemento di curiosita
¢ nel paragrafo 1, 1a dove si afferma che si intende per donne consolari le mogli dei
consolari. Saturnino aggiunge anche le madri dei consolari, ma, secondo Ulpiano, ¢
un’idea tutta e solo sua, fuori dallo spazio e dal tempo (Consulares autem feminas dicimus
consularium uxores: adicit Saturninus etiam matres, quod nec usquam relatum est nec

63 Letteratura al minimo: H.-G. PrLAuMm, Titulature et rang social sous le Haut-Empire, in Recherches sur
les structures sociales dans I’ Antiquité classique, Caen 25-26 aprile 1969, Paris, Centre National de la
recherche scientifique, 1970, pp. 159 ss.; G. ALFOLDI, Romische Sozialgeschiche, Wiesbaden, Steiner,
19843; H. LOoHKEN, Ordines Dignitatum. Untersuchungen zur formalen Konstituierung der spdtantiken
Fiihrungsschicht, Koln, Wien, Bohlau Verlag, 1982; nello specifico dello statuto dei senatori e delle
loro famiglie, A. CHASTAGNOL, Le senat romain a l’époque imperiale, Paris, Les Belles Lettres, 1992,
pp- 169 ss. Dello stesso a., Les femmes dans I’ordre sénatorial. Titulature et rang social, in “RH”, CIII
nt. 262 (1979), pp. 3 ss.; M. TH. RAEPSAET-CHARLIER, Clarissima femina, in “RIDA”, XXVIII (1981),
pp. 189 ss.

64 D. 1,9,1 pr. Ulpianus 62 ad ed. Sul passo si soffermano appena, in questa prospettiva di “precedenze
dignitarie”, M. TH. RAEPSAET-CHARLIER, Clarissima femina, cit., p. 197 nt. 46; A. CHASTAGNOL, Le
senat romain a l’époque imperiale, cit., p. 184; P. GlunTi, 11 ruolo sociale della donna romana in eta
imperiale, tra discriminazione e riconoscimento, in Donne famiglia e potere in Grecia e a Roma.
Studi per E. Cantarella, cit., p. 141. Per la piu acuta, ma ormai negletta, lettura del testo si veda MaARu
SALOMONII ALBERTISCHI I[URECONSULTI (....) in librum Pandectarum lur. Ci. commentariolii (...), Basilea,
Andreas Catander, MDXXX (dalla pref.), 44. Questo a. dimostra anzitutto infondata la tesi di Bartolo
secondo cui la guaestio ulpianea sarebbe tra marito di rango prefettorio e moglie di rango consolare:
la moglie acquista sempre la dignita del marito, anche se meno elevata di quella della sua di origine.
Inoltre, secondo Ulpiano, nel rapporto tra gradi onorifici maschili e femminili prevarrebbe sempre
quello maschile anche se inferiore a quello femminile. La celebre frase “quia maior est in sexu virili
dignitas” (scilicet praefectoria) questo significherebbe, limitando il privilegium sexus alle sole dignita

istituzionali.

65 E. KocH, Maior dignitas est in sexu virili. Das weibliche Geschlecht im Normensystem des 16.
Jahrhunderts, Frankfurt am Main, V. Klostermann, 1991.

66 Cosi MARII SALOMONII ALBERTISCHI [URECONSULTI (...) in librum Pandectarum Iur. Ci. commentariolii

(...), cit., 44: “Ulpianus ait: Et puto praeferri, quia maior dignitas est in sexu virili (...). Et propterea
accipienda haec verba arbitror, quia maior est in sexu virili dignitas scilicet praefectoria quam in
mulieri consularis. & hic sine lite sensus est”.



CEDERE IL PASSO ALLE SIGNORE 595

umquam receptum®’). Tant’¢ vero che, nella tradizione successiva, si ¢ formato 1’uso di
dire excepto Saturnino per sottolineare che un’opinione € universalmente condivisa®®.

Ma veniamo al punto che ci interessa. Praeferre, nel contesto del titolo giustinianeo,
pertinet ad locum, non ad aestimationem, come scandisce il thesaurus l.I. Praeferre vale
“anteporre” sul piano della scacchiera delle dignitates®. E se cosi ¢, dobbiamo prendere
atto che, dopo tanti secoli, le donne di rango’ non stanno pit davanti a tutti gli uomini
(forse anche ai magistrati), come in quella lontana “eta matronale degli onori”, di cui
si ¢ detto, bensi dietro agli uomini. Anche se si tratta di donne con dignita consolare
esse vengo posposte non solo ai consolari ma anche ai prefettorii. Per esempio a teatro,
dove conduce il testo nella versione dei Basilici: “Non solo un consolare ma anche un
prefetto ¢ anteposto (mpotipdzor), nei posti di prima fila (év taig mpoedpiong) ad una
donna consolare: maggiore ¢ infatti la dignitas nel sesso maschile””.

Precedenza o prelazione? Una diversa lettura del passo vuole che Ulpiano non si
stia occupando di dignita nel senso di gradi onorifici bensi di chi debba essere preferito
— tra un consularis, un praefectorius e una uxor consularis — nel procedimento di
aggiudicazione dei beni di un debitore. Questa opinione ¢ gia presente nella Glossa
Ordinaria”, ¢ rilanciata come nuova da Lenel”, e ripresa da qualche studioso moderno™.
Effettivamente, nel libro 62 ad edictum, da cui proviene il brano, il giurista si ¢ occupato
anche (non solo) della bonorum venditio™. Ma, in ogni caso, almeno nella declinazione
giustinianea del passo, si tratta di precedenza e non di prelazione’.

Non abbiamo trovato altro sulla sopravvivenza dell’antico obbligo maschile di
“cedere il passo” alle donne. Forse per educazione si continuava a farlo come (talvolta)
lo si fa oggi. Ma ormai la concezione imperante era appunto che maior dignitas est in
sexu virili. Donne, dietrofront.

67 D. 1,9,1,1.

68 BaLDI UBALDI PERUSINI (...) Primum, Secundum, Tertium Cod. Lib. Commentaria (...), Venetiis, L.A.,
MDLXXVIL, fl. 12, par. 13. Ma si legga quanto Cuiacio scrive a difesa di questa affermazione di
Saturnino in /n Tit. XIV De lure Fisci Lib. XLIX Digest., ad. L. XVIII, in Opera, V1, Prati 1838, col.
1508; ed anche A. CHASTAGNOL, Le senat romain a l’époque imperiale, cit., p. 184.

69 Utile ¢ il raffronto con C. 12,8 Ut dignitatum ordo servetur, ed in particolare con C. 12,8,2,2 ed
espressioni come primo loco haberi, non quaestorius praefectorio praeponatur e simili.

70 A dispetto del fatto che i consolari precedono i prefettorii (C. 12,3; C. 12,4) quia nihil est altius
dignitate (C. 12,3,1,2).

71 B.6,1,1=D. 1,9,1.

72 A margine di D. 1,9,1, Viviano, nella Gloss. Consulari, ricorda che in D. 22.4.6 I’'uomo ¢ preferito alla
donna de tabulis testamenti deponendis; Accursio figlio, nella Gloss. Praeferendum, menziona Gaio
D. 42,5,16 e le preferenze per I’aggiudicazione dei beni del debitore.

73 Tit. XXXIX. § 217 (O. LENEL, EP?, p. 426).

74 Per tutti, P. Orso, Sul problema di un residuo attivo nella bonorum venditio, in “SDHI” 60 (1994), p.
265.

75 O. LENEL, Palingenesia iuris civilis, Volumen alterum, Leipzig 1889, coll. 789 ss. Che Ulpiano in
altri luoghi della sua opera abbia prestato attenzione all’ordo senatorius ed in particolare alle feminae
clarissimae e relativa dignitas, si vede da uno sguardo complessivo a D. 1,9 in particolare a D. 1,9,8
(Ulpianus /ibro sexto fideicommissorum).

76 Cosi anche, quelche secolo prima di noi, MaRI SALOMONIT ALBERTISCHI [URECONSULTI (...) in librum
Pandectarum Iur. Ci. commentariolii (...), cit., 44.



596 ARRIGO D. MANFREDINI

Abstract

Recent investigations dwelled on gestures of deference owed to magistrates (such as
giving way, dismounting from a horse, removing one’s hat, standing up; principal sources:
Serv. den. 11, 500; Sen. epist. 64, 10) or other citizens (such as salutatio matutina, table
seats etc.), with the difference that the former are juridically obligatory, the latter are only
so socially. On the other hand, very little attention has been granted to an old article giving
way to matronae over men, on which Plut. Rom. 20,3 ¢ Val. Max. 5,2,1 (feminis semita
viri cederent). At a later age, a few references to the ancient “positioning” of matronae
are found in the Digest, particularly in an excerpt by Ulpian, in D. 1,9,1, best known
for the famous sentence maior dignitas est in sexu virili. According to the illuminating
interpretation of Mario Salomonio degli Alberteschi, Ulpian’s quaestio should be read
in terms of institutional dignities, instead of pre-emption rights in trials of adjudication.
According to the scholar, men would “stay ahead” of women (virum praeferendum) even
if they were inferior to them. Stressing the spatial meaning of the verb praeferre over
that of “to prefer”, we suggest that already in Ulpian’s age, high-ranking women had
lost their place ahead of men (perhaps even ahead of magistrates), which they had in the
“matronal age of honor”. Even in the case of women with consular dignity, they would
be preceded not only by consulares but also by praefectorii. For instance, this happened
in theatre, as it appears in the Ulpianean text’s version of B. 6,1,1.



