LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO

Francesco Lucrezi* **

1. Diritto ebraico

La questione di un limite posto alla legge in diritto ebraico impone, preliminarmente, di
considerare cosa si voglia intendere con I’espressione “diritto ebraico” e, specificamente,
con la parola “legge”.

Alla prima domanda si puo facilmente rispondere che la locuzione menzionata fa
riferimento al complesso della cultura giuridica elaborata dal popolo ebraico nel corso
della sua millenaria esperienza storica, fin dalle remote epoche del nomadismo e semi-
nomadismo, passando poi per le varie fasi dell’insediamento stanziale in Erez Israel,
del Primo e del Secondo Tempio, e poi per le lunghe e accidentate peregrinazioni della
diaspora, fino, dopo la tragedia della Shoah, alla riconquista di una moderna sovranita
nazionale nella famiglia delle nazioni'.

Un percorso storico di tale ampiezza — che copre quattro millenni e i cinque
continenti —, evidentemente, potrebbe apparire difficilmente sintetizzabile attraverso
categorie unitarie. Eppure, ¢ indubbia ’esistenza di una linea di continuita, formale e
sostanziale, che permette di parlare di un “diritto ebraico” come di un fenomeno storico
esattamente identificabile nella sua intrinseca identita: una continuita che, evidentemente,
¢ strettamente intrecciata a quella della religione mosaica, di cui il diritto rappresenta,
geneticamente e funzionalmente, un aspetto.

Va tenuto presente che, diversamente da quanto avvenuto in altre tradizioni giuridiche
— soprattutto quella romana —, quella ebraica non ha conosciuto — per lo meno, fino al XIX
secolo, con la cd. haskalah, I’emancipazione di parte degli ebrei d’Europa e d’ America?
— la separazione tra precetto religioso e precetto civile, tanto che ’espressione mishpat

1 Cfr. F. Lucrezi, Ebraismo e Novecento. Diritti, cittadinanza, identita, Livorno 2009, passim.
2 Cftr. Lucrezi, Ebrei a Napoli, in Ebraismo e Novecento cit., 21ss. e passim.
* Professore ordinario di Storia del diritto romano, Diritti dell’antico Oriente mediterraneo e Storia
dell’Oriente mediterraneo presso 1’Universita di Salerno.
K Saggio elaborato nell’ambito di una ricerca interdisciplinare condotta presso il Centro Studi sui

Fondamenti del diritto antico dell’Universita “Suor Orsola Benincasa” di Napoli, destinato a confluire,
con modifiche, in un volume collectaneo su “Legge e limite nei diritti antichi”, a cura del medesimo
Centro Studi. Dedicato al Professor Laurens Winkel con grande stima.

Fundamina 20 (2) 2014 ISSN: Print 1021-545X =
© Unisa Press pp 554-570 U N ] SA

554



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 555

ivri — traduzione, alla lettera, di “diritto ebraico” — rappresenta una locuzione moderna,
essendo difficilmente riscontrabile, nell’ebraico antico, un concetto analogo a quello
della consueta accezione, moderna e occidentale, di diritto, proprio perché non sussiste
una differenza qualitativa tra norme quali, per esempio, 1’obbligo del risarcimento, o la
sanzione dell’omicidio, e precetti relativi invece al culto, I’abbigliamento, I’alimentazione
ecc’.

2.  Legge

La Legge, nell’ebraismo, ¢ solo quella divina, e Dio ha parlato solo nella Torah. Non
c’¢ Legge, pertanto, all’infuori delle mitzvot (precetti): non puo esistere, nella storia
d’Israele, un sovrano legislatore.

E’ importante sottolineare il carattere religioso di tale filo di continuita, ossia il fatto
che il diritto ebraico non ¢ scindibile dall’osservanza religiosa. Se si intendesse, infatti,
con tale espressione qualsiasi elaborazione giuridica fatta dal popolo ebraico — o da parte
di esso —, anche fuori o contro 1’osservanza della Torah (e quindi, per esempio, anche
il moderno diritto israeliano), cio porterebbe a dilatare eccessivamente la nozione in
esame, facendone in definitiva perdere i contorni distintivi.

Si puo pertanto definire come diritto ebraico ’aspetto precettivo della religione
ebraica, identificabile essenzialmente nella cd. halachah (via, strada), ossia quella parte
della Torah (= insegnamento: termine ebraico, com’¢ noto, con cui si indicano quelli
che, nella tradizione greca e cristiana, sarebbero poi diventati i primi cinque libri della
Bibbia, il cd. Pentateuco) in cui Dio esprime, in modo imperativo, una coattiva regola
comportamentale, ¢ che si contrappone cosi alla cd. haggadah (= racconto), ossia quella
parte, quantitativamente maggioritaria, di Scritture (anche esterne alla Torah) in cui il
testo risponde a varie esigenze narrative (storiche, omiletiche, simboliche, poetiche,
sapienziali ecc.), ma non a propositivi normativi.

I1 diritto ebraico ¢ quindi quello scaturente dalla halachah, ossia dall’insieme di
norme (mitzvot = precetti) formulate nei cinque libri della Torah. Esse possono essere
studiate essenzialmente da tre distinti punti di vista:

(a) Antropologico: riguardo alla genesi, in un determinato contesto storico, di un dato
divieto (p. es., I’obbligo della circoncisione, il tabu del sangue ecc.). Si tratta di un
tipo di analisi, evidentemente, che non riguarda il ragionamento giuridico;

(b) attuativo: riguardo alla interpretazione e applicazione del precetto al giorno d’oggi.
E un’analisi connessa all’attuazione concreta della norma, per la quale il diritto ¢
studiato come attualmente vigente, ai fini della sua concreta e possibile attuazione;

(c) giuridico: riguardo all’inserimento della norma nel suo contesto storico. Un’analisi
collegata alla precedente, ma da essa distinta, in quanto scevra di funzioni pratiche.

3 Cfr. AM. Rabello, Introduzione al diritto ebraico. Fonti, matrimonio e divorzio, bioetica, Torino
2002, 3ss.; 1d, Diritto ebraico, ora in 1d., Ebraismo e diritto. Studi sul diritto ebraico e gli ebrei

nell impero romano scelti e raccolti da Francesco Lucrezi, Un. Di Salerno, Soveria Mannelli, 2009,
11, 101ss.



556 FRANCESCO LUCREZI

Alla Torah, fons fontium, va poi affiancata la cd. Mishnah (= ripetizione, ossia il testo in
cui, secondo la tradizione, tra il II e il III secolo, fu messa per iscritto la Legge orale che,
insieme a quella scritta, sarebbe stata consegnata a Mos¢ sul monte Sinai). E fondamentale
importanza, ai fini dell’intellezione del senso della halachah, assume il commento alla
Mishnah (ghemara) che sarebbe stato elaborato, tra il IV e il VI secolo, dalle Accademie
rabbiniche (yeshivot) di Palestina e Babilonia, poi confluito nelle due grandi raccolte
del Talmud (Palestinese e Babilonese). Ma, pur assumendo il testo talmudico altissima
importanza ai fini della corretta interpretazione del senso dell’halachah, esso resta
comunque sempre un’elaborazione umana, non di origine divina (come la Torah e la
Mishnah), e pertanto oggetto di libera interpretazione e contraddizione.

Perduta, nel 70 d.C., la sovranita nazionale in Terra d’Israele, il popolo ebraico
sceglie di perpetuare, nelle terre dell’esilio, la propria identita nazionale, osservando —
attraverso la cosiddetta ortoprassia, ossia il rispetto minuzioso e quotidiano delle mitzvot*
—, pur nella diversita delle latitudini, delle lingue e dei costumi, una medesima Legge,
quella della Torah, nuova “patria ambulante” del popolo d’Israele.

3. Diritto israeliano

Com’¢ noto, il progetto sionista, sfociato nella rinascita di Israele come Stato sovrano e
indipendente, dotato di libere ¢ democratiche istituzioni, ha anche significato un grande
processo di rinascita giuridica, portato avanti, fin dagli inizi del XX secolo, da generazioni
di giuristi ebrei che, fuggiti dalla vecchie, ostili nazioni europee, si sono impegnati —
soprattutto dopo il 1948 — nel grande e comune impegno dell’elaborazione di un diritto
civile israeliano, nuovo, autoctono e originale: un progetto, com’¢ noto, che ¢ andato
procedendo in parallelo con I’altro, grandioso compito dell’inedito processo costituente
“a tappe”, che ha visto la Knesset approvare, a partire dal 1958, una serie di “Leggi
Fondamentali” volte a definire nel dettaglio i principi fondanti dello Stato ebraico, in
armonia con le irrinunciabili linee di fondo scolpite nella Dichiarazione d’Indipendenza’.

E’ nato, e sta nascendo, cosi, un nuovo diritto — pregno di influenza anglosassone e,
in misura minore, continentale, ma fortemente segnato di identita ebraica —, quello del
moderno Israele. In esso, pero, la radice ebraica non ¢ esclusiva, né prevalente. L’idea,
coltivata, per qualche tempo, negli anni a cavallo tra il XIX e il XX secolo, dai primi
pionieri del sionismo, di riesumare, in Erez Israel, la biblica halachah come unico diritto
nazionale d’Israele, fu rapidamente abbandonata, per la sua evidente inapplicabilita
pratica®, e I’edificazione del diritto civile israeliano ha preso un altro percorso, quello
di una legislazione (quantunque permeata dei valori biblici di liberta, uguaglianza e

Cftr. Lucrezi, Ebrei a Napoli cit. 15ss.

Cft. Lucrezi, Sul valore giuridico della Dichiarazione d’Indipendenza di Israele, in Teoria del Diritto
e dello Stato 3 (2003) 525ss. = Sulla Dichiarazione d’Indipendenza d’Israele, in 1d., Ebraismo e
Novecento cit. 105ss.

6 Cfr. Lucrezi, I/ tempo nell ebraismo, in 1d. (cur.), Tempo e Torah. Riflessioni sul Giubileo ebraico,
Napoli 1999, 13ss. = Israele e il tempo, in 1d., Ebraismo e Novecento cit. 167ss.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 557

giustizia, e fortemente tributaria, soprattutto in alcuni campi — come la bioetica’ — verso
i principi dell’ebraismo) informata ai valori occidentali di laicita e democrazia e alle
esigenze della modernita, fortemente tributaria, in quanto tale, verso le esperienze del
Common Law e Civil Law.

Percio, pur essendo il diritto dello Stato ebraico, il diritto israeliano, in quanto diritto
laico di uno Stato democratico e non confessionale, non puo essere definito diritto
ebraico. Cosi come un sovrano, neanche un Parlamento puo essere, sul piano halachico,
legislatore.

4. Il diritto ebraico come diritto positivo

Nel panorama dei diritti antichi, il diritto ebraico occupa una posizione decisamente
peculiare.

Esso, innanzitutto, puo ormai dirsi definitivamente affrancato dalla presupposta
appartenenza alla cosiddetta famiglia dei “diritti orientali” (per non dire della leggendaria
comunita dei diritti “semiti”®), fra i cui componenti, come ¢ ormai evidente, corre un
grado di affinita quanto mai vago e opinabile.

Demolita la credenza in suggestive e fantasiose parentele e radici comuni’, e al di la
della valutazione del patrimonio di fonti documentali disponibili — che vede il materiale
giudaico, prodotto nell’arco di millenni, in quantita largamente superiore rispetto a
quello degli antichi documenti assiri, sumeri, ittiti o babilonesi a nostra disposizione — &
evidente che il diritto ebraico appare un unicum, tra tutti i diritti antichi (e moderni), per
il semplice, sorprendente dato di fatto di essere, in assoluto, ’unico diritto dell’antichita
a potersi dire ancora, a tutti gli effetti, un diritto vigente, positivo: studiato e applicato
in quanto tale nelle yeshivot e nei bate-din, nelle Accademie e nei tribunali rabbinici
di Tel Aviv come di Mosca, di Brooklyn come di Buenos Aires o di Roma, rispettato
come “ortoprassia” cogente, condotta di vita quotidiana, da centinaia di migliaia di ebrei
osservanti, in Terra di Israele e in tutte le nazioni della diaspora'®.

5.  Halachah e haggadah

La Torah, come detto, non comprende solo la halachah, ma anche — e in misura
quantitativamente prevalente — la haggadah, ossia quella multiforme parte di scrittura
che non si presenta come normativa. Ma la Torah si considera un testo unitario, che va
interpretato nel suo insieme, e nel quale scorre un senso circolare, continuo e ininterrotto,
senza che alcuna cesura separi e distingua le parti narrative da quelle normative; e, ai
fini dell’applicazione pratica del diritto — e della concreta realizzazione degli ideali di

7 Cfr. F. Lucrezi, F. Mancuso (curr.), Diritto e vita. Biodiritto, bioetica, biopolitica, Un. di Salerno,
Soveria Mannelli 2010, passim.

8 Cftr. Lucrezi, Storia di cose e storie di parole (rec. a Herholt, Antisemitismus in der Antike), in Index
41 (2013) 507ss.

9 Cfr. Lucrezi, L uccisione dello schiavo in diritto ebraico e romano. Studi sulla “Collatio” 1, Torino
2001, 8ss.

10 Cfr. Lucrezi, Presentazione di A.M. Rabello, Ebraismo e diritto cit. 1, 5ss.



558 FRANCESCO LUCREZI

giustizia (#zédek) a cui il diritto deve essere funzionale — i riferimenti alla haggadah,
come criterio di ispirazione per un retto giudizio, sono continui ed essenziali'!, a ogni
livello, dal Talmud ai commenti medioevali di Rashi e Maimonide, dai responsi dei
“decisori” fino alle sentenze contemporanee dei Tribunali rabbinici.

Ci si potrebbe quindi porre la domanda se la halachah possa essere intesa come una
forma di “limite” nella interpretazione della haggadah, nel senso che impedirebbe che
dalla lettura del racconto biblico possa essere distillato un significato che contraddica
il dettato della Legge. Se, per esempio, dal racconto della creazione si ricava una pari
dignita di uomo e donna, tale insegnamento si arresterebbe di fronte al precetto divino
che impone di escludere le figlie femmine dalla successione ereditaria'>. Ma, in realta non
puo dirsi che ci sia, tra halachah e haggadah, un rapporto di tipo gerarchico, risultando
entrambe essenziali ai fini della determinazione della condotta umana'®. E’ vero che
il senso della haggadah trova il suo limite nell’osservanza della halachah, ma anche
quest’ultima trova il proprio limite nel rispetto dell’intera Torah, il cui testo — articolato
nelle varie parashot, lette e commentate settimanalmente, ed al quale non puod essere
sottratto un solo carattere — rappresenta un tutt’uno, nel quale, come “non ¢’¢ un prima e
un dopo” (T.J., Meghillah 1.5), non c’¢ neanche una parte sovraordinata all’altra.

6. Il limite della tradizione

L’interpretazione della Legge ¢ sempre libera, e la molteplicita e contraddittorieta delle
varie letture della Torah ¢ uno dei tratti distintivi del diritto ebraico, caratterizzato da
grande e continua vivacita e dialettica interna.

Tale liberta interpretativa ¢ emblematicamente espressa dal racconto della rivelazione
sinaitica, dove si narra che il Signore, dopo avere consegnato a Mose¢, una prima volta,
le Tavole della Legge direttamente incise dalla mano divina, e dopo che esse furono
spezzate da Mos¢, adirato per la condotta idolatra del popolo (Esodo 32.19), le consegna,
la seconda volta, senza scrittura, chiedendo che a scriverne il contenuto sia la mano
del profeta (Esodo 34.27). O, ancora, da un famoso passo talmudico (T.B., Baba Mezia
59a-59b) che racconta che, in una disputa dottrinale tra Rabbi Eliezer ¢ Rabbi Jehoshua,
il primo chiamo le stesse forze del cielo a testimoniare che era lui a essere nel giusto;
una voce celeste gli diede effettivamente ragione, ma cio non basto a far desistere Rabbi
Jehoshua, il quale ricordo il verso del Deuteronomio (30.12) che recita lo bahamaim hi,
“(la Torah) non ¢ (piu) in cielo”, nel senso che, ormai, la Torah ¢ stata data agli uomini,
e spetta a loro, e solo a loro, intenderne il senso'®.

11 Cfr. Lucrezi, La violenza sessuale in diritto ebraico e romano. Studi sulla “Collatio” 11, Torino 2004,
67ss.

12 Cfr. Lucrezi, La successione intestata in diritto ebraico e romano. Studi sulla “Collatio” 111, Torino
2005, 1ss.

13 Cfr. Lucrezi, Presentazione cit. 12s.

14 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 49s.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 559

Se I’interpretazione ¢ libera, i rabbini si sono a lungo impegnati a studiare i diversi
principi secondo i quali essa dovrebbe svilupparsi, indicando, in particolare, quattro
distinti livelli ermeneutici: peshat (senso letterale), réemez (senso allegorico), midrash
(senso nascosto, da cercare), sod (senso segreto) (termini la cui sigla formerebbe la
parola pardes, frutteto').

L’accumulazione, nei secoli, di un articolato patrimonio sapienziale sul senso dei vari
precetti impone, pero, che si tenga conto di esso ai fini di una corretta osservanza della
norma. Non ¢ considerato lecito, a un lettore contemporaneo, interpretare il senso di un
precetto prescindendo da una consolidata tradizione rabbinica (anche se, come vedremo,
non si ¢ obbligati a seguire 1’opinione della maggioranza). Si puo dire, pertanto, che la
liberta interpretativa € tanto maggiore quanto pit ci sia silenzio o molteplicita di opinioni
da parte della letteratura rabbinica, mentre, in caso contrario, la tradizione funge da
obiettivo limite e orientamento. Si tratta, perd, di un limite imposto dalla tradizione, e
non dalla Legge.

7. Il limite della lettera

Ma, se il senso della scrittura ¢ molteplice (quantunque condizionato dalla tradizione),
la fissita della lettera ¢ diventata — soprattutto dopo la caduta del Secondo Tempio ¢ la
chiusura del Canone — definitiva. La libera interpretazione trova quindi il proprio limite
nell’osservanza della lettera, che non puo essere violata.

Per fare un esempio, uno dei versetti piu importanti, ai fini della kasherut, ossia le
regole di purita alimentare, ¢ quello (ripetuto per ben tre volte: Ex. 23.19; 34.26; Deut.
14.21) che proibisce di mangiare il capretto “cotto nel latte di sua madre”. Tale divieto ¢
stato fatto oggetto di un’interpretazione fortemente estensiva, che ha portato ad allargarne
la portata fino a una assoluta incompatibilita tra 1’ingestione di prodotti derivati dalla
carne e dal latte, regola ancora oggi largamente seguita, in tutto il mondo, dagli ebrei
osservanti, ma con significative varianti: alcuni, per esempio, ritengono che il divieto sia
da applicarsi esclusivamente nell’ambito dello stesso pasto, altri fintanto che non ci si sia
lavati la bocca, o fino a un’ora dall’ingestione, o tre ore ecc. La Torah non lo specifica, e
le differenti usanze tra le diverse Comunita dipendono esclusivamente dalla tradizione.
Tra I’altro, la lettera del precetto non pare imporre direttamente tale incompatibilita, in
quanto parla esclusivamente del capretto “cotto nel latte di sua madre”, per cui potrebbe
anche proporsi una lettura restrittiva, volta ad ammettere di mangiare insieme carne e
derivati (di capretto o di altre specie animali) e latte e derivati, purché non si tratti di
carne di capretto e questa carne non sia stata cotta nel latte della stessa capra che I’ha
generato. Solo quest’ultima scelta sarebbe inammissibile, in quanto contro la lettera della
Torah, mentre le altre sarebbero unicamente contro un’umana tradizione, e quindi lecite,
ancorché minoritarie o isolate.

15 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 44.



560 FRANCESCO LUCREZI

8.  Mishnah, Talmud e Midrash come limite alla libera
interpretazione

Ci si ¢ posto, pero, piu volte il problema della possibile esistenza di un’interpretazione
vincolante della Torah, ossia di un limite contro un’eventuale interpretazione
abusivamente estensiva.

Il testo talmudico, in particolare, incide fortemente sulla ricerca del senso della
Torah, nel momento che ne proponga una precisa lettura, spesso distante da quello che
doveva essere il significato originario del testo. Cio avviene tutte le numerose volte in
cui la ghemara, intervenendo sul testo della Torah, ne offre una interpretazione atta a
modificarne sostanzialmente il significato letterale: per esempio, laddove si precisa, nella
Mishnah (Baba Bathra 8.2) che, in campo successorio, il padre, pur non menzionato nel
libro dei Numeri, ¢ il primo ad ereditare dal figlio premorto (il silenzio in materia della
Torah ¢ spiegato [T.B., Baba Bathra 108a] come un fatto meramente “scaramantico”'¢);
oppure laddove il diritto del padre di dare in sposa la figlia, che appare riconosciuto
nell’Esodo e nel Deuteronomio, risulta limitato dalla doppia prescrizione secondo cui, da
una parte, tale potere puo essere esercitato solo nei confronti della figlia minorenne (T.B.,
Ketubot 46b) e, dall’altra, la figlia non puo essere data in sposa se non sia maggiorenne
(T.B., Kiddushin 41a)'’. Anche se il principio della Torah non viene formalmente
contraddetto, esso viene cosi sostanzialmente svuotato di significato, in quanto il padre
si trova nelle pratica impossibilita di consegnare la figlia in sposa. Il senso della Torah,
cosi, viene di fatto ristretto e limitato dalla successiva interpretazione talmudica.

Oltre che nel Talmud, I’interpretazione della Torah viene proposta anche nei commenti
rabbinici che sono stato raccolti nei cd. midrashim, racconti di tema biblico assolventi la
funzione di cercare il senso nascosto del testo (dalla radice darash = perlustrare, cercare).
Essi, a seconda del loro contenuto, si dividono in midrashim haggadah, dedicati, appunto
alla haggadah, che hanno carattere omiletico e morale, e midrashim halachah, volti a
illustrare il significato della halachah. 11 valore di questi ultimi ¢ generalmente considerato
di tipo normativo, e quindi vincolante'®, tale da fungere da limite all’interpretazione
del testo, anche se non ¢ sempre ritenuto obbligatorio, per la corretta applicazione di
una regola halachica, fare riferimento anche all’eventuale midrash ad essa dedicato
(diversamente dal Talmud, che non puo essere ignorato).

9. La questione dei “precetti superiori”

(a) T precetti formulati nella Torah sono molteplici. La maggioranza di essi sono
attualmente desueti, in quanto riferentisi a comportamenti relativi a istituzioni
(come il Tempio) o cariche (come i re o i sacerdoti) non piu esistenti. Altri, pur
essendo ancora formalmente imperativi, appaiono inattuali, in quanto relativi ad
attitudini presenti nell’antichita (incesto, bestialita, nutrimento a base di insetti
ecc.), ma praticamente scomparse nel mondo moderno. Inoltre, fra i precetti ancora

16 Cfr. Lucrezi, La successione intestata cit. 6ss.
17 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 8s.
18 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 45.



(b)

19

20
21
22

LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 561

oggetto di concreta obbedienza (come il divieto di omicidio, di adulterio, di furto,
1’obbligo di pagamento del debito, di risarcimento del danno ecc.), appare evidente
una diversa gradazione della gravita della loro violazione.

Fin da tempi antichi, percio, si ¢ posto il problema se sia utile o ammissibile la
redazione di una sintesi della halachah, in grado di enucleare non solo i precetti
concretamente vigenti, ma anche di determinare quali possano essere considerati,
tra di essi, quelli essenziali e ineludibili, ai fini dell’osservanza di una retta condotta
di vita.

Tale esigenza pare gia sottesa alla particolare collocazione occupata, all’interno
della Torah e nel contesto istituzionale del Secondo Tempo, dal Decalogo (in
ebraico, Aseret Ha-dibrot = Le Dieci Parole), che, in quanto primo “codice”
normativo, direttamente pronunciato da Dio (senza la mediazione di Mose¢),
assunse una posizione privilegiata, tanto da essere custodito, con le stesse Tavole
della Legge, dapprima nel Tabernacolo, costruito e trasportato nel deserto, e poi nel
Sancta Sanctorum del Tempio di Gerusalemme, insieme alle meghillot (rotoli) su
cui Mos¢ avrebbe scritto il resto della Torah'.

Ma I’idea che alcuni precetti vengano eletti su una posizione di superiorita, e possano
sintetizzare 1’essenza dell’osservanza sinaitica, € stata reiteratamente contrastata,
giacché tutte le leggi di Dio esprimono il suo volere, e tutte devono trovare, allo
stesso modo, ascolto ¢ obbedienza (anche quelle che, in un dato momento storico,
non possano trovare pratica attuazione, ma non percio possono essere considerate
abrogate o caducate). Cosi, anche in ragione dell’““appropriazione”, da parte
cristiana, dei Dieci Comandamenti, la superiorita delle Dieci Parole, in ambito
ebraico, fu messa in discussione®.

Ancora oggi, durante la lettura delle Aseret Ha-dibrot nelle funzioni religiose, esiste
un dissenso, in diverse Comunita, rispetto all’opportunita, da parte dei fedeli, di
alzarsi in piedi: alcuni lo fanno, in segno di rispetto, altri lo ritengono sbagliato, in
quanto non dovrebbe essere attribuita alle Dieci Parole una venerazione maggiore
di quella riservata alla totalita delle altre mitzvor'.

Ed ¢ stato osservato che il posto delle Dieci Parole sarebbe stato preso, in una
certa misura, dallo Shema Israel (““Ascolta Israele”), ossia i versi del Deuteronomio
(6.4-9) che sarebbero diventati, nei secoli della diaspora, la piu diffusa preghiera
ebraica, da recitare, mattina e sera, ogni giorno?.

Cfr. Lucrezi, Dalle Dieci parole ai Dieci Comandamenti. Ebraismo, cristianesimo e la codificazione
del diritto, in F. Lucrezi, M. Marazzi, A. Visconti, Fondamenti del diritto antico, Un. “Suor Orsola
Benincasa”, Napoli 2013, 7ss. e in Civitas et civilitas. Studi in onore di F. Guizzi, Napoli 2013, II,
492ss.; 1l procurato incendio in diritto ebraico e romano. Studi sulla “Collatio” V1, Torino 2011,
63ss.

Cft. S. Bahbout, Lo Shema, Milano 2004; Lucrezi, I/ procurato incendio cit. 71s.

Cfr. Lucrezi, Il procurato incendio cit. 71s.; Dalle Dieci Parole cit.

Cftr. Lucrezi, Il procurato incendio cit. 71ss.; Dalle Dieci Parole cit.



562 FRANCESCO LUCREZI

(c) Cisie¢ poi chiesto se tale superiorita possa essere attribuita ai cd. precetti noachidi,
ossia le sette leggi universali, imperative non solo per il popolo ebraico, ma per
tutto il genere umano, date da Dio gia, parzialmente, ad Adamo, poi, in forma
completa, a No¢ e successivamente (secondo la tradizione) ribadite a Mos¢ sul
Sinai: una positiva (I: obbligo di istituire tribunali che giudichino secondo giustizia)
e sei negative (II: divieto di idolatria, III: di blasfemia, I'V: di incesto e adulterio;
V: di omicidio, VI: di furto, VII: di cibarsi di membra di animali ancora viventi)?.
Tutti coloro che rispetteranno le sette leggi noachidi, chiarisce Maimonide, saranno
annoverati tra i Giusti delle nazioni, e avranno parte del mondo avvenire (Mishné
Torah, Re 8.1.1).

In quanto obbligatorie per I’intera umanita, le leggi noachidi potrebbero essere
considerate un limite alla possibilita di trasgressione delle mitzvot, giacché
I’obbligo di ubbidienza sarebbe ineludibile, per qualsiasi essere umano. Ma per
quel che riguarda il diritto ebraico, il noachismo non rappresenta una forma di
legislazione superiore, atta a fungere da Grundnorm o da limite rispetto alle altre
leggi.

(d) Fu anche per contrastare i reiterati tentativi di scegliere alcuni precetti come
superiori o preminenti (eliminando cosi ogni tentazione di “sintesi” e “sfoltimento”,
e scongiurando il connesso rischio di uno sbiadimento della forza imperativa delle
rimanenti leggi) che Maimonide, nel XIII secolo, redasse, nel Sefer ha-mitzvot, il
“Libro dei precetti”, un elenco di tutti comandamenti della Torah, fissandone, sulla
base della tradizione talmudica, il numero in 613 (di cui 365 negativi, quanti i giorni
dell’anno, e 248 positivi, quanto le ossa del corpo umano). Elenco che, a tutt’oggi,
risulta largamente osservato, in tutto il mondo (pur non mancando, ancora, opinioni
contrastanti riguardo all’individuazione dei precetti, ¢ al loro numero).

10. Il limite dei precetti ineludibili

Anche se tutti i precetti hanno pari valore, pero, 1’osservanza di un sistema complesso
di norme, qual ¢ I’insieme delle mitzvot, impone, inevitabilmente, un criterio gerarchico
nell’osservanza delle diverse leggi. Come ci si deve comportare se 1’osservanza di una
legge impone la trasgressione di un’altra?

Cio non ¢ scritto nella Torah, e i saggi, fin dall’epoca talmudica, si sono impegnati
in un ampio lavoro di interpretazione, volto a rendere 1’ubbidienza alla Torah il piu
possibile compatibile con il rispetto della vita umana, il dovere di soccorso e solidarieta
nei confronti del prossimo ¢ la salvaguardia del creato. Si € chiarito, cosi, per esempio,
che ¢ non solo possibile, ma anche doveroso trasgredire il dovere di riposo dello shabat,
quando, cosi facendo, si possano salvare delle vite umane (nel caso, per esempio, di un

23 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 6ss.; 1d., in Moked 1/2/11; S. Last Stone, Legge sinaitica e legge
noachide il pluralismo giuridico nel diritto ebraico, in Daimon 10 (2010-11) 19ss.; M. Morselli,
prefaz. a E. Benamozegh, I/ noachismo, a cura di Id., Genova Milano 2006; G. Horowitz, The Spirit of
Jewish Law, New York 1973, 233s.; Jackson, Wisdom-Laws. The “Mishaptim” of Exodus 21.1-22.16,
Oxford 2006, 263s.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 563

medico o di un soldato che debbano fare il proprio dovere di curare i malati o di difendere i
concittadini’*) o salvaguardare la fedelta al Signore (1 libri dei Maccabei narrano di come,
grazie a tale trasgressione, gli ebrei poterono avere ragione dell’oppressione seleucida).

Si ¢ stabilito, pero, che tre precetti restino, in ogni caso, inviolabili: il divieto di
idolatria, di blasfemia e di adulterio ed incesto (T.B., Jomad 85 a, b; Sanhedrin 74 a)*.
E percid permesso, per salvare una vita umana, anche uccidere chi la metta in pericolo,
qualora non esistano alternative, ma mai venerare falsi déi, profanare il nome di Dio
o praticare 1’adulterio o 1’incesto, tre divieti che assumono, cosi, il valore di limite
invalicabile, anche quando ci sia in gioco la salvezza della vita umana, in quanto la
loro violazione rappresenterebbe una trasgressione cosi irrimediabile da far apparire
secondario perfino tale valore.

11. Le motivazioni dei precetti come limite interpretativo

Un problema che si ¢ talvolta posto ¢ quello delle apparenti motivazioni dei precetti
che sembrano talora comparire nel testo mosaico, e di una loro possibile funzione come
“limite” all’interpretazione delle mitzvot, nel senso che i comandamenti dovrebbero
necessariamente essere recepiti e attuati nella direzione esplicitata nelle loro motivazioni,
che avrebbero appunto il compito di fornire una sorta di “interpretazione autentica” della
ratio sottostante al precetto.

Va ricordato, innanzitutto, che non ¢ frequente il caso in cui i comandamenti divini
appaiono corredati di spiegazione: Dio non ¢ tenuto a motivare la propria volonta, e
quando lo fa ¢’¢ sempre uno specifico motivo. Da questo punto di vista, le mitzvot
possono essere divise in quattro distinte categorie:

(a) Quelle — decisamente la maggioranza — senza spiegazione, ma per le quali la
ragione appare evidente: p. es., non uccidere, non rubare ecc.

(b) Quelle senza spiegazione, ma per le quali la motivazione appare opinabile, o del
tutto oscura: perché non si puo mangiare 1’agnello bollito nell’acqua (Ex. 12.9)?
perché ¢ vietato “bollire il capretto nel latte di sua madre” (Ex. 23.19, 34.26;
Deut. 14.21)? e perché non si puo radere la pelle colpita da tigna (Lev. 13.33)?
perché non si puo seminare con due tipi diversi di semi (Lev. 19.19)? e perché ¢
vietato cibarsi di alcuni animali? E c¢’¢ divergenza, nelle interpretazioni rabbiniche,
sulla opportunita o ’ammissibilita di un’investigazione riguardo alla ratio di tali
comandamenti, da alcuni ammessa, da altri negata.

(¢) Quelle con esplicita e chiara spiegazione: p. es., il divieto per i giudici di accettare
regali, perché cio potrebbe “turbare la vista dei chiaroveggenti e falsare le parole
dei giusti” (Ex. 23.8); oppure, 1’obbligo di punire la fanciulla vergine, promessa
ad un uomo, che si sia congiunta con un estraneo in citta, ¢ di considerarla invece
innocente nel caso che il rapporto si sia consumato in campagna, in considerazione
del fatto che solo nel primo caso la donna sarebbe da considerarsi consenziente
(secondo una presunzione assoluta di responsabilita, perché, in caso contrario,

24 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 204s.
25 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 204.



564

(d)

26

27
28

29
30
31

FRANCESCO LUCREZI

avrebbe avuto la possibilita di invocare soccorso: Deut. 22.23)%; o, ancora, il 2°
(Ex. 20.3-5: “non avrai altri déi, ... perché io sono un Dio geloso”), il 3° (Ex.
20.7: “Non pronuncerai invano il nome del Signore, tuo Dio, perché il Signore
non lascera impunito chi pronuncia il suo nome invano”) e il 4° (Ex. 20.10-11: “il
settimo giorno ... tunon farai alcun lavoro, ... perché in sei giorni il Signore ha fatto
il cielo e la terra ..., ma si € riposato il giorno settimo”) dei Dieci Comandamenti
(non, pero, gli altri sette)?’.

Quelle in cui compare una spiegazione, ma il cui significato appare, a sua volta,
controverso, suscettibile di diverse, a volte contrastanti interpretazioni: ¢ il caso,
in particolare, del noto comandamento “Non ingannare né angustiare lo straniero
(gher), poiché stranieri foste nella terra d’Egitto” (Ex. 22.20, 23.9, Lev. 19.33,
Deut. 24.17-18)*. Se, in questo caso, il contenuto del comandamento appare
chiaro, traducentesi in un divieto di trarre ingiusto profitto dalla posizione precaria
occupata, nel contesto sociale, dal gher, obbligato a confidare sulla altrui correttezza
e solidarieta, di meno immediata comprensione, invece, la sua giustificazione: che
rapporto c¢’¢ tra il doloroso passato del popolo ebraico e 1’attuale obbligo gravante
sui discendenti dei gherim, ormai liberi e affrancati? perché occorre ricordare quel
tempo lontano? e che vuol dire che gli ebrei “conoscono 1’animo del gher”? Rashi
di Troyes (1040 ca.-1105), nel commentare Ex. 22.20, osserva che la spiegazione
“perché foste stranieri in terra d’Egitto” va intesa nel senso che il gher potrebbe
ricordare che anche gli ebrei discendono da “stranieri”, e cita, al riguardo, il passo di
un Midrash sul libro dell’Esodo (Mekhilta 18), che ammonisce a “non ricordare al
tuo prossimo il tuo stesso difetto”™?*. Ma tale riflessione non sarebbe fondata su una
considerazione umanitaria e compassionevole, ma piuttosto — secondo una corrente
interpretazione — su un ragionamento di tipo utilitaristico, in quanto conoscere la
sofferenza del gher vuol dire anche conoscere la sua possibilita di reazione: se tu lo
colpisci, anche egli, un domani, potra colpire te**. Solo nel successivo commento a
23.9, invece, Rashi fa esplicito riferimento a un principio di umanita: “voi conoscete
I’animo dello straniero” vuol dire, infatti, che “conoscete quanto gli & penoso
quando gli altri lo opprimono™!, e non potete quindi rendervi responsabili di tale
sofferenza. Successivamente, Maimonide da, invece, una spiegazione diversa. La
sollecitazione a rammentare di essere stati, a propria volta, gherim in terra d’Egitto
andrebbe intesa come un invito a ricordare che, quando gli ebrei soffrivano per la
loro condizione di stranieri, il Signore non si dimentico di loro. La condizione di

Cftr. Lucrezi, La violenza sessuale cit. 46ss.; 1d., “Auferes malum de Israel” (Deut. 22.22). Sulla
violenza sessuale in diritto biblico, in F. Botta, F. Lucrezi, G. Rizzelli, Violenza sessuale e societa
antiche. Profili storico-giuridici, Lecce 2003, 1T ed. 2011, 18ss.

Cfr. Lucrezi, Il procurato incendio cit. 63ss.; Dalle Dieci Parole cit.

Cfr. Lucrezi, “Siete stati stranieri in terra d’Egitto” (Ex. 22.20, 23.9, Deut. 19.33), in A. Di Stasi,
L. Kalb (curr.), La gestione dei flussi migratori tra esigenze di ordine pubblico sicurezza interna ed
integrazione europea (Atti del Convegno del Dipartimento di Diritto Pubblico e di Teoria e Storia
delle Istituzioni, Un. di Salerno 24/5/2012), Napoli 2013, Iss.

Rashi di Troyes, Commento all’Esodo, ed. it. a cura di S.J. Sierra, Genova 1988, a.l.

N. Leibowitz, New Studies in Shemot-Exodus, Jerusalem 1995, 383.

Commento cit., a.l. Cfr. Leibowitz, l.c.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 565

oggettiva debolezza del gher; infatti, potrebbe indurre a voler approfittare di essa,
pensando che non ci sia nessuno in grado di proteggerlo. Ma cio sarebbe un errore,
non conviene approfittare della debolezza del gher, perché Dio lo protegge, cosi
come protesse gli ebrei in terra d’Egitto: “Ho veduto 1’afflizione del mio popolo in
Egitto, e ho sentito il suo grido” (Ex. 3.7)*. E cio che ¢ valso per gli ebrei, varra per
chiunque, in quanto Dio “vede tutte le oppressioni che si commettono sotto il sole,
e le lacrime degli innocenti senza nessun consolatore” (Qoh. 4.1).

In realta, le apparenti motivazioni dei precetti non vanno intese propriamente come tali,
ossia come “spiegazioni” — che non sono dovute —, ma, piuttosto, come arricchimenti di
senso, come nuove e distinte norme da tenere in considerazione, tanto per permettere una
corretta applicazione della legge a cui paiono collegate, quanto per un altro, indipendente
obiettivo. In sede processuale, per esempio, dovendo giudicare su una donazione fatta a un
giudice, si potra valutare in che misura essa perseguisse 1’obiettivo di offuscare la serenita
del giudizio, cosi come, nel caso di una presunta violenza carnale consumata in citta, la
circostanza del grido potra essere tenuta in considerazione al fine dell’accertamento del
fatto. Ancora, rammentare che il Signore non lascia impunita la blasfemia ¢ un invito
all’applicazione della relativa condanna, e il ricordare che riposo il settimo giorno vuol
far intendere la funzione di imitatio Dei del riposo dello shabat. Quanto al ricordo della
passata condizione di stranieri in terra d’Egitto (Deut. 24.18: zakarta, “ricorda”), esso
¢ un chiaro ordine a non dimenticare la propria storia e la propria origine: un obbligo
di memoria, collegato, in quanto tale, a diversi altri precetti analoghi. Il comandamento
impone di ricordare: sul “perché” lo si debba fare, I’interpretazione umana resta libera,
come eloquentemente dimostrano le discordanti spiegazioni di Rashi e Maimoinide.

Le motivazioni dei precetti, ripetiamo, sono solo apparenti, e, in ogni caso, non
costituiscono un limite all’interpretazione della Torah.

12. Il limite all’applicazione della pena capitale

Un problema molto concreto ¢ sempre stato, fin dall’inizio della diaspora (e, in parte, gia
a partire dalla riduzione della Giudea a provincia romana, con le conseguenti limitazioni
della giurisdizione penale ebraica [T.J., Sanhedrin 1.1], abolita, secondo autorevoli
teorie, durante il principato di Tiberio, questione pero controversa®), quello della concreta
applicazione delle sanzioni previste dalla Torah in caso di trasgressione dei divieti.
Mentre gli obblighi di risarcimento hanno sempre continuato a trovare esecuzione
nei bate din dell’esilio — nella misura in cui agli ebrei venisse permesso di applicare,
nelle forme della separata giurisdizione (suis legibus uti) o dell’arbitrato volontario, le

32 Maimonide, Mishneh Torah, a.l.

33 Cfr. Rabello, “E Gesu venne in Gerusalemme ed entro nel Tempio” (Marc. 11.11) assetto socio-
giuridico di Gerusalemme e funzione istituzionale del Tempio, in F. Amarelli, F. Lucrezi (curr.), 1/
processo contro Gesu, Napoli 1999, 39ss. = Ebraismo e diritto cit., 1, 145ss.; 1d., La Gerusalemme che
vide Gesu, in A.M. Rabello, C. Rossetti (currt.), I/ processo a Gesu e il giudice C. Cohn, Parma 2004,
S1ss.; Introduzione cit. 261; F. d’Ippolito, F. Lucrezi, Profilo storico istituzionale di diritto romano, 111
ed., Napoli 2012, 334ss.



566 FRANCESCO LUCREZI

proprie leggi nelle controversie che 1i riguardassero® —, un impedimento si ¢ frapposto
all’applicazione delle sanzioni di tipo criminale, e in particolare della pena capitale, quasi
sempre impedita dalle pubbliche autorita, che non ammettevano che siffatte sanzioni
fossero irrogate e applicate all’infuori dei legittimi tribunali. Ma la Torah, com’¢ noto,
appare molto severa nella determinazione delle pene, imponendo 1’esecuzione capitale
per una larga molteplicita di trasgressioni, molte delle quali — per esempio, in materia
sessuale® — legate a ragioni da contestualizzare in epoche del passato.

E’ andata cosi maturando, fin dall’inizio dell’esilio, un’interpretazione fortemente
mitigatrice e “garantista”, atta a conciliare la teorica persistenza della condanna capitale
con la subordinazione della sua esecuzione a una serie sempre crescente di presupposti,
tanto da far dire che il Tribunale che abbia irrogato, in sette anni (poi saliti a settanta), pit
di una sola condanna a morte sarebbe composto da giudici iniqui, ¢ andrebbe pertanto
sciolto. L’ impossibilita, o la mancata volonta dell’applicazione della pena ha reso cosi,
di fatto, I’esecuzione capitale un qualcosa di meramente teorico, un semplice giudizio
morale di gravita della colpa, qualificata come teoricamente meritevole di morte.

Tale interpretazione va quindi a svuotare, di fatto, la sanzione della sua effettivita;
ma, a sua volta, trova il proprio limite nell’osservanza della lettera. La pena capitale, pur
non applicata concretamente, non puo essere esplicitamente cancellata come previsione,
perché cio comporterebbe un’alterazione della lettera della Torah, ¢ la Torah non ¢
emendabile. La colpa non viene punita con la morte, ma resta passibile di pena di morte.

13. 1l limite del divieto della pena autoapplicativa

Va anche ricordato, a questo proposito, che, come abbiamo gia ricordato, un precetto
fondamentale — facente parte del ristretto novero delle leggi “noachidi”, e pertanto
valevole per I’intero genere umano — ¢ quello che impone di istituire legittimi tribunali
e di irrogare qualsiasi sanzione soltanto attraverso di essi. Non esiste, pertanto, alcuna
pena che possa essere considerata “autoapplicativa” (anche se una controversa eccezione
sembra rappresentata dalla cd. Lex de Templo Hierosolymitano, che avrebbe permesso
di sopprimere autonomamente il gentile che avesse valicato il confine del Tempio di
Gerusalemme: norma che sarebbe stata accettata, secondo il racconto di Flavio Giuseppe
[B.1. 6. 124-126], anche dai romani, nel periodo della provincia di Giudea®’), e il diritto
passa sempre attraverso il filtro di una retta giurisdizione. Un principio la cui importanza
appare emblematicamente riflessa dal racconto della Genesi, dove, agli inizi della storia
umana, Dio vieta qualsiasi forma di vendetta privata, escludendo la possibilita che il
colpevole — in base a una forma di “sacerta”® — potesse essere colpito privatamente per
la sua condotta (“‘chi uccidera Caino, sara punito sette volte tanto”: 4.15).

34 Cfr. Lucrezi, La successione intestata cit. 67ss.

35 Cfr. Lucrezi, La violenza sessuale cit. 41ss.

36 Cfr. Lucrezi, La violenza sessuale cit. 117s.; Rabello, Introduzione cit. 261.

37 Cfr. Rabello, La Lex de Templo Hierosolymitano sul divieto ai Gentili di penetrare nel Santuario di

Jerushalaim, in 1d., Ebraismo e diritto cit. 39ss.
38 Cfr. d’Ippolito, Lucrezi, Pofilo cit. 260ss.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 567

E evidente che, nel momento in cui la procedura rende sempre piu difficile
I’applicazione della pena stabilita per la trasgressione, tale divieto di pena autoapplicativa
non assume rilievo solo sul piano esecutivo, ma incide direttamente sulla natura della
sanzione, che viene di fatto modificata, in senso umanitario, anche sul piano sostanziale
(come se, stante la immodificabilita del “codice penale”, in ragione della fissita della
halachah, il compito di aggiornamento del diritto sostanziale venisse affidato alla prassi
procedurale, e alla sua continua evoluzione).

14. Maggioranze e minoranze

Un aspetto delicato e controverso dell’interpretazione e applicazione del diritto ebraico
¢ quello connesso alla sua accettazione da parte della maggioranza della popolazione, e
alla contemporanea esigenza di tutelare il diritto della minoranza.

Dovendo il diritto trovare concreta applicazione nel popolo, il maestro Rabban
Shimeon ben Gamliel (padre di Rabbi Jehuda Hanassi, codificatore della Mishnah),
nel II secolo d.C., stabili il principio, riportato nel Talmud (T.B., Avoda Zhara 36a) e
diventato regola legale, secondo cui non si puod imporre a una comunita una legislazione
(ghezera) a cui la maggioranza non si possa uniformare. Ma, d’altra parte, la Mishnah
riporta anche quelle opinioni dei maestri (fannaim) che, in quanto minoritarie, non sono
diventate regola legale. Il motivo di tale inclusione (ripresa anche nel Talmud, che riporta
costantemente le opinioni di minoranza) ¢ illustrato nella stessa Mishnah, laddove si
spiega che, se un tribunale ritenesse valida I’opinione di minoranza, potra sempre
appoggiare su di essa la sua decisione (M., Eduyot 1.5)%.

Il diritto ebraico incontra quindi un doppio limite: quello di potere trovare
accoglienza da parte della maggioranza (per cui, per esempio, non si pud imporre un
precetto eccessivamente severo, o irrealistico) e di non impedire mai alla minoranza, un
domani, di vedere accolte le proprie ragioni (le quali, pur respinte nel presente, potranno
affermarsi nel futuro, ed entrano, comunque, con pari dignita, nel dibattito giuridico). Un
principio, quest’ultimo, che ha sempre dato al diritto ebraico un carattere intrinsecamente
dialettico e pluralista, e che ¢ rimasto sempre presente, fino all’eta contemporanea e
al moderno diritto israecliano (nel quale, per esempio, le sentenze della Corte Suprema
— diversamente da quanto accade per la Corte Costituzionale italiana) — sono sempre
corredate dal testo delle “dissenting opinions”)*.

15. “Fare siepe”

Un altro concetto importante nel diritto ebraico ¢ quello della cosiddetta “siepe”,
ovverosia di quelle prescrizioni utili non tanto in sé stesse, ma in quanto funzionali a

39 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 26s.

40 Cfr. Lucrezi, Laicita e liberta di culto in Italia e in Israele, in 1d., Ebraismo e diritto cit. 164ss.;
S. Goldstein, A.M. Rabello, L ordinamento giudiziario, in T. Groppi, E. Ottolenghi, A.M. Rabello
(curr.), 1l sistema costituzionale dello stato d’Israele, Torino 2006, 227ss.; T. Groppi, La giustizia
costituzionale, in Groppi, Ottolenghi, Rabello, /I sistema costituzionale cit. 251ss.; F. Rescigno, Scritti
sul sistema istituzionale israeliano, Rimini 1996, 194ss.



568 FRANCESCO LUCREZI

rafforzare 1’osservanza di altri precetti, intorno ai quali esse si ergerebbero come una
“siepe” (“fate siepe intorno alla Legge”: Mishnah, Avor 1.1%1). Per esempio, intorno al
divieto di adulterio la tradizione ha eretto una molteplice serie di altri divieti (quali il
vestire, da parte della donna, in modo non decoroso, il dormire, per un uomo, sotto lo
stesso letto di una donna sposata ad altri, in assenza del marito, ecc.), il cui valore non ¢
evidentemente intrinseco, ma funzionale a non fare cadere nella tentazione di infrangere
il divieto primario.

Si puo valicare la siepe, pur rispettando il divieto che essa ¢ chiamata a proteggere?
Teoricamente, si, anche se cid comporti una trasgressione rispetto a una consolidata
tradizione, a meno che la “siepe” non appaia essa stessa codificata nella halachah, come
si puo ritenere, per esempio, per I’ultimo Comandamento del Decalogo (scorporato, nella
tradizione cattolica, negli ultimi due*?), che vieta di “desiderare” donne e cose altrui, e
che, pur apparendo una forma di “siepe” nei confronti del divieto di adulterio e di furto,
figura come autonoma, inviolabile mitzva. Ma ¢ da dire che anche tutte le disposizioni
elencate nella Mishnah per “circondare” la Torah con una “siepe” sono tradizionalmente
considerate vincolanti, tanto da rappresentare anch’esse un limite invalicabile®.

16. 1l limite dell’obbedienza alle leggi dello stato

Un limite molto concreto, che ha pesantemente condizionato la vita quotidiana del popolo
ebraico nei secoli della diaspora, ¢ quello derivante dal principio dina demalchuta dina,
“la legge dello stato ¢ legge”, ossia dal dovere di obbedienza alle leggi del Paese in cui
I’ebreo si trova a vivere*. Ovviamente, le leggi di tutte le nazioni in cui ci sono stati
degli insediamenti giudaici sono sempre state improntate a principi diversi da quelli
dell’ebraismo, per cui I’ebreo osservante, dopo la distruzione del Secondo Tempio, si
¢ trovato sempre soggetto a una doppia obbedienza, quella halachica e quella civile,
dettata dalla comunita ospitante (e cio vale anche per i cittadini religiosi del moderno
Stato di Israele, il cui diritto, come abbiamo detto, non puo essere definito un diritto
ebraico). Cosa avviene in caso di conflitto tra i due diversi ordini normativi (per esempio,
se la legge dello Stato non permetta di rispettare il riposo dello shabat, o imponga di
venerare gli dei stranieri ecc.?).

L’osservanza delle mitzvot non ¢ negoziabile, ma anche il dovere di essere un cittadino
fedele dello stato e rispettoso delle leggi civili (quantunque non codificato nella Torah)
non puo essere disatteso, cosicché si ¢ frequentemente dato, nel corso della storia, che
la possibilita o meno di coniugare i doveri di cittadinanza con 1’osservanza mosaica —
determinata dal carattere pitt 0 meno liberale o intollerante di un dato ordinamento — si
sia presentata come concreto spartiacque riguardo alla stessa possibilita — per un singolo
0, piu spesso, per un’intera comunita — di continuare a vivere in un determinato luogo. E,
sovente, I’imposizione forzata di norme inconciliabili con 1’osservanza halachica ¢ stata
volutamente pensata e attuata con lo specifico obiettivo di spingere all’esilio le comunita

41 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 18, 26.
42 Cftr. Lucrezi, Il procurato incendio cit. 67ss., Dalle Dieci Parole cit.
43 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 26.

44 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 35, 75.



LEGGE E LIMITE NELL’EBRAISMO 569

ebraiche, spesso indotte ad emigrare, in questo modo, senza neanche la necessita della
formulazione di un esplicito ordine di allontanamento®.

17. Legge e santita

La halachah, in quanto diretta parola divina, non ha quindi una parola sovraordinata
che possa ad essa fingere da limite, ma richiede una serie di criteri interpretativi che ne
rendano possibile, virtuosa ¢ attuale I’osservanza.

E’ importante, pero, ricordare che 1’osservanza della halachah non ¢, di per sé,
sufficiente a garantire la santita. Cio ¢ stato ben spiegato dal commento del Nachmanide
(Ramban) al verso del Levitico (19.2) che recita kedoshi tihiu ki ani kadosh, “siate santi
perché io sono santo™. In genere, come abbiamo ricordato, i precetti della Torah non
indicano una spiegazione della loro ragione, perché Dio non ¢ tenuto a darla, e, quando
essa pare invece essere fornita, assolve in realtd, come abbiamo visto, una precisa
funzione, che deve essere ricercata.

Il motivo dell’apparente motivazione di Lev. 19.2, secondo il Nachmanide, consiste
in un ammonimento a ricordare che non basta 1’osservanza scrupolosa delle 613 mitzvot,
in quanto si puo anche essere “naval birshut ha-Torah”, malvagi col permesso della
Torah. La santita scaturente dall’osservanza formale dei precetti ¢ insufficiente, se non
sorretta da uno spirito di imitatio Dei, di emulazione della santita del Signore.

Cio pare riflesso anche nella nota risposta di Rabbi Hillel — confluita nel Talmud
(T.B., Shabat 31a) e ripresa poi nel Vangelo — secondo cui il senso complessivo della
Torah sarebbe sintetizzabile nel comandamento di non fare al prossimo cio che non
vorremmo fosse fatto a noi, e tutto il resto non sarebbe altro che commento. O nel
principio talmudico secondo cui bisogna andare “al di la del limite della norma” (T.B.,
Berachot 7a), ossia non ¢ sufficiente accontentarsi di rispettare formalmente la norma,
ma occorre oltrepassarla®’. O, ancora, nel comandamento del Deuteronomio (6.17s.) che
ordina di fare tutto cio che sia “retto e buono agli occhi del Signore”, riecheggiante
nell’invito dei Proverbi (2.20) a procedere “sulla via dei buoni e il sentiero dei giusti™®.

18. Torah e bioetica

E anche in base a questi principi di fondo, per esempio, che la speculazione ebraica,
a partire gia dai primi del Novecento, ma soprattutto, in misura sempre crescente,
negli ultimi anni, sta conoscendo un’importante evoluzione sul piano del rispetto
dell’ambiente e degli animali non umani, attraverso un variegato movimento etico
(inaugurato gia da Spinoza, e poi, nei primi decenni del XX secolo, da Rav Cook, il primo
grande rabbino sionista), teso a estendere i valori della Torah nel senso del superamento

45 Cftr. Lucrezi, Cinque secoli dopo [’espulsione, il ritorno, la revoca, in 1510-2010. Cinquecentenario
dell’espulsione degli ebrei dall’ltalia meridionale (Atti del Convegno di Napoli, 22-23/11/2010,
Centro di Studi Ebraici, Universita “I’Orientale” di Napoli, a cura di G. Lacerenza), Napoli 2013,
131ss.

46 Ramban, commento a Lev. 19.2.

47 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 259.

48 Cfr. Rabello, Introduzione cit. 52.



570 FRANCESCO LUCREZI

dell’antropocentrismo e della tutela del creato (attraverso il vegetarianesimo, I’impegno
per il benessere animale ecc.). Come conciliare tale visione bioetica con la Torah, che
impone, per esempio, i sacrifici animali per il Tempio? Rav Cook, al riguardo, asseri che
se, un domani, il Tempio venisse ricostruito, i sacrifici dovrebbero tornare in forma solo
vegetale, e molti pensatori ebrei (rabbini, giuristi, scrittori, filosofi) si vedono impegnati,
su questo fronte, in tutto il mondo, in un fervido e interessante lavoro di “interpretazione”
creativa delle Scritture®.

Se si volesse quindi cercare una Grundnorm sottesa alla complessiva halachah,
essa potrebbe essere indicata proprio in tali principi basilari, che chiariscono come —
contrariamente a quanto una visione denigratoria induca a credere —il senso dell’ebraismo,
e del diritto ebraico, sia ben lontano da quello del mero rispetto letterale della Legge, e
vada invece cercato nella pagina fondativa della Genesi, ove si narra, da una parte, che
Dio creo I'uomo “a propria immagine e somiglianza” (1.26), e, dall’altra, che I’'uomo ¢
I’ultima creatura vivente, non la prima, a essere stata creata. Parole, queste ultime, non
di halachah, ma haggadah, ¢ pur tuttavia fortemente qualificanti il senso profondo della
Legge e del diritto ebraico.

Abstract

It may be questioned whether in Hebrew law there is any “Grundnorm” or fundamental
statement that overrides other laws. It is well known that, in Hebrew law, commandments
come only from God, and that men and human institutions cannot create law, but can
only comprehend and interpret divine will. If divine commandments are expressed only
in the biblical halachah (i.e. the legal part of the Torah, consisting of the 613 mitzvor), it
is matter of debate whether there are any rules in the halachah that are more important
than others, capable of limiting the application of other mitzvot. Such a question has, for
example, been asked about the Decalogue, but it has been denied emphatically that the
Ten Commandments (4séret Hadibrot) are above other laws. However, it is also true that
only with regard to some commandments (ie, the prohibition of idolatry, blasphemy, incest
and adultery) and in order to avoid transgression a Jew is obliged to sacrifice his own life.
Another question is whether the halachah limits the interpretation of the narrative part
of the Torah, namely the so-called haggadah. Freedom of human interpretation must be
maintained, and the Torah must be considered as a whole, in which no part limits another.
If there is no limit to the law, can there be a limit to human interpretation? On the one
hand, it is free, but on the other this freedom cannot extend to a violation of the meaning
of the law. Who may decide the limits of human interpretation? May a consolidated
rabbinical tradition be considered as a limit? And do Mishnah and Talmud restrict the
interpretation of the Torah? These are questions to which there is more than one answer.

49 Cfr. F. Lucrezi, F. Mancuso (curr.), Diritto e vita. Biodiritto, bioetica, biopolitica, Un. di Salerno,
Soveria Mannelli 2010, 517ss.; L. Quercioli Mincer, T. Zevi (curr.), Gli animali e la sofferenza. La
questione della “shechita” e i diritti dei viventi (La rassegna mensile di Israel 77.1-2, gennaio-agosto
2012) passim; P. Lerner, A.M. Rabello, I/ divieto di macellazione rituale (“schechita kosher” e
“halal”), Trento 2010.



