
RESENSIE
ONTVANG WAT VIR 
JOU GEGEE IS. HOE DIE 
DOOP ONS KAN LEER 
OM MET CHRISTUS 
TE LEEF
BURGER, C. & CILLIERS, A. (Wellington: Bybelkor., 
2014) 291pp. ISBN: 978-0-86487-750-5

“Dit is nie ŉ gewone boek oor die doop nie” (p.7) Só 
begin dit, en tereg ook, want twis, stryd, verwerping en 
vervreemding is nie die vertrekpunt, fokus of uitkoms 
van hierdie boek nie. Die bedoeling is nie om “sekere 
standpunte te probeer verdedig nie”, maar eerder 
“die gesprek oor die doop te probeer verander” 
(p.7). In plaas van om te fokus op die bestaande 
verskille insake wanneer (klein of groot?) en hoe 
(met die hoeveelheid water?) Christene die doop 
bedien en vier, probeer die boek ons eerder opnuut 
oriënteer na hoekom ons doop, in die hoop dat ons 
(herontdekte) gedeelde teologiese oortuigings juis 
groter waardering vir die breëre, algemene, katolieke 
kerk sal aanwakker. ŉ Valse vrede waarin die doop 
hetsy onderdruk, of onderspeel, of onderwaardeer, 
of reduseer, of isoleer, of poneer, of verabsoluteer, 
en sodoende die gawe as gawe eintlik weerspreek, 
is nie te bespeur in hierdie boek nie. Trouens, daar 
is eintlik ŉ subtiele ironie aan die werk soos die 
fokus vanuit die doop ons eintlik rig en oriënteer 
tot dieper eenheid, gemeenskap en verbondenheid 
in die kerk se verkondiging, beliggaming en viering 
van die evangelie. Groter waardering vir egte en ryke 
gemeenskap met die Drie-enige God, mekaar en die 
wêreld, is ŉ onvermydelike gevolg vir elkeen wie die 
boek lees. 

Ds. M. Laubscher
Universiteit van die 
Vrystaat 

DOI: http://dx.doi.
org/10.18820/23099089/
actat.v37i2.13

ISSN 1015-8758 (Print) 
ISSN 2309-9089 (Online)

Acta Theologica 2017 
37(2):211-215

© UV/UFS

http://dx.doi.org/10.18820/23099089/actat.v37i2.13
http://dx.doi.org/10.18820/23099089/actat.v37i2.13
http://dx.doi.org/10.18820/23099089/actat.v37i2.13


Laubscher	 Resensies/Reviews - Ontvang wat vir vir jou gegee is

212

Reeds die basiese struktuur en vorm van die boek getuig van bogenoemde 
insig. Deel I, hoofstukke 1-4, geskryf deur Coenie Burger, begin juis met die 
soeke na ŉ weg vanuit die loopgrawe en grafte om God se geskenk aan ons 
te aanvaar en te deel. Die kern van die boek – met lang en digte hoofstukke 
– lê in die middel (Deel II: hoofstukke 5-9) waar Andries Cilliers breedvoerig 
en omvattend sistematies-hermeneuties met ŉ wye verskeidenheid van 
Nuwe Testamentiese tekste elkeen van die 5 gekonsentreerde temas van 
die BEM-dokument (Baptism, Eucharist and Ministry, uitgegee deur die 
Wêreldraad van kerke in 1983 – na die proses reeds in 1929 begin het!) 
bespreek. Teen die einde, deel III, hoofstukke 10-12, is Coenie Burger weer 
aan die woord om meer konkreet, kreatief en prakties na dink oor dit waarna 
hy enersyds gesoek het in deel I, en Cilliers breedvoerig oor geteologiseer 
het in deel II. Die styl en aanpak van beide outeurs is besonders goed 
belyn en komplimenterend van aard. 

Die hart van hul saak word myns insiens korrek vasgevang in die 
leitmotief van die werk wat veral weergalm in die titel van die boek, naamlik 
“Ontvang wat vir jou gegee is.” Daar is niks outomaties, vanselfsprekend, 
magies, rigied en wetties aan die doop nie, want die doop veronderstel 
beliggaamde relasionaliteit, vierende gemeenskap, lewenslange 
geloofsvorming waarin ons hoop, glo en liefgehê word om te word wie 
ons. Wat die boek veral duidelik beredeneer, is dat dit in die doop om 
alles behalwe net die doop per se gaan. Een wyse waarop die werk dit 
self verwoord is om enersyds veral ŉ sterk saak uit te maak – en dit is in 
veral in deel II – dat daar ŉ surplus van betekenis in die doop is wat allerlei 
kante, perspektiewe en vensters vir ons open. Die argument dat die 5 
perspektiewe van BEM eintlik nie as 5 verskillende sake gesien moet word 
nie – maar almal te make met die 1 saak en betekenis (vgl. p.45, 73) – toon 
aan ons hoe die Christelike lewe nie net geanker en vertrek vanuit die doop 
nie, maar ook telkens keer op keer daarheen terugkeer, en selfs uiteindelik 
daarin tot rus kom aan die einde. In die doop sien ons ons ganse lewe van 
voor tot agter; van begin tot einde; met hede, verlede en toekoms verbind 
in een groot meesleurende verhaal. Dit is om die rede dat die werk dan 
tereg ook in die laaste en derde afdeling oor die praktyk tereg verwys na 
die proses (tydsverloop) voor, tydens en na die doopbediening self (vgl. 
p.140 met hoofstukke 10-12). 

Wat hierdie boek veral onderskei is om verdere stimulus te verskaf aan 
die gedagte dat ons as gelowiges teologies kan leer dink-en-leef deur dit 
vanuit die doop te doen. Die doop in besonder is ŉ uitstekende teologiese 
vertrekpunt om oor die res van die Christelike lewe en geloof oor na te 
dink. Daar is eenvoudig geen manier dat ŉ mens nie hierdie werk kan lees 
en kan sien hoe onderlinge verbondenheid met ander sake en temas ten 



Acta Theologica 37(2)	 2017

213

diepste na vore tree nie. Die doop het dit om die Woord, God Drie-enig, 
die Skrifte, nagmaal se aanbidding-gemeenskap-herinnering-versekering-
vertroosting-vertroue-verwagting-en-danksegging, en dus uiteindelik die 
Christelike lewe self voor God se aangesig in hierdie wêreld. So help die 
doop ons om nie oor God generies en in die algemeen te praat nie – vgl. 
MTD (moralisties, teïsties en deïsties) as sekulêre “drie-eenheid” wat op 
baie subtiele wyse in verskeie geloofsgemeenskappe vandag teenwoordig 
is (p.65) – maar eerder ontvanklik en getuigend oor “die meer” gedagte van 
hierdie God wie persoonlik, by name, ons name erken, herken en erkentlik 
maak. ŉ Verselfstandiging van die doop, vervreemd en geïsoleerd van die 
ander teologiese temas en sake, is nie wat hierin na vore tree nie, maar juis 
eerder die teendeel van ŉ groter waardering vir die omvangryke saak van 
die Christelike teologie en lewe waarin ons ingelyf word. Kortom, om te 
“ontvang wat vir jou gegee is”, dui op veel meer as wat die titel op eerste 
blik wil deurgee. Die doop is inderdaad ŉ inlywing en poort tot soveel meer. 

Daar is egter nog ŉ ander kant wat aan die titel skuil, en dit is dat 
die verstaan van geloofskennis juis al meer geïntegreerd, beliggaamd en 
gerig op die ander na vore tree. Teologiese kennis is dus nie meer net ŉ 
teoretiese saak wat ons soseer moet verstaan, verduidelik en bemeester 
nie, maar veel eerder ŉ saak van viering, beliggaming en spreke in groter 
(geloofs)gemeenskap. Dié primêre insig hieragter is dat God in Christus, 
deur Woord en Gees, daadwerklik teenwoordig is en handel met ons sodat 
dit onvermydelik word dat allerlei terme na vore tree – soos “toeëiening” 
(p.38), of “aanvaarding” (p.123), of “ingroei” (p.160) en “internaliseer” 
(p.111), om maar ŉ paar te noem – wat ons tegelykertyd vertroos en roep, 
anker en stuur, omhels en laat gaan, om te word wie ons reeds is. Die band 
tussen liturgie, leer en lewe – met ander woorde: lex orandi, lex credendi, 
lex convivendi – is hier onlosmaaklik georden en verbonde aan mekaar. 
Trouens, in verwysing na Rome se sakramentele verstaan van bepaalde 
rites of passages, help hierdie waardering vir die doop (en ook die nagmaal) 
ons juis om die sakrament(e) se teenwoordigheid, waarde en be-teken-
is-vol-heid opnuut weer te herontdek soos ons drempels oorsteek in ons 
dinamiese identiteitsvergestalting as gelowiges. Dink maar net aan die 
aanvang van ŉ begrafnisliturgie wat anderkant die kis by die bad of vont 
begin in die hoop wat onthou wat met ons by die doopwater gebeur het. 

Laastens, en nog steeds insake die titel, is hierdie gesprek oor die doop 
tog nie van ons bepaalde tyd en ruimte ontneem nie. Daar is belangrike 
kultuur-historiese skuiwe in ons midde wat nie anders kan as om ook ŉ 
implisiete ekklesiologie in die gemeenskap van die gedooptes te impliseer 
nie. Dit is goed en wel om te eindig met die slot bylae “Hoekom ons die 
kinderdoop aanvaar”, maar ek wonder tog of die post-wêreld waarin 



Laubscher	 Resensies/Reviews - Ontvang wat vir vir jou gegee is

214

ons leef, en of die bagasie van Christendom, kolonialisme, apartheid, 
volksteologie, algemene religieusiteit en moderniteit, genoegsaam 
verreken word in die hernude keuse vir die verbondsdoop. Sal hierdie keuse 
se verrekening teen bostaande agtergrond nie net groter sensitiwiteit vir 
die ander se posisie toon nie, maar ook groter self-kritiese insig op wat ons 
regtig ontvang in wat aan ons gegee is? Anders gestel: Wat ons ontvang in 
die doop is nie ŉ kerk nie, maar ŉ besonderse en eiesoortige gemeenskap 
waarin daar nie net sprake van inkulturasie behoort te wees nie, maar ook 
wesenlike transformasie en kontra-kultuur. ŉ Keuse vir die verbondsdoop 
behoort groter sensitiwiteit te toon vir velerlei wyses waarop baie tradisies 
en gemeenskappe (bewus of onbewustelik) verlei of verstrengel is in 
die greep van mag of magte verbonde aan ander sosiale merkers soos 
te vinde in klas en verbruikerstatus, ras en etnisiteit, geslag en gender, 
en watter ander sosiaal-etiese merkers daar ook mag wees wat ŉ groter 
invloed uitoefen as ons identiteitsontwikkeling vanuit die doop. Dit is nie 
dat daar nie ŉ sensitiwiteit vir van hierdie sake is nie – soos byvoorbeeld die 
sake van “kultuur”, “volk” en “taal” in die Suid-Afrikaanse Gereformeerde 
landskap van die vorige eeu (vgl. p. 27; maar sien ook p. 183 en 226) – maar 
of dit genoegsaam verreken word in die bepaalde konteks, gegewe ons 
historiese bagasie, met die roeping wat die gawe per se aan die kerk as 
geloofsgemeenskap voorhou, laat my tog as lojale gereformeerde teoloog 
en lidmaat van die kerk mymerend. Meer nog, in die ontvangs van hierdie 
gawe, is daar nie net hierdie sosiaal-etiese vrae om mee rekening te hou 
nie, maar ook onuitputlike ekologies-etiese potensiaal om die water – en 
die res van God se skepping – al meer te begin sien vanuit hierdie oord vir 
wat dit werklik is. Die (bra) “onlangse” beperking op die getal sakramente 
moet alles behalwe daartoe lei dat ons reduserend met die sakramente 
se etiese betekenis omgaan. Die doop verander tog nie net die primêre 
sosiale identiteit van my as dopeling nie, of die liggaam waarby ek ingelyf 
word nie, maar uiteindelik open dit ook op wesenlike wyse my geloofsoë 
waarmee ons die volle geskape werklikheid begin sien vir wat dit werklik 
is. Daar is inderdaad nog soveel te meer aan wat aan ons geskenk word 
in die doop. 

En nou heeltemal onverwant aan al die paragrawe hierbo se gedagte
gang, moet ek wel meld dat dit vir my as leser teleurstellend was om nie 
meer volledig met behoorlike verwysings in die teks en bronnelys aan die 
einde ingelig te word nie. Daar is uiteraard ŉ sterk akademiese onderbou 
en teologiese verwysingsraamwerk wat met eksplisiete erkenning en 
aanduiding nie die toeganklike aard en styl van die teks sou ondermyn nie; 
inteendeel. Ek sou dus ook graag meer wou ontvang van die teologiese 
literatuur en studie waarop die boek steun. 



Acta Theologica 37(2)	 2017

215

In kort, my diepe waardering en sagte mymeringe toon hopelik hoe 
geslaagd hierdie twee outeurs hul beoogde uitkomste bereik het met 
hierdie werk. Ek is bly en dankbaar dat dit vanjaar erken en bekroon is met 
die Andrew Murray prys, want anders sou ek – en talle ander – so maklik 
kon dink hierdie is maar net nog ŉ gewone boek oor die doop, en dit is die 
laaste ding wat ons nou nodig het. Ook in die lees en nadenke van hierdie 
werk, ontvang ons dus erkentlik wat aan ons gegee is. 


