Prof. E. Scheffler
Universiteit van
Suid-Afrika.
schefeh@unisa.ac.za

DOI: http://dx.doi.
org/10.4314/actat.v36i2.6

ISSN 1015-8758 (Print)
ISSN 2309-9089 (Online)

Acta Theologica 2016
36(2):92-124
© UV/UFS

=§\\\|h%=

VYANDSLIEFDE OF
GEWELD: OOR DIE
POLITIEK VAN DIE
HISTORIESE JESUS'

ABSTRACT
LOVE FOR THE ENEMY OR VIOLENCE: ON THE
POLITICS OF THE HISTORICAL JESUS

The fact of the existence of Jesus of Nazareth is recognised
in Judaism, Christianity and Islam. Nevertheless these
religions are all in one way or another involved in violent
conflicts that still ravages the present-day world.
Despite making the proposed task more difficult, in this
contribution attention will be paid to the historical Jesus’
stance on violence (as contained in the Gospel tradition),
our expressed hermeneutical intent being to address
contemporary violence, in interpersonal relationships as
well as on a global “political” scale (e.g. war). After some
remarks on the possibilities and limitations of historical
Jesus research, Jesus’ own stance or teaching on violence
(e.g. blessed are the peacemakers, loving the enemy and
turning the other cheek), as well as his possible involvement
in, or opposition to violence in the Palestinian and Roman
context of his day will be scrutinised. A “hermeneutical”
reflection on the possibility of the appropriation of Jesus’
(non-violent) stance in today’s world concludes the paper.

We don’t want to study the historical Jesus,
because then we must do the same. -
James Murphy O’Conner

There is no way to peace, peace is the way.
- Mahatma Ghandi

You must have breakfast by yourself, lunch
with a friend and supper with your enemy. —
Nelson Mandela (as president van Suid-Afrika)

1 Opgedra aan Piet Strauss, met respek.

92


mailto:scheffee@unisa.ac.za
http://dx.doi.org/10.4314/actat.v36i2.6
http://dx.doi.org/10.4314/actat.v36i2.6

Acta Theologica 36(2) 2016

1. INLEIDING

Die feit dat Jesus van Nasaret gelewe het? word erken in die Jodendom,
Christendom en Islam, en die grondwaardes van sy leer (onder andere
oor vrede en geweld) word onderskryf deur al drie Abrahamitiese
tradisies.®> Godsdienste wat apart van die Christendom ontwikkel
het (soos byvoorbeeld die Boeddhisme en Hinduisme) is ook oor die
algemeen nie vyandiggesind teenoor die onderrig van Jesus van Nasaret
nie - inteendeel.* Ironies, ten spyte hiervan, is godsdienste (veral die drie
Abrahamitiese godsdienste), steeds intens betrokke by (en dikwels die
oorsaak van) die gewelddadige konflikte wat steeds ons teenswoordige
wéreld teister (Scheffler 2015b:261-296; Armstrong 2014:160-385). Die
neo-ateisme beweer dikwels dat ateisme verkies moet word bo godsdiens,
as gevolg van die rol wat godsdiens dikwels speel in die veroorsaking van
geweld en die regverdiging daarvan (bv. Dawkins 2006). Sommige van
hierdie neo-ateiste het geen probleem met die persoon en boodskap van
Jesus nie (bv. Russell [1957] 2004:11-12; Dawkins 2006; Machovec 1972)
- hulle huldig hom selfs vanweé sy siening oor vrede. Die beroemde Britse
filosoof, Bertrand Russell ([1957] 2004:11-12) vermeld vier voorskrifte van
Jesus (die draai van die ander wang, om nie te oordeel nie, om uit te leen
en jou besittings vir die armes te gee) wat hy as prysenswaardig beskou
maar wat nie geredelik deur Christene uitgeleef word nie.5 Dit blyk ironies
en tragies te wees dat die teenstand teen geloof grootliks juis gebaseer

2  Die sogenaamde “mitisiste” wat ontken dat Jesus ooit gelewe het (bv. Thompson
2005) verteenwoordig 'n minderheidstandpunt wat, met getuienis, verwerp word
deur geleerdes wat self geen “dogmatiese” belang daarby het nie, byvoorbeeld
Ehrman (2012:5-6; vgl ook Schweitzer se vroeére bespreking [1906] 1984:451-560;
Spong 2007:207-216). Mens kan slegs verwys na sy herkoms uit die verdagte
dorpie Nasaret, sy doop deur Johannes, sy kruisiging en Paulus se opmerking in
Gal 1:19 dat hy “Jakobus die broer van die Here” gesien het, wat impliseer dat
“die Here” ’'n mens was wat inderdaad gelewe het.

3 Wat die Judaisme betref is, ten spyte van die geweldstradisies in die Ou
Testament, vredestradisies teenwoordig (bv. Jes 2:4; Sag 9:9-10; 1 Kron 22:5-11).
In die Koran word die boodskap van die historiese Jesus (as profeet en Messsias)
onderskryf (Sura 5:46), en vredemaak word bevorder (Sura 5:8; 49:9). Wat die
Christendom betref, kyk die opmerkings hieronder, en veral die werk van Yoder
(1972; 2007, kyk ook Scheffler 2015b:261-296).

4  Mens kan, onder andere net verwys na die sieninge van die Dalai Lama (1998:45-
52), asook Mahatma Gandhi, wat te kenne gegee het dat hy sy standpunt oor
geweldsloosheid by Jesus van Nasaret gekry het (Rynne 2008:22-29; vig.
Ghandi [1927] 2007). Sien ook Amore (1978) vir 'n sistematiese vergelyking
tussen die boodskap van Jesus en die Boeddha, asook Scheffler (1995:54-68).

5 Vir die (minderheids)standpunt dat Jesus “liefdeloos”, “haatdraend” en “geweld-
dadig” was, sien Avalos (2015:31-128).

93



Scheffler Vyandsliefde of geweld

is op die feit dat die Christendom waargeneem word as sou dit Jesus nie
navolg wat betref die basiese waardes van sy boodskap nie. In die proses
verwerp hierdie kritici nie net die kerk nie, maar ook die Christelike geloof
as sodanig en gooi hulle die kind met die badwater uit.

In wat volg gaan ek besin oor die moontlikheid van die historiese Jesus-
navorsing, oor Jesus se houding ten opsigte van geweld soos wat dit
oorgelewer is in die sinoptiese Evangelies, sowel as die resepsie daarvan
in die vroeé Christendom en die 1700 jaar van (bloedige) geskiedenis van
die Christendom. Hermeneutiese opmerkings gemik op die beperking van
konflikte in ons hedendaagse wéreld sluit die bydrae af. Laasgenoemde
raak die volgende aspekte aan: (1) die onmoontlikheid van die regverdiging
van geweld, (2) die (on)praktiesheid van geweldloosheid, (3) die prioriteit van
etiek bo dogma, (4) die loodsing van vredesprojekte, (5) die wetenskaplike
navorsing oor konflikoplossing, en (6) die eksistensiéle keuse vir vrede.

2. DIE MOONTLIKHEID EN NOODSAAKLIKHEID VAN
HISTORIESE JESUS NAVORSING

In sy Geschichte der Leben-Jesu-Forschunng het die beroemde Albert
Schweitzer aangevoer dat die resultaat van die ondersoek na die historiese
Jesus altyd die sieninge van die ondersoekers weerspieél. Na elke poging
om Jesus se lewe te konstrueer, verdwyn die werklike Jesus van die
geskiedenis in sy eerste-eeuse Galilese omgewing ([1906] 1984:620). Dit
het baie mense tot die gevolgtrekking laat kom dat om die geskiedenis van
Jesus te skryf eintlik onmoontlik is® en dat die Christendom sigself eerder
moet besig hou met die kerugma en boodskap oor Christus (Kéhler 1956),
wat volgens Bultmann elke individu tot 'n eksistensiéle besluit aanspoor
rakende sy of haar individuele lewe (vgl Bultmann 1926; 1968; Theissen &
Merz 2011:25-26). Een van die gevolge hiervan was dat in die 1930’s die
siening van die historiese Jesus oor vrede eintlik geen rol gespeel het in
die besluit van jongmanne wat opgeroep is om in die leer van Adolf Hitler
te veg nie.” Schweitzer is egter verkeerd verstaan (vgl Scheffler 2016).
Hy het nie betoog dat geen studie van Jesus gemaak moet word nie, en

6  Treffend uitgedruk deur Bornkamm wat beweer het dat Schweitzer in sy
klassieke werk 'n monument vir die eerste soektog gelewer het, maar terselfder-
tyd die begrafnisrede daarvoor gelewer het. (“Albert Schweitzer hat ihr in seinem
klassischen Werk ‘Die Geschichte der Leben - Jesu-Forschung’ [6.Aufl. 1951] ein
Denkmal gesetz, aber zugleich die Grabrede gehalten” (Bornkamm [1956] 1975:11).

7 Dit is belangwekkend dat die einste Bornkamm (wat die Naziregime voor die
oorlog geopponeer het) sy boek relatief kort na die oorlog geskryf het en nérens
hierdie punt maak nie.

94



Acta Theologica 36(2) 2016

hy het self ook sy eie konstruksie gemaak ([1901] 1929). Sy studie van
die lewe van Jesus het sy filosofie van “eerbied vir die lewe” geinspireer
sowel as sy besluit om “oerwouddokter” te word in die malariageteisterde
gebied van die sentraal-Afrikaanse Kongo (Gaboen). Schweitzer het ook
die Nobelprys vir vrede gewen en in sy aanvaardingstoespraak 'n pleidooi
gelewer teen die ontwikkeling van kernwapens (1981). Terwyl Schweitzer
in Afrika gewerk het, het die hoofstroomkerke in Duitsland geen druk
uitgeoefen om Hitler te stop in sy oorlogspogings nie.®

Soektogte om die historiese Jesus te bestudeer blyk te kom en gegaan
het in die verlede, maar sedert die “third quest” begin het in die 1980’s
het dit (volgens my gelukkig) toegeneem (Borg 1994:3-17). Afgesien van
populére werk is ongeveer 2000 wetenskaplike studies oor die historiese
Jesus reeds gepubliseer en ongeveer 10 tot 15 studies verskyn elke
jaar.® Uit die aard van die saak stem hulle nie almal saam oor ’n finale
(re-)konstruksie'® nie, maar dit is waar van elke geskiedenis. En alhoewel
nie so baie van Jesus geweet kan word as byvoorbeeld van iemand oor
wie daar baie beeldmateriaal bestaan en wie self baie oor hom of haarself
geskryf het nie (bv. Gandhi [1927] 2007 en Mandela 1997), is wat ons wel
weet oor die historiese Jesus van kardinale belang, veral wat die tema van
geweld betref.

8 In die 1930’s is Martin Luther se leer van die twee onderskeie koninkryke van
die staat en die kerk steeds wyd aanvaar in die protestantse Duitsland. Die
gevolg was dat die kerk - met uitsondering van die minderheidsgroep wat
die “Bekennende Kirche” (Belydende Kerk) gestig het — geen rol gespeel het
om Hitler se oorlogpoging te opponeer nie. Die basiese teologiese standpunt
rakende ’n “regverdige oorlog” (Thielecke 1967; vir Luther se siening, sien
Pelikan 1985:173-176) was deur almal aanvaar en indien '’n gewone Duitse
jongman opgeroep is vir militére diens om die "Vaterland“ te verdedig, het
patriotisme van hom verwag dat hy moet gaan, en hy het. Dieselfde het gegeld
in die apartheidera in Suid-Afrika met betrekking tot verpligte militére diens vir
Suid-Afrikaanse wit mans. (Dat swartes vrygestel is, gee stof tot nadenke oor
die onbewustelike erkenning van die ongerymdheid van die apartheidsbeleid
deur die wit regering. Swart mense is immers nie van belasting vrygestel nie).

9 Vir ’n omvattende bibliografie (ongeveer 90 bladsye), sien Rhea (2014:934-1025)
en die Literaturberichte in Theologische Rundschau (1966:15-46; 289-315;
1975:289-336; 1976:197-258; 295-363; 1978:105-161; 233-265), asook Evans 1996.

10 Schnelle (2007a:50-54) gebruik die terme rekonstruksie en konstruksie om
die dilemma van geskiedskrywing toe te lig: na 'n gebeure onherroeplik verby
is, kan dit nooit gerekonstrueer word nie. 'n Geskiedenis daarvan kan wel
gekonstrueer word, wat die onvolledigheid van die konstruksie erken sowel as
die perspektief van die geskiedskrywer.

95



Scheffler Vyandsliefde of geweld

Jesus se opdrag om die vyand lief te hé is alombekend. Daar bestaan
egter ook ander sinoptiese tradisies wat die teenoorgestelde blyk voor te
staan en dit behoort tot die eerlikheid van die historiese eksegeet om hulle
onder die loep te neem. Ons sal dus aandag gee aan albei tradisies: dié
wat Jesus as die veroordelaar van geweld uitbeeld (vgl. par. 3 hieronder)
sowel as dié waarin dit voorkom of hy geweld goedkeur (par. 4).

3. JESUS SE ANTI-GEWELD STANDPUNT IN DIE
SINOPTIESE TRADISIE

3.1 Liefde vir die vyand

Vandag sal alle erkende historiese Jesus navorsers (bv. Crossan 1991; 1994;
Borg [1984] 1998:113; Ehrmann 1999; Theissen 1992:115-156; 2004:269-289;
Dunn 2003:586-88; Horsley 1987; Stegemann 2010:290-296) en voriges soos
Bultmann ([1926] 1983:77-84); Bornkamm ([1956] 1975:97-104), Stauffer
(1959:119-146) en Jeremias (1971:204-206; 219-221) saamstem dat Jesus
se voorskrif aan sy volgelinge om hulle vyand lief te hé tot die eerste stratum
van die oorlewering van die Jesustradisie behoort en dat dit feitlik seker is
dat hierdie tradisie by homself begin het.!"" Dit word in die Q-bron gevind
(gerekonstrueer uit Matteus en Lukas) wat na alle waarskynlikheid reeds in
die 50’s (vgl. Mack 1993; Robinson 2007) bestaan het. Paulus se vermaning
in Rm. 12:14 - ook geskryf in die 50’s) om goed te doen aan die vyand
reflekteer ook hierdie tradisie (vgl. ook 1 Kor. 4:12 en 1 Pet 3:9). 'n Sinoptiese
vergelyking tussen Matteus en Lukas se weergawes lewer 'n deeglike insig
in die diepsinnigheid van hierdie tradisie.

11 Markus se evangelie, wat ook deel vorm van die oudste tradisie, bevat nie
die woorde “Julle moet julle vyand liefhé“ nie, alhoewel liefde tot die naaste
prominent voorkom (Mk 12:28-34) en die “soutspreuk” (Mk 9:50) in terme
van vrede geinterpreteer word. Die tradisie oor die genesing van die Siro-
Finesiese vrou (Mk 7:24-30) verteenwoordig duidelik inklusiewe denke wat
provinsialistiese (“tribal“) denke transendeer. Verder suggereer hierdie tradisie
dat die aardse Jesus self sy standpunt verander het van nasionalistiese
eksklusiewe denke tot inklusiewe denke gedurende sy eie leeftyd, as gevolg
van die aandrang van die vrou (vgl. ook die tradisie oor die Romeinse hoofman
oor honderd se slaaf, wat ook nie in Markus voorkom nie maar betekenisvol
teenwoordig is in die Johannesevangelie, Mt 8:5-13; Lk 7:1-7; Jn 4:46-54; kyk
egter Mk 5:39). Jesus se verandering van standpunt kon ook plaasgevind het
omdat hy gevra is om sy naaste te definieer (Lk 10:29). Indien die gelykenis
van die barmhartige Samaritaan na Jesus self herlei kan word (kyk Scheffler
2013), blyk hierdie verandering van standpunt van eksklusiwiteit tot inklusiwiteit
bewys te wees.

96



Acta Theologica 36(2)

2016

Liefde tot die vyand
(Matteus 5:38-48)

Liefde tot die vyand
(Lukas 6:27-38)

38 Julle het gehoor dat daar gesé
is:

’n Oog vir 'n oog en tand vir 'n
tand.

3 Maar Ek sé vir julle dat julle ’'n
slegte mens

nie moet weerstaan nie;

maar as iemand jou op jou
regterwang slaan,
draai ook die ander een na hom

toe.

40 As iemand jou hof toe neem
vir jou onderkleed,

laat hom ook die bo-kleed kry.

4 As iemand jou een myl
afdwing,
loop met hom twee myl saam.

42 Gee aan hom wat jou iets vra,
en wys hom nie af wat van jou
wil leen nie.

43 Julle het gehoor dat daar
gesé is:

Jy moet jou naaste liefhé en jou
vyand moet jy haat.

44 Maar ek sé vir julle: Julle moet

jul vyande liefhé; seén die wat
vir julle vervloek,

doen goed aan die wat vir julle
haat,

en bid vir die wat julle beledig en
julle vervolg;

4 sodat julle kinders kan word
van julle Vader

wat in die hemel is; want Hy laat
Sy son opgaan

oor slegtes en goeies,

en hy laat reén op regverdiges
en onregverdiges.

6 As julle liefhet die wat vir julle
liefhet, watter loon het julle?
Doen die tollenaars nie ook
dieselfde nie?

47 En as julle net jul broeders

groet,

27 Julle moet julle vyande liefthé

en goed doen aan die wat vir
julle haat.

% Seén die wat vir julle vervioek,
en bid vir die wat julle beledig.

2 Aan hom wat jou op die wang
slaan,

moet jy ook die ander een

aanbied;

en aan hom wat jou bo-kleed
neem,

moet jy ook die onderkleed nie
weier nie.

30 Maar gee aan elkeen wat jou
iets vra,

en eis jou goed nie terug van
hom wat dit neem nie.

31Soos julle wil hé dat die
mense aan julle moet doen, so
moet julle ook aan hulle doen.

%2 As julle dié liefhet wat vir julle
liefhet,

watter aanspraak op dank het
julle?

Die sondaars het ook dié lief wat
vir hulle liefhet.

% As julle goed doen aan die
wat aan julle goed doen, watter
aanspraak op dank het julle?
Die sondaars doen ook
dieselfde.

34 As julle leen aan dié van wie
julle hoop om terug te ontvang,
watter aanspraak op dank het
julle?

Die sondaars leen ook aan die
sondaars,
om net soveel terug te ontvang.
3 Wees dan barmhartig, soos
julle Vader ook barmhartig is.
57 En julle moet nie oordeel nie,
dan sal julle nooit geoordeel
word nie.

Julle moet nie veroordeel nie,
dan sal julle nooit veroordeel
word nie.

97

Tabel vervolg




Scheffler

Vyandsliefde of geweld

Liefde tot die vyand
(Matteus 5:38-48)

Liefde tot die vyand
(Lukas 6:27-38)

48 Wees julle dan volmaak
soos julle Vader in die hemel
volmaak is.

Spreek vry, en julle sal
vrygespreek word.
3% Gee, en aan julle sal gegee

word.

’n Goeie maat wat ingedruk en
geskud en vol is,

sal hulle in jul skoot gee, want
met dieselfde maat waarmee
julle meet, sal weer vir julle
gemeet word.

Vir ons huidige doel, fokus die volgende opmerkings meer op die
ooreenkomste (beklemtoon in die teks) tussen die twee weergawes as
op die (nie onbelangrike!) verskille (vgl. Lambrecht 1985:216-224; Hays
1997:671-680).

Eerstens, alhoewel daar verskille is tussen die weergawes,'? is hulle
dieselfde in hulle beklemtoning dat liefde vir die volk die grense van die
eie moet transendeer om selfs die vyand in te sluit (by Lukas twee maal,
6:27,35). Alhoewel nie die enigste nie, is dit ook een van die belangrikste
aspekte van die gelykenis van die barmhartige Samaritaan se boodskap
(Scheffler 2001; 2013). Volgens die historiese Jesus is liefde vir die eie
groep (familie, vriende en volksgenote) die natuurlike posisie by verstek.
Volgens Bultmann ([1926] 1983:82-84) is Jesus se siening van vyandsliefde
nie gewortel in ’'n simpatieke gevoel, affek of sentiment nie, maar in ’'n
houding van die wil (Selbstiiberwindung des Willens), in gehoorsaamheid
aan God. Die werklike uitdaging (wat vrede tot stand kan bring) is die
besluit om die grense van die eie groep te oorskry. Sekerlik was dit 'n
provokerende gedagte vir die eksklusiwistiese nasionalistiese denke
onder sy kontemporére mede-Jode, soos dit ook vandag in nasionalistiese
kontekste is.®

Tweedens het die voorskrif om die vyand liefde hé vir Jesus op ’'n
individuele sowel as kollektiewe vlak gefunksioneer.' Dit is belangrik om te

12 Matteus se vermaninge is meer gemik teen die lex talionis — oog vir oog (Eks 21:24;
Lev:24:20; Dt 19:21), geregtigheid, die vergeldingsleer van die Joodse tradisie.

13 In die Hellenistiese Jodendom is die Griekse kultuur weliswaar omhels, dog nie
as gevolg van die beginsel van inklusiewe liefde nie, maar as gevolg van die
voordele wat die Hellenistiese kultuur gebied het. Vir 'n omvattende behandeling
van hierdie aspek van Jesus se boodskap, sien Hellerman (2013:9-122).

14 Hays (1997:671-680) polemiseer myns insiens korrek teen Horsley (1987) wat
die siening verteenwoordig dat Jesus se oproep tot vyandsliefde slegs gemik

98



Acta Theologica 36(2) 2016

besef, aangesien in die Christedom wat na hom gevolg het, tot vandag toe,
in diskoerse wat gaan oor die regverdiging van oorlog, die teenwoordigheid
van tweede persoon voornaamwoorde in die betrokke tekste (bv. julle
vyand) gebruik word om Jesus se opdragte te beperk tot interpersoonlike
verhoudinge. Dit word gedoen sodat op sosiale en politieke viak vyandskap
(met oorlog en geweld as die resultaat) geregverdig kan word. Sulke
(moderne) skisofreniese denke kan eenvoudig nie aan Jesus van Nasaret
toegeskryf word nie (vgl. Lk 10:25-30).'% Afgesien daarvan dat sulke
onderskeidings vreemd is aan die antieke wéreld, druis dit teen die teks
in (die meervoud word gebruik). Jesus het gelewe in 'n land wat deur die
Romeinse Ryk beset is en laasgenoemde was die destydse vyande van
die Jode (Horsley 2003; 2007:335-360). In Jesus se konteks het die oproep
om die tweede myl saam te loop (Mt 5:41) verwys na Romeinse soldate
wat die mense van die land gedwing het om hulle bagasie te dra. Om dit 'n
tweede myl te dra was ’n uitdrukking van wat liefde vir die politieke vyand
(Romeinse soldate, cf. Allison 2001:885) kon impliseer in die kontingente
eietydse konteks. Deur die soldaat se sak te dra word die vyandskap
tussen die onderdrukker en slagoffer direk gekonfronteer, dog op ’n nie-
gewelddadige wyse.'®

Derdens behels vyandsliefde nie maar net 'n eenvoudige verandering
van gevoel of denke nie, hoe belangrik laasgenoemde ook al mag wees.
Dit behels ook nie 'n verklaring dat die vyand nie bestaan nie (ignorering)
of dat daar geen verskille met die vyand meer bestaan nie. Volgens Jesus
van Nasaret is liefde tot die vyand 'n daad, iets wat gedoen moet word,
dit behels bewustelike, konkrete en proaktiewe optrede. Verder is hierdie
optrede nie beperk tot die welbekende “draai van die ander wang” (Mt 5:39;
Lk 6:39) nie wat, alhoewel belangrik vir die absorbering van geweld, indien
dit alleen of buite konteks geinterpreteer word ’'n pasifistiese houding
suggereer. In beide Matteus en Lukas se weergawes het vyandsliefde wat
goed aan die vyand doen fisiese (wang draai, sak dra), spirituele (bid vir,

is op persoonlike en plaaslike viak. So ’n verenging van sy siening strook
eenvoudig nie met die sinoptiese gegewens nie (veral Matteus) en is in die
geskiednis meermale gebruik om die “regverdige oorlog” te onderskryf.

15 Allison (2001:855) beweer volgens my verkeerdelik: “Jesus does not overthrow
the principle of equivalent compensation on an institutional level - the question
is just not addressed - but declares it illegitimate for his followers to apply
to their private disputes.” Grundmann (1972:170) merk tereg op: “Hinter die
Ordnung, die Matthaus dem Ganzen der Uberlieferung gibt, wird die Frage nach
der Heilung der gefahrdeten und bedrohtenn Gemeinschaft sichtbar.”

16 Vir’nuitstekendebydrawatJesus se oproep totvredemaak (wat metvyandsliefde
korreleer) situeer binne die historiese konteks van die Matteusevangelie, kyk
Van Aarde (2015). Vir die Lukaanse konteks, kyk Ford (1984).

99



Scheffler Vyandsliefde of geweld

liefde, seén, groet) en ekonomiese (uitleen, gee) dimensies wat verder gaan
as gewone pasifisme. Dit impliseer om die vyand se welsyn na te strewe
en om te begin met 'n proses om verskillend te dink en te doen ten opsigte
van die vyand. Deur te gee en te leen en te vergewe word liefde vir die
vyand konkreet en sigbaar en sulke optrede kan selfs die vyand uitdaag
om hulle eie haat te laat vaar.'” Jesus het dus nie ’n blote sentimentele
gevoel van liefde tot die vyand voorgestaan nie, maar juis riglyne gegee
oor hoe vyandsliefde gekonkretiseer kan word.

3.2 Liefde tot die vyand, om goed te doen, vergifnis,
vrede en versoening

Die Markusevangelie is uniek in die sin dat dit die bekende “sout van die
aarde”-uitspraak beklemtoon deur dit te plaas aan die einde van Jesus se
Galilese werksaamheid en dit interpreteer as om “in vrede met mekaar te
lewe” (Mk 9:50). Vyandsliefde (as ’n aktualisering van die goue reél, Mt 7:12;
Lk 6:31) vorm ’n dominante tema in Lukas se korter weergawe van Jesus
se Bergrede (in Lukas ’'n veldrede, Lk 6:20-49; Klein 2006:250-256)'¢. Ander
aspekte van Jesus se prediking, soos byvoorbeeld die oproep om te
vergewe en nie te (ver)oordeel nie (Lk 6:37) is in Lukas se teks geintegreer in
Jesus se argument oor vyandsliefde (cf. 6:37; in Matteus 'n paar verse later,
Mt. 7:1-5). In Matteus se bergrede komplimenteer soortgelyke aspekte -
wyer versprei oor die groter preek - die opdrag om die vyand lief te hé.

In Matteus word vredemaak alreeds in die bergrede bevorder (5:9) en
die bevel uit die Tien Gebooie om nie dood te slaan nie word geradikaliseer
met die doel om aggressiewe gevoelens en denke te besweer (Mt 5:21-22).
Die soldaat se pak moet die tweede myl gedra word (5:41). Matteus is ook
uniek ten opsigte van die idee dat die volgelinge van Jesus die inisiatief
moet neem in versoening en onderhandeling; trouens die voorskrif om die
eie offer by die altaar te laat met die doel om met die naaste wat verontreg

17 Ooreenkomstig sy welbekende klem op besittings en armoede (Scheffler 1993;
2011), brei Lukas, as hy oor vyandsliefde skryf, meer as Matteus uit ten opsigte
van die ekonomiese dimensie. Wat die opskorting van geweld deur die vyand
betref bly dit ’n hoop wat soms realiseer en soms nie. Vyandsliefde moet ongeag
die uitkoms daarvan beoefen word (Jesus is immers gekruisig!). Vredestigting
werk nie meganisties nie en 'n positiewe uitkoms is nie die voorwaarde vir die
beoefening vyandsliefde nie.

18 Lukas se weergawe word ’n veldrede omdat vir hom berge plekke vir gebed is
en vlaktes vir prediking ( vgl Lk 6:12; Conzelmann 1953:37). Verder bestaan sy
rede net uit 29 verse teenoor die 106 verse van Matteus se bergrede. Dat beide
redes saamgestelde redes uit verskillende uitsprake van Jesus is, het Calvyn
reeds erken. Dit is veral duidelik uit die feit dat van die materiaal verspreid in die
Markusevangelie voorkom.

100



Acta Theologica 36(2) 2016

voel te versoen (Mt 5:23-25), impliseer dat versoening met die vyand ’n
groter prioriteit het (vir God!) as tradisionele (wetlik voorgeskrewe) diens
aan God. Crossan (1994:168) merk ten opsigte van hierdie teks op: “Gift,
altar, and even God must wait for peace and forgiveness. Reconciliation
on earth precedes oblation to heaven.”

Die sentraliteit van en oproep tot onderlinge vergifnis word beklemtoon in
die Onse Vader deurdat dit as deel van die gebedshandeling (vgl. Lk 11:3-4)
voltrek word, en beklemtoon word in twee verdere verse (in Matteus se
weergawe, vgl. Mt 7:12-14). Ten einde die vyand lief te hé, word daar dus
van die leser verwag om ook ander tradisies te oorweeg waar Jesus onderrig
gee oor vergifnis, byvoorbeeld die genesing van die verlamde man (wat die
menslike rol in vergifnis beklemtoon, Mt 9:2-8; Mk 2:3-11; Lk 5:21-26), die
vereiste om 70 x 7 keer te vergewe (nie noodwendig na mens eers gevra
word nie),'® asook die gelykenis van die verlore seun wat vertel van die vader
se onvoorwaardelike verwelkoming van die seun, wat die grenslose sosiale
aanvaarding van tollenaars en sondaars belig (vgl. Lk 15:1-2; Scheffler
1993:99-1-2).2% Veral van belang hier is onlangse studies in positiewe
sielkunde oor vergifnis en vredemaak wat hierdie konsepte wetenskaplik
ondersoek en boonop spesifieke strategieé aandui wat gevolg kan word om
vergifnis en vrede te bewerkstellig (McCullough & Witvliet 2005; Scheffler
2015a; Blumberg, Hare & Costin 2006).

In Matteus 6:19-34 waarsku Jesus teen hebsug en versameling van
rykdom, wat Lukas oorlewer in ’n ander konteks (Lk 12:13-34). Aangesien
hebsug meesal aanleiding gee tot wedywering met die naaste, onderdrukking
van die naaste en uitbuiting van die armes, kan die rol daarvan in vyandskap
maklik aangedui word (vgl Jak 4:1-2). Om jou vyande lief te hé, en op die
ou einde geweld aan bande te &, het dus die implikasie om mens se eie
hebsug te beteuel en om aan die armes te gee as ’'n proaktiewe ingryping
om daardeur die waarskynlikheid van vyandskap te minimaliseer. Op
'n kollektiewe vlak was juis dit die anomalie van Europa se koloniale

19 Die vroegste laag in die tradisie kom in Mt 18:21-22 voor. Mt 18:15-20 is
kennelik 'n Matteaanse interpretasie in 'n na-Pase kerklike konteks. Crossan
(1994:166) merk op: “The more radical version in Matthew 18:21-22 does not,
unlike its parallel in Luke 17:4, mention repentance prior to forgiveness.”

20 Bornkamm ([1956] 1975] beklemtoon die vader se aanvaarding van die seun
wat die seun se belydenis voorafgaan. Lukas het die gewoonte om by wyse
van ’'n redaksionele opmerking aan die begin van veral voorbeeldvertellinge
die sleutel tot die interpretasie van die gelykenis te gee. Derhalwe lig die drie
gelykenisse wat op Lk 15:1-2 volg die teks wat oor Jesus se aanvaarding en
sosiale omgang met sondaars (voor enige bekering ter sprake is) handel, toe.
Die ouste seun verteenwoordig die Fariseérs wat Jesus se grensoorskrydende
optrede nie wil omhels nie.

101



Scheffler Vyandsliefde of geweld

verlede: enersyds het die kolonialisasie van Afrikalande die ontwikkeling
van infrastruktuur meegebring, maar andersyds die uitbuiting van hierdie
nasies deur die besitname van die land en die rykdomme daarvan?'.
Terselfdertyd het die sendelinge Jesus se Evangelie verkonding, wat in sy
wese veronderstel dat die armes geseénd is en dat die rykes vir die armes
moet sorg — 'n voortdurende uitdaging aan elke uitbuitingsbeleid.

Beide weergawes van Jesus se preek sluit af met sy vermaning dat
“Here, Here sé&”, en selfs die verrig van magtige dade nie lidmaatskap van
die koninkryk bewerkstellig nie (Mt 7:21; Lk 6:46). Daarvoor is dade van
liefde tot die vyand en die beteuling van haat in menslike verhoudinge
nodig. Dit is belangwekkend dat die Christendom ’n geskiedenis het wat
aandui dat hierdie vermaning van die historiese Jesus met betrekking tot
vredestigting oor die algemeen nie nagekom is nie (Pelikan 1985:168-181).
Dogmas (om “Here, Here” te sé) was kennelik meer belangrik as om die
kuns van vredemaak te bemeester. Eintlik het dogmastryde bygedra tot
vyandskap, haat en geweld soos wat dit voorgekom het in inkwisisies en
teregstellings in Christus se naam. Dit is dus van die grootste belang dat
die boodskap van die historiese Jesus oor vyandsliefde en vredemaak
herontdek en toegeéien word (beklemtoon deur De Villiers 2015a:1-9),
terwyl die bril van die eie kerklike tradisie afgehaal word. Dit mag lyding,
sosiale veragting en vervolging vir die Jesusvolgeling impliseer, maar ook
’n diepe besef van troos, aangesien dit die basis vorm van die volgeling se
“seén” soos wat dit in die saligsprekinge uitgedruk word.

3.3 Samevatting: Die waardes van die koninkryk van
God en Jesus se geweldlose politieke standpunt

Jesus van Nasaret het die koninkryk van God verkondig wat vir hom
die verligting van menslike lyding hier en nou behels het (en nie net ’n
apokaliptiese ingrype wat deur God bewerkstellig word nie, vgl Mt 11:3-4;
Lk 7:21-23; 11:20; 17:20-21). Sy gebruik van die term “koninkryk van
God” het politieke implikasies gehad deurdat dit in opposisie was teen
die Romeinse onderdrukkers wat ander waardes gekoester het (Horsley
2007; 2011). Omdat sy siening van die koninkryk die verligting van lyding
geimpliseer het, was vernietigende fisiese gewelddadige weerstand (wat
lyding veroorsaak) nie 'n opsie nie. Dog sy standpunt van geweldloosheid
het nie pasifisme geimpliseer nie, maar geweldlose verset (die draai van die
ander wang) en voorkomende ingryping (om goed te doen). Hierdie houding
van Jesus word gekomplimenteer deur ander waardes wat eie is aan die
“koninkryk”, soos byvoorbeeld vergifnis, barmhartigheid, nederigheid, stry

21 Vir’n uitstekende (en sombere) verslag hiervan, sien Ferguson (2011).

102



Acta Theologica 36(2) 2016

teen hebsug en sorg vir die armes. Dit is gedoen in terme van ’n kritiese
toe-eiening van sy Joodse (Ou Testament) tradisie.

4. JESUS AS VOORSTANDER VAN GEWELD

Naas tradisies wat 'n onmiskenbare geweldlose Jesus weerspieél, bestaan
daar in die sinoptiese Evangelies ook tradisies wat voorkom of dit die teen-
oorgestelde standpunt uitbeeld.?> Aangesien hierdie tradisies dikwels
aangehaal word inargumente om oorlog en geweld (selfs in bevrydingsteologie)
te regverdig, of dat Jesus gewelddadig sou wees en dus sleg (Avalos 2015),
verdien dit meer indringende aandag. Die mees belangrikste hiervan is sy
uitspraak oor die “bring van die swaard“ na die aarde en die tempelreiniging.

4.1 Die Matteaanse Jesus se bring van die swaard

Ten spyte van positiewe uitsprake oor vrede in Matteus, bevat die laas-
genoemde Evangelie ook tradisies wat lyk of dit die teenoorgestelde
kommunikeer. Hiervan blyk Matteus 10:34-39 die mees prominentste te
wees, wat ter wille van reliéf saam met Mk 13:12-13 en Lk 12:49-53 gelees
moet word.

22 Die wee-uitsprake teen die rykes (Lk 6:24-26) en die geveinsde Fariséers (23:13-32),
teen die dorpe Gorasin, Betsaida en Kapernaum (Mt 11:21-24; Lk 10:13-15),
sowel as wat geinterpreteer kan word as sy fel opmerkings teen sy eie familie
(Mk 3:31-35; Mt 12 :46-50; Lk 8:19-21), word dikwels genoem om aan te toon dat
Jesus in die praktyk inkonsekwent was ten opsigte van sy opdrag tot vyandsliefde.
Dit sou egter beteken om vyandsliefde met onderdanigheid te verwar en die
afwesigheid van ’n eie opinie. Die Fariseérs en die religieuse leiers was inderdaad
die vyande van Jesus (Casey 2010:313-352) en sy opdrag om die vyand lief te hé
het nie daardie gegewe verander nie. Ons het ook berigte in die Evangelies wat
aantoon dat hy saam met die Fariseérs geéet het (bv Lk 7:36-50), wat geweldlose
optrede ten opsigte van hulle impliseer. Verder is daar ook in die Evangelies
getuenis dat Jesus ’n passievolle persoon was wat homself kon laat geld. Om te
verwag dat wat hy gesé en gedoen het altyd in harmonie met mekaar sou wees,
beteken die ontkenning van sy menslikheid en impliseer om die historiese Jesus
voortydig as seun van God of God te beskou. Alle mense verloor hulle humeur by
geleentheid en dit verydel nie hulle vertrekpunte of ideale oor byvoorbeeld liefde
en barmhartigheid of geweldloosheid en vrede nie. Jesus was egter nooit betrokke
by geweld wat mense se dood veroorsaak het nie.

103



Scheffler

Vyandsliefde of geweld

Die sinoptici oor verdeeldheid en konflik (swaard)

onder Jesus se volgelinge

Mt 10:21-22; 34-39

Mk 13:12-13

Lk 12:49-53

Maar die een broer sal
die ander oorlewer om
doodgemaak te word

en die vader sy kind, en
die kinders sal teen hulle
ouers opstaan en hulle
doodmaak.

2 Julle sal deur almal
gehaat word ter wille van
my naam.

[vermaning vir
sendelinge]

3 Moenie dink dat ek
gekom het om vrede op
die aarde te bring nie. Ek
het nie gekom om vrede
te bring nie, maar die
swaard.

3 Want ek het gekom
om verdeeldheid te
veroorsaak tussen ’'n
man en sy vader, en
tussen 'n dogter en

haar moeder, en ’'n
skoondogter en haar
skoonmoeder.

3% ’n Mens se huisgenote
sal sy vyande wees.

2 Die een broer sal

die ander oorlewer om
doodgemaak te word,

en die vader sy kind, en
die kinders sal teen hulle
ouers opstaan en hulle
doodmaak.

13 Julle sal deur almal
gehaat word ter wille van
my naam.

9 Ek het gekom om vuur
op die aarde aan te steek,
en hoe wens Ek dat dit al
brand!

50 Maar ek het '’n doop

om mee gedoop te word,
en hoe benoud word ek
totdat dit volbring is!

5! Dink julle dat ek gekom
het om vrede op die
aarde te gee? Nee, sé

ek vir julle, maar eerder
verdeeldheid.

52 Want van nou af sal
daar vyf in een huis
verdeeld wees, drie teen
twee en twee teen drie.

53 Die vader sal verdeeld
wees teen die seun en die
seun teen die vader, die
moeder teen die dogter
en die dogter teen die
moeder, die skoonmoeder
teen haar skoondogter en
die skoondogter teen haar
skoonmoeder.

Dit is belangrik om die ontwikkeling (van Markus en Q tot Matteus en
Lukas) in hierdie tradisie raak te sien. Markus se weergawe verwys slegs
na die vyandelike verdeeldheid wat vanself ontstaan as gevolg van die
keuse wat familielede sou maak met betrekking tot die volg van Jesus.
Jesus het dit nie bedoel nie, maar dit gebeur in elk geval. Matteus en
Lukas spel dit uit ooreenkomstig 'n Q-tradisie waarin Jesus self sé dat
hy hierdie verdeeldheid sal veroorsaak, wat in Lukas slegs in terme van
verdeeldheid in die algemeen (sonder geweld) vermeld word (Lk 12:51).
Hierdie verdeeldheid word egter in Matteus in terme van geweld (die
swaard) en vyandskap uitgespel (sien beklemtoning in die teks).

104



Acta Theologica 36(2) 2016

Daar moet gelet word op die verskillende literére kontekste waarin die
tradisie in die onderskeie Evangelies oorgelewer word. In Markus kom dit
voor in sy apokaliptiese rede, waarin Jesus duidelik die lot van sy volgelinge
in die laaste dae voorspel. Daarenteen kom dit in Matteus voor in sy
missionére rede (Mt 10), wat gerig word aan die twaalf (Mt 10:1) en derhalwe
betrekking het op die onmiddellike toekoms binne die vertelde wéreld van
Jesus se eie leeftyd.? In Lukas vorm dit ook deel van ’n algemene toespraak
wat gerig word aan Jesus se volgelinge en die skare oor hulle gedrag in
die toekoms, waarin hulle houding teenoor besittings (Lk 12:13-32) en hulle
gereedheid vir hul meester se terugkeer (let op die kritiek teen geweld in
12:45) prominent figureer. In al drie weergawes ontlok die teks ’n lesing
in die na-Pase konteks wat handel oor die kontingente situasie na Jesus
se dood (wat selfs verder kan verskil ooreenkomstig elke evangelis se
konteks). Woorde van die historiese Jesus is omvorm en selfs geskep vir
hierdie kontekste (op sy duidelikste te sien in die Johannesevangelie).

Veral Matteus se weergawe (waarin die term “swaard“ voorkom,
Mt 10:34; kyk ook Mt 26:52) polemiseer oénskynlik direk teen Jesus se
boodskap in die bergrede: in laasgenoemde verkondig hy geweldloosheid,
vrede en liefde vir die vyand; hier praat hy teen al drie. Hierdie toedrag
van sake laat die leser in ’'n toestand van kognitiewe dissonansie: twee
verskillende sienings word voorgestaan deur een evangelis.

Sonder om die probleem te minimaliseer, moet Mt 10:21-39 myns
insiens verstaan word in terme van Matteus se historiese konteks toe hy
sy Evangelie in die tagtigs geskryf het. Konflik en tweedrag was wesenlik
deel van die ervaring van die Christelike gemeenskap, eerder as die vrede
wat Jesus in die bergrede verkondig het. Met hierdie kontingente situasie
moes die Christelike gemeenskap handel. Deur hierdie woorde in Jesus
se mond te plaas® in 'n na-Pase situasie, kommunikeer die Evangelie
dat in die tyd van Matteus, Jesus se volgelinge darem “troos” kon vind
in die feit dat hulle meester lank reeds geweet het van die onenighede
wat sou ontstaan. Op geen wyse is Jesus se vurige verkondiging van
liefde, vergifnis en versoening gekompromiteer deur hierdie woorde nie;
inteendeel, hulle funksioneer steeds prominent in die bergrede en dui
steeds die weg na vrede aan, juis in die Matteaanse gemeenskap waar
konflik teenwoordig is. Die ervaring van verdeelheid skets dus eerder die
konteks van die gemeenskap wat in die bergrede tot vyandsliefde en vrede

23 Die deursigtigheid (transparency) van die teks vir die na-Pase konteks word
hiermee nie uitgesluit nie.
24 \Vir ons oneerlik, maar nie vir die eerste eeuse konteks nie.

105



Scheffler Vyandsliefde of geweld

opgeroep word.?® Lukas se weglating van die woord “swaard“?® waardeur
hy die nie-vrede wat Jesus bring interpreteer in terme van verdeeldheid
in huishoudings, blyk dus om die situasie van die Q-gemeenskap beter te
reflekteer,?” en is dus as sodanig nader aan die oorspronklike woorde of
bedoeling van Jesus.

4.2 Die tempelreiniging

Dwarsdeur die geskiedenis van die Christendom is die tradisie wat verhaal
hoe Jesus hardhandig die tempel reinig (oorgelewer deur al vier Evangelies)
gebruik om geweld in oorlogsituasies te regverdig.?® In sodanige (mis)bruik
van die teks word gewoonlik nie baie aandag gegee aan die historiese
Jesus se motivering vir sy gedrag nie, ook nie aan die Evangelies se
onderlinge verskille ten opsigte van die graad van geweld wat deel uitmaak
van Jesus se aggressiewe gedrag nie.

Die kanoniese Evangelies oor die tempelreiniging

25 Terwyl ons hier fokus op verdeeldheid binne die Christelike gemeenskap self
(bv. families), interpreteer Van Aarde dit binne ’n breér sosio-politieke konteks
van die verwerking van die tempelvernietiging, die vestiging van die Farisese
rabbinaat, die vestiging van die kerk en opstand teen Rome (2015:4).

26 Indie lig van Matteus 26 (waar dit negatief funksioneer) en as 'n geweldskritiese
uitspraak verstaan moet word, is dit duidelik dat die swaard (geweld) 'n
besondere betekenis in die Matteusevangelie het. Vgl. Nel (2015:237-254) oor
Mt 10:34 en 26:52, asook Van Aarde (2015:3-5; Weren 2015:9).

27 Crossan wat die gedeelte wel terug voer na die historiese Jesus (1994:69,156)
merk op dat die koninkryk (Jesus) die hiérargie in die huishouding aanval: “The
kingdom tears the family apart along the axis of its (abused?) power.”

28 Selfs Nelson Mandela (wie se persoon en gedrag dikwels met dié van Jesus van
Nasaret vergelyk word, kyk Scheffler 2014) verwys in sy outobiografie (1997)
na die tempelreiniging om sy pre-gevangenskap posisie oor die gebruik van
geweld in die stryd teen apartheid te regverdig.

106



Acta Theologica 36(2) 2016
Mt 21:12-13 Mk 11:15-17 Lk 19:45-48 Jn 2:14-17
2 Jesus het in 5 Hulle het in “Toe hy in 1“Hy het in
die tempel van Jerusalem gekom | die tempel die tempel
God ingegaan en | en Jesus het in ingegaan het, | diegene gevind
almal wat in die die tempel ingaan | begin hy die wat beeste
tempel verkoop en begin om die | wat daarin en skape
en koop, uit- wat in die tempel | verkoop en en duiwe
gejaag en die verkoop en koop, | koop, uit te verkoop, en
tafels van die uit te jaag. jaag. geldwisselaars
geldwisselaars en | Die tafels van die | 6 Hy sé toe wat daar sit.
die stoele van die | geldwisselaars en | vir hulle: Daar | ' Hy maak toe
duiweverkopers | die stoele van die | is geskrywe: ’n sweep van
omgegooi. duiweverkopers | My huis is toutjies en dryf
het hy omgegooi | ’n huis van almal uit die
6 en niemand gebed. Maar | tempel, ook
toegelaat om julle het dit 'n | die skape en
enige voorwerp rowerspelonk | die beeste.
deur die tempel gemaak.
te dra nie.
3 Hy sé toe vir 7 Hy het geleer Die kleingeld
hulle: Daar is en vir hulle van die
geskrywe: My gesé: Is daar wisselaars het
huis moet ’'n nie geskrywe: hy uitgegooi
huis van gebed My huis moet 'n en hulle tafels
genoem word. huis van gebed omgekeer.
Maar julle het dit | genoem word vir 6 Vir die
'n rowerspelonk | al die nasies nie? duiwe-
gemaak. Maar julle het dit verkopers
’n rowerspelonk het hy gesé:
gemaak. Neem daardie
dinge hier
weg; moenie
die huis van
my Vader ’'n
handelshuis
maak nie.
17 Sy
dissipels
onthou toe
dat daar
geskrywe is:
Die ywer vir
u huis het my
verteer.

Dit is belangrik om daarop te let dat in die vier weergawes van die

tempelreiniging die Evangelies verskil met betrekking tot watter mate
geweld of aggressiewe gedrag deur Jesus aangewend word. Lukas berig

107



Scheffler Vyandsliefde of geweld

die minste geweld, met Jesus wat bloot die handelaars uitjaag; in Matteus
keer hy boonop die tafels om; Markus voeg verder by dat hy niemand
toegelaat het om iets deur die tempel te dra nie. Johannes se weergawe
bevat die meeste geweld: Jesus het met 'n sweep almal uitgedryf, ook die
diere (Scheffler 2007).

Sover dit die gebruik van die tempelreinigingstekse aangaan om oorlog
of gewapende optrede te regverdig (soos wat dit in konvensionele teologieé
sowel as bevrydingsteologie gebeur het), moet in gedagte gehou word dat,
volgens die sinoptiese Evangelies, Jesus nie iemand doodgemaak het
met 'n swaard of andersins nie. In terme van die eerlike verstaan van die
Evangelies kan sy optrede nie as ekstreem fisiese geweld geinterpreteer
word nie, maar eerder as geweldlose verset of minimale aggressie, nie met
die bedoeling om iemand leed aan te doen nie, maar eerder met die oog
op die uiteindelike voordeel van elkeen, selfs die handelaars. Jesus het
sekerlik sy humeur verloor, in ’n ervaring van “heilige toorn”, net soos ook
die nederigste mense dit verloor op een of ander stadium in hulle lewens.
Sy aggresiewe optrede word deur al vier die Evangelies toegeskryf aan sy
ywer vir God en God se tempel as 'n huis van gebed. Dit is dus duidelik wat
sy motivering was. Om hierdie teks te gebruik om ’n oorlog of ’n politieke
agenda te regverdig is om dit verkeerd te lees. Hierdie interpretasie word nie
net deur wat ons weet oor Jesus se geweldloosheid ondersteun nie, maar
ook deur sy pro-aktiewe vredemakende gedrag tydens sy inhegtenisneming.
Toe het hy nie alleen sy dissipels bestraf oor hulle gebruik van geweld nie,
maar volgens die Lukasweergawe ook reageer met die genesing van die
oor van die hoépriester se slaaf (Lk 22:47-51; Mt 26:47-56; Mk 14:43-52, cf
Scheffler 2006).

In die lig van die bespreking hierbo kan ons konkludeer dat Jesus 'n pro-
aktiewe anti-geweld standpunt daarop nagehou het in soverre “geweld”
verwys na fisiese geweld wat menslike lewe kan verwoes. Sy beginsel van
liefde tot die vyand het nie beteken dat hy nie opponente gehad het met
wie hy verskil het nie. Hy het die Fariseérs met wie hy verskil het woordeliks
aangeval en hy kon selfs sy humeur verloor as gevolg van sy geesdrif vir
God se tempel. Maar hy kon ook saam met Fariseérs eet (Lk 7:37-50).
Met sy inhegtenisneming en kruisiging toe dit in 'n geweldskonteks daarop
aangekom het, het hy nie met geweld gereageer nie, maar in terme van sy
pro-aktiewe geweldlose ideologie.

Jesus se optrede tydens die tempelreiniging kan as ’'n profetiese
handeling geinterpreteer word. Soos eerste Jesaja (vgl Js 1:10-17) en Amos
(vgl Am 5:21-27) die kultus kritiseer omdat dit nie met geregtigheid gepaard
gaan nie, wil Jesus die tempel suiwer van elemente wat nie in die teken staan
van die tempel se oorspronklike bedoeling nie. Die religieus-profetiese aard

108



Acta Theologica 36(2) 2016

word beklemtoon in Johannes 2:17 (“die liefde vir u huis verteer my” - Ps
68:10) en gee na alle verskynlikheid die intentio Jesu weer.

5. DIE RESEPSIE VAN JESUS SE GEWELDLOSE
STANDPUNT

5.1 Die Nuwe Testament

Hoe Jesus se houding oor geweld aanvaar is in die vroeé Christendom help
ons ook om die standpunt van die historiese Jesus te verstaan. In die Nuwe
Testament kan ons ’n geredelik positiewe resepsie van Jesus se standpunt
onderskei. Die bespreking wat volg maak in die lig van beperkte ruimte nie
aanspraak op volledigheid nie (vgl. ook die uitstekende bespreking van
Hays 1997:682-701).

5.1.1 Paulus en die Efesiérbrief

In die paranese van Rm 12:14-21 eggo Paulus Jesus se boodskap van
vyandsliefde en vrede deur Spreuke 25:20%° aan te haal: gee jou vyand
wat honger en dors is iets om te eet en te drink en leef — sover moontlik
- in vrede met alle mense (vgl Mk 9:50). In 'n roerende, byna digterlike
gedeelte (1 Kor 4:11-13) rapporteer Paulus hoe die apostels (anders as die
welaf Korintiers, vgl 4:9-10) as “slawe van Christus” (4:1) in situasies van
gewelddadige vervolging volgens Jesus se voorskrifte gehandel het deur
met positiewe gedrag te reageer (seén, verduur, vriendelik praat):

Paulus en die apostels se navolging van Jesus se vredesboodskap

29 Interessant genoeg haal Jesus nie self uit Spreuke aan nie.

109



Scheffler

Vyandsliefde of geweld

1 Korintiérs 4:10-13

1 Korintiérs 4:10-13

9 501;&’) yap, o Bede Nudic Tovg o’mgcfré}\oug
oydToug awsBstgav ag émbavatioug,
61 Beatpov eyevnOnuey 6 xdope
xal dyyelols xal dvbpwmolg.
el pwpol die Xplaov,
] K0P ; .
Opels Oe dpbvipor &v XpLoTss-
JUEL C VIOt EY 2APK ,
peis dofevels, Oueic de ioxvpol-
Opuel &vdokot, Nuels O¢ &Tiylol.
" diypt Tiic dpTL Bpag xal mewipey
xal onpéduey xal yupvitebopey xal
xohadi{oueba
xal dotatofyey
Gt ad , , o asy
xal xomiGiLey epyaﬁoy.evm Talis idlaig
epoiv- }\ot5opouysv01 gvAoyolpey,
Lwyduevot dvexopeda,
13 duadrpovpevol Tapaxatolpey-
wg mepixabdpuata ToU xdapou
gyeviinuey, mavtwy mepiynua Ews dpTL.

9 Want dit lyk vir my dat God ons
apostels die laaste plek aangewys
het as tot die dood veroordeel;
want ons het 'n skouspel geword
vir die wéreld,

vir die engele sowel as vir die
mense.

10 Ons is dwaas ter wille van
Christus,

maar julle is verstandig in Christus.
Ons is swak, maar julle sterk.
Julle is in aansien, maar ons in
oneer.

" Tot op hierdie uur ly ons honger
en dors,

is ons naak en word geslaan,

en swerwe ons rond,

2 en swoeg ons deur met ons
eie hande te werk. Word ons
uitgeskel, seén ons; word ons
vervolg, verdra ons dit;

13 word ons belaster, praat ons
vriendelik;

soos uitvaagsels van die wéreld
het ons geword,

die skuim van almal tot nou toe.

'n Besondere kenmerk van Paulus is dat hy geweldsterme (bv.

besnydenis, offerande, wapens, slawe) metafories interpreteer en daardeur
indirek die geweld van die oorspronklike praktyk (soos geimpliseer deur
die term) kritiseer:

In Galasiers 2:3-7 (vgl ook Rm 2:25-29) verklaar Paulus dat besnydenis
onnodig vir die heidennasies is en verwys hy metafories na die
“besnydenis van die hart” (Rm 2:29, toespelend op Jer 31:33).

Tweedens interpreteer hy offerande in Romeine 12:1-2 as verwysend
na gemeentelede wat hulle liggame as “lewende offers” aan God moet
wy. In hierdie “lewende” offer is die geweld en dood wat in die letterlike
offer plaasvind afwesig (vgl. Du Toit 2010 se interpretasie van Rm 15:17
wat hiermee korreleer).

Paulus verwys derdens na die wapens van die geloof en gebruik dus
’n oorspronklik militaristiese term (hopla, cf Rm 6:13; 13:12; 2 Kor 6:7;
10:3-5) vir 'n spirituele doel. Daardeur kritiseer of “demilitariseer” hy die
geweld soos gesuggereer deur werklike militére wapens.

110



Acta Theologica 36(2) 2016

¢ Verder kan sy benoeming van Jesus se volgelinge as “slawe van
Christus” (1 Kor 4:1; 7:18-22) as ’n vierde voorbeeld genoem word, as
die geweld wat betrokke is by die eerste-eeuse praktyk van slawerny
in ag geneem word.

Hierdie metaforiese gebruik en sublieme kritiek op geweld kom nog
duideliker na vore in Efesiérs 6:10-20, wat nie deur Paulus self geskryf is
nie, maar na alle waarskynlikheid afkomstig is van die Pauliniese skool
(vgl. Kimmel 1983:310-320; Schnelle 2007b:344-346; anders Schlier
1971:22-28). Soos Paulus gedoen het in 2 Kor 10:3-4, verkondig die skrywer
van die Efesiérbrief dat die stryd van die gelowiges nie teen vlees en bloed
is (soos in oorlog gebeur) nie. Dit is ’n spirituele oorlog (Ef 6:12). Deur die
Romeinse militére uniform as metafoor te gebruik om die wapenrusting van
God te beskryf (die waarheid as gordel, die borsharnas as geregtigheid,
die stewels as bereidheid om die Evangelie van vrede (!) te verkondig,
die skild as geloof, die helm as verlossing, die swaard as woord van
God) maak die outeur 'n karikatuur van Romeinse geweld (vgl. Schlier
1971:288-305). Hierdie metaforiese gebruik van geweldsinstrumente het ’'n
moderne analogie in die Heilsleér (Salvation Army) wat hulself 'n leér noem,
uniforms dra en ’'n orkes speel, maar in die praktyk (deur die verligting van
menslike lyding) lynreg die teenoorgestelde doen as die gewelddadige,
doodmakende en verarmende aksies wat met oorlog gepaard gaan.

5.1.2 Die algemene briewe (en Openbaring) oor vyands-
liefde en geweld

Voorskrifte vir die gedrag van Christene wat na alle waarskynlikheid ’'n
situasie van vervolging, diskriminasie of lyding beleef het (vgl Goppelt
1981:491-493,504-505) vind ons in 7 Petrus 3:8-17. Met barmhartigheid moet
Christene ’'n verkeerde daad of kwaai woord met 'n seéning beantwoord.
Hulle moet die goeie doen en nie toegee aan die kwaad nie en vrede soek
en nastreef (verse 9-11). Dit alles terwyl hulle bereid is om te ly want “as julle
moet ly wanneer julle goed doen, is dit beter s6 as om te ly wanneer julle
kwaad doen.” Hierdie houding weerspieél duidelik die geweldlose houding
van die historiese Jesus.

Die Hebreérbriefskrywer herinner sy lesers ook hoe hulle voorheen
gewilllig was om te ly ter wille van hulle barmhartigheid met diegene wat
ly: “Deels is julle deur beledigings en vervolging openlik tot bespotting
gemaak en deels het julle gely omdat julle julle vereenselwig het met
ander wat hierdie dinge oorgekom het. Julle het met die gevangenes
meegevoel gehad, en toe op julle besittings beslag gelé is, het julle dit met
blymoedigheid aanvaar...” (Heb 10-33-34).

Die brief van Jakobus (4:1-2) is van spesiale belang nie net omdat dit
vanselfsprekend veronderstel dat oorlog verkeerd is nie, maar omdat dit

111



Scheffler Vyandsliefde of geweld
ook besin oor die (psigologiese) oorsake van oorlog. Jesus het gepraat

teen hebsug en geweld, maar Jakobus bring dit nou in 'n kousale verband
met mekaar:

Jakobus oor die oorsake van oorlog

Jakobus 4:1-2 Jakobus 4:1-2
T160ev méAeyor xat mobev uwdyat év Waarvandaan kom oorloé en
s vegterye onder julle? Kom
oux évrelife, &x v Ndovéily budv T@v | hulle nie hiervandaan, van julle
OTpaTEVOuEVWY &V Tols UENeTY DUdV; welluste wat in julle lede stryd
2 E’lTleU(.LElTE XQl OUX EXETE, voer nie?
Povevere xal {nholite 2 Julle begeer en julle het nie,
xat ov 5“‘/“? fe ETUTUXEW, julle pleeg moord en is naywerig
udyeade xal moleueite, . en julle kan niks verkry nie.
o Exete O1& 70 i) airelofar duds, Julle veg en maak oorlog,
en julle het nie, omdat julle nie in
gebed vra nie.

Die boodskap van die brief van Jakobus kom ooreen (alhoewel in
verskillende woorde) met die van die historiese Jesus. Die brief gee die
indruk dat dit geskryf is deur Jakobus die broer van Jesus. Daar gelaat of
laasgenoemde korrek is of nie (vgl Kimmel 1983:363-365), word geweld
en konflik in beide Jakobus en Jesus se boodskap negatief beoordeel
en toegeskryf aan menslike begeerte (met 'n ekonomiese konnotasie).
Jakobus het dus Jesus se boodskap wat geuiter is in sy kontingente
Palestynse konteks toege-eien in sy eie konteks en so die behoeftes van sy
eie gemeenskap aangespreek.

Om af te sluit met hierdie (uiters) oorsigtelike opmerkings oor die Nuwe
Testament en geweld, moet vermeld word dat geweld totaal verskillend
uitgebeeld word in die boek Openbaring, waar werklike geweld, soos
wat meesal in apokaliptiese literatuur die geval is, kennelik teenwoordig
is. De Villiers (2015b) wys daarop dat daar twee “stemme” spreek in die
boek. Enersyds dui die verwysing na Christus as die geslagde lam en die
martelare wat triomfeer omdat hulle nie aan die lewe vasgeklou het nie (Op
12:11) op die geweldlose voorbeeld van Jesus en sy eerste navolgers. Die
oorwinning word egter ook in geweldstaal geklee. Ons word gekonfronteer
met 'n gewelddadige magtige Christus,* niks minder as ’'n kryger nie, 'n
teenoorgestelde beeld van Jesus van Nasaret (Op 6; 19:11-21). Tereg
merk De Villiers op dat hierdie geweldstaal gevaarlik is omdat dit in die

30 Dit is feitlik onmoontlik om nie “die Lam” en “die Woord van God” te verstaan
as sou dit na die opgestane Christus verwys nie.

112



Acta Theologica 36(2) 2016

praktyk tot fisiese geweld kan aanleiding gee en in die geskiedenis ook het
(2015b:10-11).

Die uitbeelding van 'n gewelddadige verhoogde Christus in Openbaring
kan egter bekou word as ’'n Fremdkérper (uitsondering) in die Nuwe
Testamentiese geskrifte.®

5.2 Die positiewe resepsie van Jesus se standpunt in
die pre-Konstantynse Christendom

Met die uitbreek van die Joodse oorlog in 68 nC het die Joodse Christene
in Palestina nie deelgeneem nie maar na Pella aan die oorkant van die
Jordaan gevlug. Dit is verder alombekend dat daar geen getuienis bestaan
vir Christene se deelname aan oorlog in die eerste drie eeue nie. Dat dit
toegeskryf kan word aan hulle verstaan van Jesus as nie-gewelddadig is
duidelik uit die geskrifte van verskeie kerkvaders, onder andere Hyppolytus,
Origines, Justinus die Martelaar en Tertullianus. Gedurende hierdie periode
is Christene dikwels vervolg, en hulle reaksie was martelaarskap en nie
weerwraak nie. Hulle praktyk om die vyand lief te hé soos Jesus van Nasaret
geleer het, het ironies genoeg bygedra tot die groei van die Christendom
en die ondermyning van die Romeinse Ryk (Latourette 1953:242-244). Die
bloed van die martelare was inderdaad die saad van die kerk.

5.3 Die verraad van Jesus se standpunt in die
“imperiale” Christendom deur die eeue

In die derde eeu (312 nC) het keiser Konstantyn se toleransie en
ondersteuning van die Christendom die doodskoot beteken vir die
geweldlose standpunt van die vroeé Christendom. Dit was 'n wesenlike
verraad teenoor die onpretensieuse Evangelie van liefde en vrede wat
gepredik is deur Jesus in Galilea. Die groot “ruiltransaksie” het plaasgevind:
Konstantyn het die Christelike godsdiens erken en die bevolking is beskou
as “Christelik”, maar hulle is terselfdertyd die verpligting opgelé om te veg
in die oorloé van die Ryk, met die motto dat in hoc signo (te wete die teken
van die kruis) die Ryk sy oorloé sal wen. Dit het vernietigende gevolge
gehad vir die rol wat die Evangelies voorsien het die Christendom sou speel
in die wéreld rakende die uitwissing van geweld. Daar word meermale
gesé dat selfs Jesus Christus nie die wéreld kon verander nie. Hierop moet

31 Van Aarde (2015:2-3) onderskei 5 opsies teen geweld in Jesus se konteks: (1)
samewerking, soos gedoen deur die Heriodiane en Fariseérs, (2) kontra-geweld,
soos beoefen deur die Selote, (3) millennialisme, soos in die boek Openbaring,
(4) lydelike verset, soos heel waarskynlik deur Jesus en Paulus en (5) pasifisme
of kapitulasie soos moontlik geimpliseer deur Matt 5:9.

113



Scheffler Vyandsliefde of geweld

geantwoord word dat die nalaat van sy volgelinge om sy voorskrifte te volg
die rede is dat die wéreld nie verander nie. Met Konstantyn het in plaas
van die boodskap van vrede soos voorgehou deur die historiese Jesus,
die ortodokse geloof oor sy goddelike en menslike natuur in die sentrum
begin staan. By die Niceakonsilie wat besluit het oor Jesus se goddelike
natuur, het soldate buite gestaan en wag gehou oor die keiserlike dinee
na die verrigtinge (Crossan 1991:424 verwys na Eusebius, Vita Constantini
3.15, in hierdie verband).*?

Die eerste Christelike teoloé wat geweld regverdig het was Ambrosius
en Augustinus in die vierde eeu. Hulle het geredeneer dat sekere oorloé
waarvan die doel die “punishment of injustice” en “the restoration of
peace” was, en wat geveg is “without indictiveness and unnecessary
violence” en met “inward love”, regverdig kon word (Latourette 1953:244).
Hulle siening het sedertdien die een by verstek geword in die (hoofstroom)
Christendom (Pelikan 1985:168-181).

Die Konstantynse wending het die gevolg gehad dat die Christendom
die wéreld se grootste godsdiens geword het, maar terselfdertyd die een
wat sy Galilese meester verraai het deur deel te neem aan die Kruistogte
en baie ander bloedige oorloé wat voorgegee is om in sy naam geveg te
word.® Oor die Kruistogte en teregstellings na inkwisisies oordeel Bomans
(1971:115) treffend:

The actual object [of the crusades] was the Sepulchre ... The
lamps above the sepulchre, which had been extinguished by the
unbelievers, must burn again. ... A trail of blood was laid across
Europe to the Holy City. On the way, all Jews were eliminated -
you know why - and there was a blood bath in Jerusalem leaving,
it seems, no survivors. It is incomprehensible that none of these
people saw the contradiction of all these enormous slaughters for
a sepulchre in which a man was laid who preached the opposite for
three years. The same mystery is there when you see a heretic being
tortured with a member of the clergy nearby holding up a cross.
How is this possible? What gives people the idea to do this to each
other with an appeal to the person who gave his life to stop such
happenings? | can’t figure it out ...

32 Indie lig van sy eie analise van die plek van die maaltyd (waar “magtiges” dien)
in Jesus se “brokerless kingdom” (1991:303-353) merk Crossan (1991:424)
bykans sinies op: “Maybe Christianity is an inevitable and absolutely necessary
‘betrayal’ of Jesus, else it might all have died among the hills of Lower Galilee.”

33 Die grensoorlog van die tagtigerjare in Suid-Afrika is een toevoeging tot hierdie
lys in die moderne tyd. Die doel was om wit oorheersing in die apartheidstyd
te bestendig, maar dit is voorghou (en kapelane het hierin ’n rol gespeel) as 'n
stryd vir Christus teen die “goddelose kommunisme”.

114



Acta Theologica 36(2) 2016

6. GEVOLGTREKKING: DIE NAVOLGING VAN JESUS
SE VREDESBOODSKAP VANDAG

Vandag kwyn die Christelike kerk in die tradisioneel Westerse lande.®*
Neo-ateiste skryf dit nie alleen toe aan die invloed van die evolusieteorie
nie, maar ook aan die Christendom se geskiedenis van geweld, sowel as
die Ou Testament (wat as die Woord van God beskou word) as 'n boek
vol geweld.

In Afrika, aan die ander kant, groei die Christendom aangesien die
Europese geskiedenis enersyds nie gedeel word nie en andersyds die
hoop bestaan dat die Christendom groot vlakke van armoede en siekte
kan verlig, asook vrede kan bring in geweldgeteisterde lande. % Afrika en
die Latyns — Amerikaanse Christendom is nie soseer geinteresseerd in die
regte dogma as in ’'n godsdiens wat hulle lyding en nood kan aanspreek
nie. Dit 1& voor die hand dat al die geteisterde gebiede van die wéreld
(hetsy in Afrika, Latyns-Amerika of Asié) behoefte het aan die godsdiens
wat Jesus van Nasaret gepredik het - 'n godsdiens waar medelye en die
verligting van lyding in al sy dimensies voorrang het, waar vrede geweld
vervang en ekstreme armoede en siekte wesenlik aangespreek word.

Die konstruksie van die essensie van die godsdiens van Jesus
van Nasaret is nie onmoontlik nie, ten spyte van groot uitdagings wat
besonderhede betref. Jesus se godsdiens is 'n godsdiens vir hierdie lewe,¢
waar liefde vir die vyand geweld verdryf, waar vergifnis en versoening
positiewe menslike verhoudinge herstel, waar die armes en die siekes
versorg word en die verstotenes van die samelewing (die “skuim van die
aarde”) aanvaar en geintegreer word (kyk ook Scheffler 2015b:265-268).

Maar hoe kan laasgenoemde bereik word? Elkeen wat poog om ’'n lewe
te lei wat op hierdie waardes gegrond is, weet dat dit onsettend moeilik
is — selfs moeiliker as om mens se intellek te kruisig deur die onlogika wat
deur baie van die leerstellinge van die Christelike belydenisse geimpliseer
word, te glo. In die strewe om ’n lewe geskoei op hierdie waardes te

34 Alreeds in die 1950’s het Casserley (1952:69-152) oor die teologiese, sosio-
logiese en psigologiese redes vir hierdie afname berig.

35 China, veral die arm dele, word ook aangedui as ’n prominente groeipunt van
die Christendom.

36 Die koms van God se koninkryk (vgl. Goppelt 1981:94-127 vir 'n uitstekende
uiteensetting) was die kern van Jesus se prediking (cf Mk 1:15). Dit het 'n
koninkryk behels wat vanuit die toekoms inbreek in hierdie lewe wanneer ookal
lyding verlig of opgehef word (vgl hierbo). So gesien is die keuse tussen ’'n
apokaliptiese toekomstige koninkryk (Schweitzer [1901]1929; Ehrman 1999), of
’n immanente eskatologie (Crossan 1994:147) in die denke van Jesus ongeldig.

115



Scheffler Vyandsliefde of geweld

realiseer, is sekere aspekte myns insiens van belang, veral ten opsigte
van geweld, of dit nou op persoonlike of kollektiewe vilak van toepassing
is (Deist 1983:114-127).

Eerstens moet besef word dat geweld onder geen omstandighede
geregverdig kan word nie, alhoewel mense geneig is om voortdurend juis
dit te doen.®” Gandhi se waarheid (volgens himself geskoei op Jesus van
Nasaret, [1927] 2007; vgl. Erikson 1993) moet ingesien word: “There is no
way to peace, peace is the way”. Om lyding toe te dien deur middel van
geweld kan geweld nie uitroei nie: dit voed geweld en vernietig vrede.

Tweedens (en uiters belangrik) moet die mite uit die weg geruim
word dat Jesus se kernboodskap van liefde, vrede en vyandsliefde
onprakties ten tyde van konflik is. Inteendeel, dit is dan wat dit die
nodigste is. Dit is geen prestasie om ’n pasifis tussen oorloé, of ’'n
vegetariér tussen maaltye te wees nie. Gevalle waar geweldlose ingrype
of weerstand geslaag het, moet voortdurend in herinnering geroep,
nagevors en geinternaliseer word om die volgehoue mite te verdryf dat
vyandsliefde “onprakties” sou wees. In hierdie verband kan Gandhi
se beoefening van Satjagraha in Indié (Ghandi [1927] 2007) wat gelei
het tot laasgenoemde se onafhanklikheid, genoem word, asook Martin
Luther King se geweldlose weerstand wat gelei het tot burgerregte vir
onderdrukte swartes in Amerika. Beide het beweer dat hulle deur Jesus
van Nasaret geinspireer is. Oscar Schindler se rol in die bevryding van
sommige Jode van die “Holocaust” in Duitsland, sowel as die inslaan
van die post-gevangenis Mandela op ’'n weg van onderhandelde
skikking en versoening in Suid-Afrika kan ook genoem word (Mandela
1997; Sampson 2011:422-435; Meredith 2014:353-370, 384-413). Verder
is daar ook Albert Schweitzer en Albert Einstein se pogings in die
1950’s om kernoorlog te verhoed (Schweitzer 1981). Daar is ook volop
voorbeelde op die individuele vlak van interpersoonlike verhoudings
(sommige verhaal deur Stauffer 1959:119-146).38

37

38

Die ou “inbreker-wat-jou-en-jou-gesin oorval” argument is 'n goeie voorbeeld
van “crooked thinking” (Thouless & Thouless [1930] 2011) deurdat 'n kontingente
situasie waar voorafbesinning nie moontlik is nie gebruik word om situasies te
regverdig waar ’'n eksplisiete keuse wel moontlik is. In ’'n “oorvalsituasie” tree
mens instinktief op, dit kan wissel van terugveg tot passiwiteit, en waarvoor
mens ookal kies moet mens die verantwoordelikheid aanvaar. Regverdiging
(wat 'n proses van reflekterende denke veronderstel) is in 'n “oorvalsituasie” nie
van toepassing nie.

Verder kan ook huweliksverhoudings wat dikwels tot bittere egskeidings lei
genoem word. Dieselfde beginsels van vredemaak en versoening het ook hier
die potensiaal om konflik by te 1&, of die egskeidings nou plaasvind of nie.

116



Acta Theologica 36(2) 2016

In Galasiers 5:6 maak Paulus 'n byna skokkende opmerking: “In Christus
Jesusis dit nie belangrik of jy besny is of nie. Al wat van belang s, is geloof
wat deur die liefde tot dade oorgaan.” Derdens is vir die totstandkoming
van vrede belangrik dat die Christendom minder dogmaties en meer
eties word.*® Daar moet besef word dat die voortgesette verdeeldheid
tussen verskillende kerklike denominasies Jesus van Nasaret se
basiese boodskap verraai en tot die uiteindelike ondergang daarvan
bydra. Dit is nie nodig om te wag vir die uiteindelike vereniging van die
kerk voordat ekumenies saamgewerk word nie. Mens kan dit bykans
aanvaar as ’'n “spirituele wet” dat tot die mate dat die werklike lyding
van werklike mense geteister deur armoede en geweld geprioritiseer
word, onderlinge konflik (hetsy op individuele of groepsvlak) verminder.
Anders gestel: In plaas daarvan om mekaar te beveg moet potensiéle
vyande saam alle vorme van menslike lyding beveg.

Vierdens, ooreenkomstig Jesus se boodskap, vereis vyandsliefde
en vrede provokatiewe en uitdagende dade van liefdadigheid wat
konflik direk aanspreek. Dit sal nie spontaan en vanself gebeur nie.
Christene en kerke*® (asook almal wat wil, selfs agnostici en ateiste)*
moet betrokke raak en optree as agente in konkrete vredesprojekte.
Die gevaar vir Christene en kerke is dat hulle sonder kritiese refleksie
kant kies of gekodpteer word vir wispelturige politieke agendas van
egoistiese maghebbers onder wie hulle hulle toevallig bevind.

39

40

3|

Van Niekerk (2014:109) haal Desiderius Erasmus aan as hy argumenteer ten
gunste van etiek bo dogma: “You will not be damned if you do not know
whether the Spirit proceeding from the Father and the Son had one or two
beginnings, but you will not escape damnation if you do not cultivate the fruits
of Spirit: love, joy, peace, patience, kindness, goodness, long-suffering, mercy,
faith, modesty, continence and chastity.” Vir diegene wat op grond van die
wetenskap sukkel om hoegenaamd te glo, is hierin ook 'n groot troos: Die
detail van wat ons moet glo weet ons nie, en hoef dit ook nie te weet nie.
Gereformeerd uitgedruk: ons bely die onbegryplikheid van God. Wat ons wel
weet is wat ons moet doen.

Vir die meeste Christene en kerke funksioneer die persoon van die verheerlikte
en opgestane Christus sentraal in hulle geloof. Die kritiese vraag is egter of
die godsdiens van die persoon (Jesus van Nasaret) wat aan die grondslag van
die geloof “in Christus” Ié vir sulke Christene sentraal staan. Dié wat met 'n
geloof in 'n opgestane Christus begiftig is behoort myns insiens des te meer
die inklusiewe vredesboodskap van die historiese Jesus te internaliseer, so nie
kom hulle geloof neer op “Here, Here sé.”

Van Aarde (2016) merk tereg op dat die kerk nie patentreg op Jesus van Nasaret
het nie (vgl. ook Machovec 1972; Dawkins 2006; Spong 2007).

117



Scheffler Vyandsliefde of geweld

e Vyfdens moet relevante wetenskaplike navorsing (wat bestaan uit
reeds ontwikkelde teologiese, sosiologiese en psigologiese strategieé)
met die oog op konflikoplossing in ons (post-)moderne wéreld omhels
en ondersteun word deur elke mens wat passievol is oor vrede.
Konferensies oor vrede is belangrik, maar dit moet lei tot vredesendings
(Otto 1999; Blumberg et al, 2006).

Ten slotte: Om vrede te stig beteken nie bloot ontrekking en geen
deelname aan konflik nie, maar aktiewe optrede wat vrede najaag. Die weg
tot vrede behels ’n eksistensiele keuse (Bultmann 1926) deur elke indiwidu,
groep of kerk. Veral by die kerk, wat ten opsigte van Jesus se boodskap
’n pretensie het, moet aangedring word om aan vredesoplossings deel
te neem. Vredesprojekte - gepas vir elke kontingente situasie en wat die
potensiaal het om vrede te bewerkstellig — moet aangepak word. Die kerke
kan byvoorbeeld onderhandelinge tussen botsende partye (individue en
groepe) bemiddel. Almal wat die eksistensiéle keuse gemaak het moet in ’'n
kompetisielose gees kragte saamsnoer en idees oor moontlikhede deel en
saam projekte aanpak. Christene en alle volgelinge van Jesus van Nasaret
hoef ook nie vir kerke en Christelike organisasies se projekte te wag nie -
as individue word hulle uitgedaag om betrokke te raak by vredesprojekte.

Want Jesus van Nasaret was geen pasifis nie, maar 'n aktivis vir die
lydendes, vir geweldloosheid en vrede.

BIBLIOGRAFIE

ALuison, D.C. Jr.
2001. Matthew. In: J.Barton & J.Muddiman (eds), The Oxford Bible Commentary
(Oxford: Oxford University Press), pp. 844-886.

Awmore, R.C.
1978.Two Masters, one message. Nashville: Abingdon.

ARMSTRONG, K.
2014. Fields of blood: Religion and the history of violence. London: The Bodley
Head.

AvaLos, H.
2015. The bad Jesus: The ethics of New Testament ethics. Sheffield: Sheffield
Phoenix.

BLumBERG, H.H., HARE, A.P. & CosTiN, A.
2006. Peace psychology: A comprehensive introduction. Cambridge: Cambridge
University Press. https://doi.org/10.1017/CB09780511812682

118



Acta Theologica 36(2) 2016

Bowmans, G.
1971. Van Dichtbij Gesien. Leiden: Tielt.

Borg, M.
1994. Jesus in contemporary scholarship. Pennsylvania: Trinity.

Borag, M.J.
1998. [1984] Conflict, holiness and politics in the teaching of Jesus. Harrisburg:
Trinity.

Bornkamm, G.
[1956] 1975. Jesus von Nazareth. (10. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer.

[1956] 1994. Jesus of Nazareth. (10™ Ed.). Augsburg: Fortress Press.

BuLtmanN, R.
[1926] 1983. Jesus. Tiibingen: Mohr Siebeck.

1968. Theologe des Neuen Testaments. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Casey, M.
2010. Jesus of Nazareth: An independent historian’s account of his life and
teaching. London: Clarke.

CAsSERLEY, J.V.L.
1952. The retreat of Christianity in the modern world. London: Longmans.

CHARLESWORTH, J.H. & RHEA, B. (Eps)
2007. Jesus research: New methodologies and perceptions: The second
Princeton-Prague symposium on Jesus research, Princeton 2007. Grand
Rapids: Eerdmans.

CONZELMANN, H.
1953. Die Mitte der Zeit: Studien zur Theologie des Lukas. Tiibingen: Mohr Siebeck.

Crossan, J.D.
1991. The historical Jesus: The life of a Mediterranean Jewish peasant.
Edinburgh: Clarke.

1994. The essential Jesus: Original sayings and earliest images. San Francisco:
Harper.

DaLal LamA, His HoLINESS, THE
1998. The Good Heart: A Buddhist Perspective on the Teachings of Jesus.
London: Medio Media.

Dawkins, R.
2006. The God delusion. London: Bantam Press.

Deist, F.
1983. Verandering sonder geweld. Kaapstad: Tafelberg.

119



Scheffler Vyandsliefde of geweld

DE ViLLERs, P.G.R.
2015a Vrede as ’'n onontginde navorsingstema in die Nuwe - Testamentiese
Wetenskap. HTS Teologiese Studies/ Theological Studies 71(1): 1-9. https://doi.
org/10.4102/hts.v71i1.3001

2015b. Geweld en geweldloosheid in Openbaring. In die Skriflig 49(2):1-11.

Du Tor, A.
2010. Ta mpdg Tov Bedv in Romans and Hebrews: Towards understanding an
enigmatic phrase. ZNW 101(2):241-251. https://doi.org/10.1515/zntw.2010.015

Dunn, J.D.G.
2003. Jesus remembered. Grand Rapids: Eerdmans.

EHRMAN, B.D.
1999. Jesus: Apocalyptic prophet of the new millennium. Oxford: Oxford
University Press.

2012. Did Jesus exist? The historical argument for Jesus of Nazareth. New York:
HarperCollins.

ERiksoN, E.
1993. Gandhi’s truth: On the origins of militant nonviolence. New York: WW Norton.

Evans, C.A.
1996. Life of Jesus research: An annotated bibliography. Leiden: Brill.

Fercuson, N.
2011. Civilization: The six killer Apps of western power. London: Penguin.

Forp, J.M
1984. My enemy is my guest: Jesus and violence in Luke. New York: Doubleday.

GANDHI, M.K.
[1927] 2007. An autobiography or the story of my experiments with truth. London:
Penguin Books.

GoPPELT, L.
1981. Theologie des Neuen Testaments. 3.Aufl. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

GRUNDMANN, W.
1972. Das Evangelium nach Matthdus. (3. Aufl). Berlin: Evangelisches
Verlaganstalt.

Havs, R.
1997. The moral vision of the New Testament: community, cross, new creation.
A contemporary introduction to New testament ethics. Edinburgh: T & T Clark.

HELLERMAN, J.H.
2013. Jesus and the people of God: Reconfiguring ethnic identity. Sheffield:
Sheffield Phoenix Press.

120



Acta Theologica 36(2) 2016

HorsLEY, R.A.
1987. Jesus and the spiral of violence: Popular resistance in Roman Palestine.
Minneapolis: Fortress Press.

2003. Jesus and Empire: The Kingdom of God and the New World disorder.
Minneapolis: Fortress Press.

2007. Jesus and the politics of Palestine under Roman rule. In: J.H. Charlesworth
& B. Rhea (Eds), Jesus research: New methodologies and perceptions: The
second Princeton-Prague symposium on Jesus research, (Princeton. Grand
Rapids: Eerdmans), pp.35-60.

2011. Jesus and the powers: Conflict, covenant, and the hope for the poor.
Minneapolis: Fortress Press.

HucHEs, M. & SeLigman, M.
2002. Does peace lead to war? Peace settlements and conflict in the modern
age. Phoenix Mill: Sutton Publishing.

JEREMIAS, J.
1971. Neutestamentliche Theologie: Erster Teil: Die Verkindigung Jesu.
Gitersloh: Gerd Mohn.

KAHLER, M.
1956. Der sogenannte historische Jesus und der geschichtlice, biblische
Christus. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

KLEN, H.
2006. Das Lukasevangelium. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

KommEL, W.G.
1983. Einleitung in das Neue Testament. (11. Aufl.). Heidelberg: Quelle & Meyer.

LAMBRECHT, J.
1985. The Sermon on the Mount: Proclamation and exhortation. Wilmington:
Michael Glazier.

LATOURETTE, K
1953. A history of Christianity. New York: Harper & Row.

Mack, B.L.
1993. The lost Gospel: The book of Q & Christian origins. New York:
HarperSanFrancisco.

MacHovec, M.
1972. Jesus fiir Atheisten: Mit einem Geleitwort von Helmut Gollwitzer. Stuttgart:
Kreuz.

MANDELA, N.
1997. Long walk to freedom. London: Abacus.

121



Scheffler Vyandsliefde of geweld

MccuLLougH, M.E. & WiTvLET, C.V.
2005. The psychology of forgiveness. In: C.R. Snyder & S.J. Lopez. (Eds), Handbook
of positive psychology, (New York: Oxford University Press), pp. 446-458.

MEREDITH, M.
2014. Mandela: A biography. London: Simon & Schuster.

NEL, M.
2015. The sword in Matthew. Neotestamentica 45(2):235-259 .

OTro, E.
1999. Krieg und Frieden in der hebrédischen Bibel und im Alten Orient: Aspekte
fir eine Friedensordnung in der Moderne. Theologie und Frieden (Bd. 18).
Stuttgart: Kohlhammer.

PELIKAN, J.
1985. Jesus through the centuries: His place in the history of culture. London:
Yale University Press.

RHEA, B.
2014. Selected biography. In: J.H. Charlesworth & B. Rhea (Eds), Jesus research:
New methodologies and perceptions: The second Princeton-Prague symposium
on Jesus research, Princeton 2007, (Grand Rapids: Eerdmans), pp.934-1025.

Rosinson, J.M.
2007. Jesus according to the earliest witness. Minneapolis: Fortress Press.

RussELL, B.
[1957] 2004. Why | am not a Christian and other essays on related subjects.
London: Routledge.

RYNNE, T.
2008. Gandhi and Jesus: The saving power of nonviolence. New York: Orbis.

SAMPSON, A.
2011. Mandela: The authorised biography. London: Harper Press.

SCHEFFLER, E.H
1993. Suffering in Luke’s Gospel. Zirich: Theologischer Verlag. (Free electronic
copy available from author).

1995. Lukas en die Boeddhisme. In: Botha, P. & Scheffler, E. (Reds.). Eksperimentele
Teologie, (Pretoria: UNISA), pp.54-69.

2001. Die kommunikasie van die gelykenis van die barmhartige Samaritaan in
konteks. HTS 57(1&2): 318-343.

2006. “Lord shall we strike with the sword?”: Of (non)violence in Luke’s Gospel.
Acta Patristica Byzantina 17: 295-311.

2007. Jesus‘ non-violence at his arrest: The synoptic and John’s Gospel
compared. In: G. Van Belle (ed), The death of Jesus in the fourth Gospel, (Leuven:
Peeters), pp. 739-749.

122



Acta Theologica 36(2) 2016

2011. Luke’s view of poverty in ancient (Roman) economic context: A challenge
for today. Scriptura 106: 115-135.

2013. The assaulted (man) on the Jerusalem-Jericho road: Luke’s creative
interpretation of 2 Chronicles 28:15. HTS Theological Studies 69(1):1-8.

2014. The Historical Jesus, Nelson Mandela and mythmaking. Paper read at the
NTSWA in Bloemfontein, South Africa, September, 2014. To be published.

2015a. Reflecting on Jesus’ teaching on forgiveness from a positive
psychological perspective. HTS 71(1): 1-9.

2015b. The historical Jesus as peacemaker between Judaism, Christianity and
Islam. Neotestamentica 49(2):261-296.

2016. Albert Schweitzer and the historical Jesus: Reflecting on some mis-
conceptions. Paper delivered at Albert Schweitzer conference at Unisa, October
2015. To be published in Studia Historica Ecclesiasticae, 2016.

SCHLIER, H.
1971. Der Brief an die Epheser: Ein Kommentar. Disseldorf: Patmos Verlag.

SCHNELLE, U.
2007a. Theologie des Neue Testaments. Géttingen: Vandenhoeck & Rupreccht.

2007b. Einleitung in das Neue Testament. 6.Aufl. Géttinngen: Vandenhoeck &
Rupreccht.

SCHWEITZER, A.
[1901] 1929. Das Messianitéts — und Leidensgeheimnis. Eine Skizze des Lebens
Jesu. Tubingen: Mohr.

[1906] 1984.Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tubingen: Mohr Siebeck.
1981. Friede oder Atomkrieg: Vier Schriften. Miinchen: C.H. Beck.

SPONG, J.S.
2007. Jesus for the non-religious. New York: HarperSanFrancisco.

STAUFFER, E.
1959. Die Botschaft Jesu: Damals und Heute. Bern: Francke Verlag.

STEGEMANN, W.
2010. Jesus und seine Zeit. Stuttgart: Kohlhammer.

THEISSEN, G.
1992. Social reality and the early Christians. Minneapolis: Augsburg Fortress.

2004. Die Jesusbewegung: Sozialgeschichte einer Revolution der Werte.
Gitersloh: Giitersloher Verlagshaus.

THeisseN, G. & MERz, A.
2011. Der historische Jesus: Ein Lehrbuch. Géttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

123



Scheffler Vyandsliefde of geweld

THIELECKE, H.
1967. Theological Ethics: Volume 2: Politics. Philadelphia: Fortress Press.

THouLEss, R.H. & THouLEss, C.R.
[1930] 2011. Straight and crooked thinking. 5" ed. London: Hodder Education.

THompsoN, T.L.
2005. The Messiah myth: The near Eastern roots of Jesus and David. New York:
Basic Books.

VAN AARDE, A.G.
2015. Vredemakers as kinders van God (Matt 5:9): 'n Pragmaties linguistiese lesing.
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 71(1):1-9. https://doi.org/10.4102/hts.
v71i1.2935

2016. Mondelinge mededeling.

VAN NIEKERK, A.
2014. Geloof sonder sekerhede: Hoe kan ek nog glo? (2 Uitgawe). Kaapstad:
Lux Verbi.

WERreN, W.J.C.
2015. Messiaanse vredestichters: Intertekstuele relatiestussen Zacharia 9-14 en
het Evangelie van Mattelis. HTS Teologiese Studies/Theological Studies 71(1):
1-11. https://doi.org/10.4102/hts.v71i1.2950

YODER, J.H.
1972. The Politics of Jesus: Vicit Agnus Noster. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans.

2007. Jesus se radikale liefde verander ons wéreld: Die politiek van Jesus in
Afrikaans: Vicit agnus noster: (ons lam het oorwin). Wellington: Lux Verbi.

Trefwoorde Keywords
Vyandsliefde Love for the enemy
Geweld Violence

Historiese Jesus Historical Jesus
Vrede Peace

124



	_GoBack

