
92

VYANDSLIEFDE OF 
GEWELD: OOR DIE 
POLITIEK VAN DIE 
HISTORIESE JESUS1

ABSTRACT 
LOVE FOR THE ENEMY OR VIOLENCE: ON THE 
POLITICS OF THE HISTORICAL JESUS

The fact of the existence of Jesus of Nazareth is recognised 
in Judaism, Christianity and Islam. Nevertheless these 
religions are all in one way or another involved in violent 
conflicts that still ravages the present-day world. 
Despite making the proposed task more difficult, in this 
contribution attention will be paid to the historical Jesus’ 
stance on violence (as contained in the Gospel tradition), 
our expressed hermeneutical intent being to address 
contemporary violence, in interpersonal relationships as 
well as on a global “political” scale (e.g. war). After some 
remarks on the possibilities and limitations of historical 
Jesus research, Jesus’ own stance or teaching on violence 
(e.g. blessed are the peacemakers, loving the enemy and 
turning the other cheek), as well as his possible involvement 
in, or opposition to violence in the Palestinian and Roman 
context of his day will be scrutinised. A “hermeneutical” 
reflection on the possibility of the appropriation of Jesus’ 
(non-violent) stance in today’s world concludes the paper.

We don’t want to study the historical Jesus, 
because then we must do the same. – 
James Murphy O’Conner

There is no way to peace, peace is the way. 
– Mahatma Ghandi

You must have breakfast by yourself, lunch 
with a friend and supper with your enemy. – 
Nelson Mandela (as president van Suid-Afrika)

1	 Opgedra aan Piet Strauss, met respek.

Prof. E. Scheffler
Universiteit van 
Suid-Afrika. 
schefeh@unisa.ac.za 

DOI: http://dx.doi.
org/10.4314/actat.v36i2.6

ISSN 1015-8758 (Print) 
ISSN 2309-9089 (Online)

Acta Theologica 2016 
36(2):92-124

© UV/UFS

mailto:scheffee@unisa.ac.za
http://dx.doi.org/10.4314/actat.v36i2.6
http://dx.doi.org/10.4314/actat.v36i2.6


Acta Theologica 36(2)	 2016

93

1.	 INLEIDING
Die feit dat Jesus van Nasaret gelewe het2 word erken in die Jodendom, 
Christendom en Islam, en die grondwaardes van sy leer (onder andere 
oor vrede en geweld) word onderskryf deur al drie Abrahamitiese 
tradisies.3 Godsdienste wat apart van die Christendom ontwikkel 
het (soos byvoorbeeld die Boeddhisme en Hinduïsme) is ook oor die 
algemeen nie vyandiggesind teenoor die onderrig van Jesus van Nasaret 
nie – inteendeel.4 Ironies, ten spyte hiervan, is godsdienste (veral die drie 
Abrahamitiese godsdienste), steeds intens betrokke by (en dikwels die 
oorsaak van) die gewelddadige konflikte wat steeds ons teenswoordige 
wêreld teister (Scheffler 2015b:261-296; Armstrong 2014:160-385). Die 
neo-ateïsme beweer dikwels dat ateïsme verkies moet word bo godsdiens, 
as gevolg van die rol wat godsdiens dikwels speel in die veroorsaking van 
geweld en die regverdiging daarvan (bv. Dawkins 2006). Sommige van 
hierdie neo-ateïste het geen probleem met die persoon en boodskap van 
Jesus nie (bv. Russell [1957] 2004:11-12; Dawkins 2006; Machovec 1972) 
– hulle huldig hom selfs vanweë sy siening oor vrede. Die beroemde Britse 
filosoof, Bertrand Russell ([1957] 2004:11-12) vermeld vier voorskrifte van 
Jesus (die draai van die ander wang, om nie te oordeel nie, om uit te leen 
en jou besittings vir die armes te gee) wat hy as prysenswaardig beskou 
maar wat nie geredelik deur Christene uitgeleef word nie.5 Dit blyk ironies 
en tragies te wees dat die teenstand teen geloof grootliks juis gebaseer 

2	 Die sogenaamde “mitisiste” wat ontken dat Jesus ooit gelewe het (bv. Thompson 
2005) verteenwoordig ’n minderheidstandpunt wat, met getuienis, verwerp word 
deur geleerdes wat self geen “dogmatiese” belang daarby het nie, byvoorbeeld 
Ehrman (2012:5-6; vgl ook Schweitzer se vroeëre bespreking [1906] 1984:451-560; 
Spong 2007:207-216). Mens kan slegs verwys na sy herkoms uit die verdagte 
dorpie Nasaret, sy doop deur Johannes, sy kruisiging en Paulus se opmerking in 
Gal 1:19 dat hy “Jakobus die broer van die Here” gesien het, wat impliseer dat 
“die Here” ’n mens was wat inderdaad gelewe het. 

3	 Wat die Judaïsme betref is, ten spyte van die geweldstradisies in die Ou 
Testament, vredestradisies teenwoordig (bv. Jes 2:4; Sag 9:9-10; 1 Kron 22:5-11). 
In die Koran word die boodskap van die historiese Jesus (as profeet en Messsias) 
onderskryf (Sura 5:46), en vredemaak word bevorder (Sura 5:8; 49:9). Wat die 
Christendom betref, kyk die opmerkings hieronder, en veral die werk van Yoder 
(1972; 2007, kyk ook Scheffler 2015b:261-296).

4	 Mens kan, onder andere net verwys na die sieninge van die Dalai Lama (1998:45-
52), asook Mahatma Gandhi, wat te kenne gegee het dat hy sy standpunt oor 
geweldsloosheid by Jesus van Nasaret gekry het (Rynne 2008:22-29; vlg. 
Ghandi [1927] 2007). Sien ook Amore (1978) vir ’n sistematiese vergelyking 
tussen die boodskap van Jesus en die Boeddha, asook Scheffler (1995:54-68).

5	 Vir die (minderheids)standpunt dat Jesus “liefdeloos”, “haatdraend” en “geweld
dadig” was, sien Avalos (2015:31-128).



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

94

is op die feit dat die Christendom waargeneem word as sou dit Jesus nie 
navolg wat betref die basiese waardes van sy boodskap nie. In die proses 
verwerp hierdie kritici nie net die kerk nie, maar ook die Christelike geloof 
as sodanig en gooi hulle die kind met die badwater uit.

In wat volg gaan ek besin oor die moontlikheid van die historiese Jesus-
navorsing, oor Jesus se houding ten opsigte van geweld soos wat dit 
oorgelewer is in die sinoptiese Evangelies, sowel as die resepsie daarvan 
in die vroeë Christendom en die 1700 jaar van (bloedige) geskiedenis van 
die Christendom. Hermeneutiese opmerkings gemik op die beperking van 
konflikte in ons hedendaagse wêreld sluit die bydrae af. Laasgenoemde 
raak die volgende aspekte aan: (1) die onmoontlikheid van die regverdiging 
van geweld, (2) die (on)praktiesheid van geweldloosheid, (3) die prioriteit van 
etiek bo dogma, (4) die loodsing van vredesprojekte, (5) die wetenskaplike 
navorsing oor konflikoplossing, en (6) die eksistensiële keuse vir vrede.

2.	 DIE MOONTLIKHEID EN NOODSAAKLIKHEID VAN 
HISTORIESE JESUS NAVORSING

In sy Geschichte der Leben-Jesu-Forschunng het die beroemde Albert 
Schweitzer aangevoer dat die resultaat van die ondersoek na die historiese 
Jesus altyd die sieninge van die ondersoekers weerspieël. Na elke poging 
om Jesus se lewe te konstrueer, verdwyn die werklike Jesus van die 
geskiedenis in sy eerste-eeuse Galilese omgewing ([1906] 1984:620). Dit 
het baie mense tot die gevolgtrekking laat kom dat om die geskiedenis van 
Jesus te skryf eintlik onmoontlik is6 en dat die Christendom sigself eerder 
moet besig hou met die kerugma en boodskap oor Christus (Kähler 1956), 
wat volgens Bultmann elke individu tot ’n eksistensiële besluit aanspoor 
rakende sy of haar individuele lewe (vgl Bultmann 1926; 1968; Theissen & 
Merz 2011:25-26). Een van die gevolge hiervan was dat in die 1930’s die 
siening van die historiese Jesus oor vrede eintlik geen rol gespeel het in 
die besluit van jongmanne wat opgeroep is om in die leer van Adolf Hitler 
te veg nie.7 Schweitzer is egter verkeerd verstaan (vgl Scheffler 2016). 
Hy het nie betoog dat geen studie van Jesus gemaak moet word nie, en 

6	 Treffend uitgedruk deur Bornkamm wat beweer het dat Schweitzer in sy 
klassieke werk ’n monument vir die eerste soektog gelewer het, maar terselfder
tyd die begrafnisrede daarvoor gelewer het. (“Albert Schweitzer hat ihr in seinem 
klassischen Werk ‘Die Geschichte der Leben – Jesu-Forschung’ [6.Aufl. 1951] ein 
Denkmal gesetz, aber zugleich die Grabrede gehalten” (Bornkamm [1956] 1975:11).

7	 Dit is belangwekkend dat die einste Bornkamm (wat die Naziregime voor die 
oorlog geopponeer het) sy boek relatief kort na die oorlog geskryf het en nêrens 
hierdie punt maak nie.



Acta Theologica 36(2)	 2016

95

hy het self ook sy eie konstruksie gemaak ([1901] 1929). Sy studie van 
die lewe van Jesus het sy filosofie van “eerbied vir die lewe” geïnspireer 
sowel as sy besluit om “oerwouddokter” te word in die malariageteisterde 
gebied van die sentraal-Afrikaanse Kongo (Gaboen). Schweitzer het ook 
die Nobelprys vir vrede gewen en in sy aanvaardingstoespraak ’n pleidooi 
gelewer teen die ontwikkeling van kernwapens (1981). Terwyl Schweitzer 
in Afrika gewerk het, het die hoofstroomkerke in Duitsland geen druk 
uitgeoefen om Hitler te stop in sy oorlogspogings nie.8

Soektogte om die historiese Jesus te bestudeer blyk te kom en gegaan 
het in die verlede, maar sedert die “third quest” begin het in die 1980’s 
het dit (volgens my gelukkig) toegeneem (Borg 1994:3-17). Afgesien van 
populêre werk is ongeveer 2000 wetenskaplike studies oor die historiese 
Jesus reeds gepubliseer en ongeveer 10 tot 15 studies verskyn elke 
jaar.9 Uit die aard van die saak stem hulle nie almal saam oor ’n finale 
(re-)konstruksie10 nie, maar dit is waar van elke geskiedenis. En alhoewel 
nie so baie van Jesus geweet kan word as byvoorbeeld van iemand oor 
wie daar baie beeldmateriaal bestaan en wie self baie oor hom of haarself 
geskryf het nie (bv. Gandhi [1927] 2007 en Mandela 1997), is wat ons wel 
weet oor die historiese Jesus van kardinale belang, veral wat die tema van 
geweld betref.

8	 In die 1930’s is Martin Luther se leer van die twee onderskeie koninkryke van 
die staat en die kerk steeds wyd aanvaar in die protestantse Duitsland. Die 
gevolg was dat die kerk – met uitsondering van die minderheidsgroep wat 
die “Bekennende Kirche” (Belydende Kerk) gestig het – geen rol gespeel het 
om Hitler se oorlogpoging te opponeer nie. Die basiese teologiese standpunt 
rakende ’n “regverdige oorlog” (Thielecke 1967; vir Luther se siening, sien 
Pelikan 1985:173-176) was deur almal aanvaar en indien ’n gewone Duitse 
jongman opgeroep is vir militêre diens om die ”Vaterland“ te verdedig, het 
patriotisme van hom verwag dat hy moet gaan, en hy het. Dieselfde het gegeld 
in die apartheidera in Suid-Afrika met betrekking tot verpligte militêre diens vir 
Suid-Afrikaanse wit mans. (Dat swartes vrygestel is, gee stof tot nadenke oor 
die onbewustelike erkenning van die ongerymdheid van die apartheidsbeleid 
deur die wit regering. Swart mense is immers nie van belasting vrygestel nie).

9	 Vir ’n omvattende bibliografie (ongeveer 90 bladsye), sien Rhea (2014:934-1025) 
en die Literaturberichte in Theologische Rundschau (1966:15-46; 289-315; 
1975:289-336; 1976:197-258; 295-363; 1978:105-161; 233-265), asook Evans 1996.

10	 Schnelle (2007a:50-54) gebruik die terme rekonstruksie en konstruksie om 
die dilemma van geskiedskrywing toe te lig: na ’n gebeure onherroeplik verby 
is, kan dit nooit gerekonstrueer word nie. ’n Geskiedenis daarvan kan wel 
gekonstrueer word, wat die onvolledigheid van die konstruksie erken sowel as 
die perspektief van die geskiedskrywer.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

96

Jesus se opdrag om die vyand lief te hê is alombekend. Daar bestaan 
egter ook ander sinoptiese tradisies wat die teenoorgestelde blyk voor te 
staan en dit behoort tot die eerlikheid van die historiese eksegeet om hulle 
onder die loep te neem. Ons sal dus aandag gee aan albei tradisies: dié 
wat Jesus as die veroordelaar van geweld uitbeeld (vgl. par. 3 hieronder) 
sowel as dié waarin dit voorkom of hy geweld goedkeur (par. 4). 

3.	 JESUS SE ANTI-GEWELD STANDPUNT IN DIE 
SINOPTIESE TRADISIE

3.1	 Liefde vir die vyand
Vandag sal alle erkende historiese Jesus navorsers (bv. Crossan 1991; 1994; 
Borg [1984] 1998:113; Ehrmann 1999; Theissen 1992:115-156; 2004:269-289; 
Dunn 2003:586-88; Horsley 1987; Stegemann 2010:290-296) en voriges soos 
Bultmann ([1926] 1983:77-84); Bornkamm ([1956] 1975:97-104), Stauffer 
(1959:119-146) en Jeremias (1971:204-206; 219-221) saamstem dat Jesus 
se voorskrif aan sy volgelinge om hulle vyand lief te hê tot die eerste stratum 
van die oorlewering van die Jesustradisie behoort en dat dit feitlik seker is 
dat hierdie tradisie by homself begin het.11 Dit word in die Q-bron gevind 
(gerekonstrueer uit Matteus en Lukas) wat na alle waarskynlikheid reeds in 
die 50’s (vgl. Mack 1993; Robinson 2007) bestaan het. Paulus se vermaning 
in Rm. 12:14 – ook geskryf in die 50’s) om goed te doen aan die vyand 
reflekteer ook hierdie tradisie (vgl. ook 1 Kor. 4:12 en 1 Pet 3:9). ’n Sinoptiese 
vergelyking tussen Matteus en Lukas se weergawes lewer ’n deeglike insig 
in die diepsinnigheid van hierdie tradisie.

11	 Markus se evangelie, wat ook deel vorm van die oudste tradisie, bevat nie 
die woorde “Julle moet julle vyand liefhê“ nie, alhoewel liefde tot die naaste 
prominent voorkom (Mk 12:28-34) en die “soutspreuk” (Mk 9:50) in terme 
van vrede geïnterpreteer word. Die tradisie oor die genesing van die Siro-
Finesiese vrou (Mk 7:24-30) verteenwoordig duidelik inklusiewe denke wat 
provinsialistiese (“tribal“) denke transendeer. Verder suggereer hierdie tradisie 
dat die aardse Jesus self sy standpunt verander het van nasionalistiese 
eksklusiewe denke tot inklusiewe denke gedurende sy eie leeftyd, as gevolg 
van die aandrang van die vrou (vgl. ook die tradisie oor die Romeinse hoofman 
oor honderd se slaaf, wat ook nie in Markus voorkom nie maar betekenisvol 
teenwoordig is in die Johannesevangelie, Mt 8:5-13; Lk 7:1-7; Jn 4:46-54; kyk 
egter Mk 5:39). Jesus se verandering van standpunt kon ook plaasgevind het 
omdat hy gevra is om sy naaste te definieer (Lk 10:29). Indien die gelykenis 
van die barmhartige Samaritaan na Jesus self herlei kan word (kyk Scheffler 
2013), blyk hierdie verandering van standpunt van eksklusiwiteit tot inklusiwiteit 
bewys te wees.



Acta Theologica 36(2)	 2016

97

Liefde tot die vyand 
(Matteus 5:38-48)

Liefde tot die vyand 
(Lukas 6:27-38)

38 Julle het gehoor dat daar gesê 
is: 
’n Oog vir ’n oog en tand vir ’n 
tand.
 39 Maar Ek sê vir julle dat julle ’n 
slegte mens 
nie moet weerstaan nie; 
maar as iemand jou op jou 
regterwang slaan, 
draai ook die ander een na hom 
toe.
 40 As iemand jou hof toe neem 
vir jou onderkleed,
laat hom ook die bo-kleed kry.
 41 As iemand jou een myl 
afdwing, 
loop met hom twee myl saam.
 42 Gee aan hom wat jou iets vra, 
en wys hom nie af wat van jou 
wil leen nie.
 43 Julle het gehoor dat daar 
gesê is: 
Jy moet jou naaste liefhê en jou 
vyand moet jy haat.
 44 Maar ek sê vir julle: Julle moet 
jul vyande liefhê; seën die wat 
vir julle vervloek, 
doen goed aan die wat vir julle 
haat, 
en bid vir die wat julle beledig en 
julle vervolg;
 45 sodat julle kinders kan word 
van julle Vader 
wat in die hemel is; want Hy laat 
sy son opgaan 
oor slegtes en goeies, 
en hy laat reën op regverdiges 
en onregverdiges.
46 As julle liefhet die wat vir julle 
liefhet, watter loon het julle?
Doen die tollenaars nie ook 
dieselfde nie?
47 En as julle net jul broeders 
groet, 

27 Julle moet julle vyande liefhê 
en goed doen aan die wat vir 
julle haat.
 28 Seën die wat vir julle vervloek, 
en bid vir die wat julle beledig.
 29 Aan hom wat jou op die wang 
slaan, 
moet jy ook die ander een 
aanbied; 
en aan hom wat jou bo-kleed 
neem, 
moet jy ook die onderkleed nie 
weier nie.
 30 Maar gee aan elkeen wat jou 
iets vra, 
en eis jou goed nie terug van 
hom wat dit neem nie.
 31 Soos julle wil hê dat die 
mense aan julle moet doen, so 
moet julle ook aan hulle doen.
 32 As julle dié liefhet wat vir julle 
liefhet, 
watter aanspraak op dank het 
julle? 
Die sondaars het ook dié lief wat 
vir hulle liefhet.
 33 As julle goed doen aan die 
wat aan julle goed doen, watter 
aanspraak op dank het julle? 
Die sondaars doen ook 
dieselfde.
 34 As julle leen aan dié van wie 
julle hoop om terug te ontvang, 
watter aanspraak op dank het 
julle? 
Die sondaars leen ook aan die 
sondaars, 
om net soveel terug te ontvang.
36 Wees dan barmhartig, soos 
julle Vader ook barmhartig is.
37 En julle moet nie oordeel nie, 
dan sal julle nooit geoordeel 
word nie. 
Julle moet nie veroordeel nie, 
dan sal julle nooit veroordeel 
word nie. 

Tabel vervolg



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

98

Liefde tot die vyand 
(Matteus 5:38-48)

Liefde tot die vyand 
(Lukas 6:27-38)

48 Wees julle dan volmaak 
soos julle Vader in die hemel 
volmaak is.

Spreek vry, en julle sal 
vrygespreek word.
38 Gee, en aan julle sal gegee 
word. 
’n Goeie maat wat ingedruk en 
geskud en vol is, 
sal hulle in jul skoot gee, want 
met dieselfde maat waarmee 
julle meet, sal weer vir julle 
gemeet word.

Vir ons huidige doel, fokus die volgende opmerkings meer op die 
ooreenkomste (beklemtoon in die teks) tussen die twee weergawes as 
op die (nie onbelangrike!) verskille (vgl. Lambrecht 1985:216-224; Hays 
1997:671-680).

Eerstens, alhoewel daar verskille is tussen die weergawes,12 is hulle 
dieselfde in hulle beklemtoning dat liefde vir die volk die grense van die 
eie moet transendeer om selfs die vyand in te sluit (by Lukas twee maal, 
6:27,35). Alhoewel nie die enigste nie, is dit ook een van die belangrikste 
aspekte van die gelykenis van die barmhartige Samaritaan se boodskap 
(Scheffler 2001; 2013). Volgens die historiese Jesus is liefde vir die eie 
groep (familie, vriende en volksgenote) die natuurlike posisie by verstek. 
Volgens Bultmann ([1926] 1983:82-84) is Jesus se siening van vyandsliefde 
nie gewortel in ’n simpatieke gevoel, affek of sentiment nie, maar in ’n 
houding van die wil (Selbstüberwindung des Willens), in gehoorsaamheid 
aan God. Die werklike uitdaging (wat vrede tot stand kan bring) is die 
besluit om die grense van die eie groep te oorskry. Sekerlik was dit ’n 
provokerende gedagte vir die eksklusiwistiese nasionalistiese denke 
onder sy kontemporêre mede-Jode, soos dit ook vandag in nasionalistiese 
kontekste is.13

Tweedens het die voorskrif om die vyand liefde hê vir Jesus op ’n 
individuele sowel as kollektiewe vlak gefunksioneer.14 Dít is belangrik om te 

12	 Matteus se vermaninge is meer gemik teen die lex talionis – oog vir oog (Eks 21:24; 
Lev:24:20; Dt 19:21), geregtigheid, die vergeldingsleer van die Joodse tradisie.

13	 In die Hellenistiese Jodendom is die Griekse kultuur weliswaar omhels, dog nie 
as gevolg van die beginsel van inklusiewe liefde nie, maar as gevolg van die 
voordele wat die Hellenistiese kultuur gebied het. Vir ’n omvattende behandeling 
van hierdie aspek van Jesus se boodskap, sien Hellerman (2013:9-122).

14	 Hays (1997:671-680) polemiseer myns insiens korrek teen Horsley (1987) wat 
die siening verteenwoordig dat Jesus se oproep tot vyandsliefde slegs gemik 



Acta Theologica 36(2)	 2016

99

besef, aangesien in die Christedom wat na hom gevolg het, tot vandag toe, 
in diskoerse wat gaan oor die regverdiging van oorlog, die teenwoordigheid 
van tweede persoon voornaamwoorde in die betrokke tekste (bv. julle 
vyand) gebruik word om Jesus se opdragte te beperk tot interpersoonlike 
verhoudinge. Dit word gedoen sodat op sosiale en politieke vlak vyandskap 
(met oorlog en geweld as die resultaat) geregverdig kan word. Sulke 
(moderne) skisofreniese denke kan eenvoudig nie aan Jesus van Nasaret 
toegeskryf word nie (vgl. Lk 10:25-30).15 Afgesien daarvan dat sulke 
onderskeidings vreemd is aan die antieke wêreld, druis dit teen die teks 
in (die meervoud word gebruik). Jesus het gelewe in ’n land wat deur die 
Romeinse Ryk beset is en laasgenoemde was die destydse vyande van 
die Jode (Horsley 2003; 2007:335-360). In Jesus se konteks het die oproep 
om die tweede myl saam te loop (Mt 5:41) verwys na Romeinse soldate 
wat die mense van die land gedwing het om hulle bagasie te dra. Om dit ’n 
tweede myl te dra was ’n uitdrukking van wat liefde vir die politieke vyand 
(Romeinse soldate, cf. Allison 2001:885) kon impliseer in die kontingente 
eietydse konteks. Deur die soldaat se sak te dra word die vyandskap 
tussen die onderdrukker en slagoffer direk gekonfronteer, dog op ’n nie-
gewelddadige wyse.16

Derdens behels vyandsliefde nie maar net ’n eenvoudige verandering 
van gevoel of denke nie, hoe belangrik laasgenoemde ook al mag wees. 
Dit behels ook nie ’n verklaring dat die vyand nie bestaan nie (ignorering) 
of dat daar geen verskille met die vyand meer bestaan nie. Volgens Jesus 
van Nasaret is liefde tot die vyand ’n daad, iets wat gedoen moet word; 
dit behels bewustelike, konkrete en proaktiewe optrede. Verder is hierdie 
optrede nie beperk tot die welbekende “draai van die ander wang” (Mt 5:39; 
Lk 6:39) nie wat, alhoewel belangrik vir die absorbering van geweld, indien 
dit alleen of buite konteks geïnterpreteer word ’n pasifistiese houding 
suggereer. In beide Matteus en Lukas se weergawes het vyandsliefde wat 
goed aan die vyand doen fisiese (wang draai, sak dra), spirituele (bid vir, 

is op persoonlike en plaaslike vlak. So ’n verenging van sy siening strook 
eenvoudig nie met die sinoptiese gegewens nie (veral Matteus) en is in die 
geskiednis meermale gebruik om die “regverdige oorlog” te onderskryf.

15	 Allison (2001:855) beweer volgens my verkeerdelik: “Jesus does not overthrow 
the principle of equivalent compensation on an institutional level – the question 
is just not addressed – but declares it illegitimate for his followers to apply 
to their private disputes.” Grundmann (1972:170) merk tereg op: “Hinter die 
Ordnung, die Matthäus dem Ganzen der Űberlieferung gibt, wird die Frage nach 
der Heilung der gefährdeten und bedrohtenn Gemeinschaft sichtbar.”

16	 Vir ’n uitstekende bydra wat Jesus se oproep tot vredemaak (wat met vyandsliefde 
korreleer) situeer binne die historiese konteks van die Matteusevangelie, kyk 
Van Aarde (2015). Vir die Lukaanse konteks, kyk Ford (1984).



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

100

liefde, seën, groet) en ekonomiese (uitleen, gee) dimensies wat verder gaan 
as gewone pasifisme. Dit impliseer om die vyand se welsyn na te strewe 
en om te begin met ’n proses om verskillend te dink en te doen ten opsigte 
van die vyand. Deur te gee en te leen en te vergewe word liefde vir die 
vyand konkreet en sigbaar en sulke optrede kan selfs die vyand uitdaag 
om hulle eie haat te laat vaar.17 Jesus het dus nie ’n blote sentimentele 
gevoel van liefde tot die vyand voorgestaan nie, maar juis riglyne gegee 
oor hoe vyandsliefde gekonkretiseer kan word.

3.2	 Liefde tot die vyand, om goed te doen, vergifnis, 
vrede en versoening

Die Markusevangelie is uniek in die sin dat dit die bekende “sout van die 
aarde”-uitspraak beklemtoon deur dit te plaas aan die einde van Jesus se 
Galilese werksaamheid en dit interpreteer as om “in vrede met mekaar te 
lewe” (Mk 9:50). Vyandsliefde (as ’n aktualisering van die goue reël, Mt 7:12; 
Lk 6:31) vorm ’n dominante tema in Lukas se korter weergawe van Jesus 
se Bergrede (in Lukas ’n veldrede, Lk 6:20-49; Klein 2006:250-256)18. Ander 
aspekte van Jesus se prediking, soos byvoorbeeld die oproep om te 
vergewe en nie te (ver)oordeel nie (Lk 6:37) is in Lukas se teks geïntegreer in 
Jesus se argument oor vyandsliefde (cf. 6:37; in Matteus ’n paar verse later, 
Mt. 7:1-5). In Matteus se bergrede komplimenteer soortgelyke aspekte – 
wyer versprei oor die groter preek – die opdrag om die vyand lief te hê.

In Matteus word vredemaak alreeds in die bergrede bevorder (5:9) en 
die bevel uit die Tien Gebooie om nie dood te slaan nie word geradikaliseer 
met die doel om aggressiewe gevoelens en denke te besweer (Mt 5:21-22). 
Die soldaat se pak moet die tweede myl gedra word (5:41). Matteus is ook 
uniek ten opsigte van die idee dat die volgelinge van Jesus die inisiatief 
moet neem in versoening en onderhandeling; trouens die voorskrif om die 
eie offer by die altaar te laat met die doel om met die naaste wat verontreg 

17	 Ooreenkomstig sy welbekende klem op besittings en armoede (Scheffler 1993; 
2011), brei Lukas, as hy oor vyandsliefde skryf, meer as Matteus uit ten opsigte 
van die ekonomiese dimensie. Wat die opskorting van geweld deur die vyand 
betref bly dit ’n hoop wat soms realiseer en soms nie. Vyandsliefde moet ongeag 
die uitkoms daarvan beoefen word (Jesus is immers gekruisig!). Vredestigting 
werk nie meganisties nie en ’n positiewe uitkoms is nie die voorwaarde vir die 
beoefening vyandsliefde nie.

18	 Lukas se weergawe word ’n veldrede omdat vir hom berge plekke vir gebed is 
en vlaktes vir prediking ( vgl Lk 6:12; Conzelmann 1953:37). Verder bestaan sy 
rede net uit 29 verse teenoor die 106 verse van Matteus se bergrede. Dat beide 
redes saamgestelde redes uit verskillende uitsprake van Jesus is, het Calvyn 
reeds erken. Dit is veral duidelik uit die feit dat van die materiaal verspreid in die 
Markusevangelie voorkom.



Acta Theologica 36(2)	 2016

101

voel te versoen (Mt 5:23-25), impliseer dat versoening met die vyand ’n 
groter prioriteit het (vir God!) as tradisionele (wetlik voorgeskrewe) diens 
aan God. Crossan (1994:168) merk ten opsigte van hierdie teks op: “Gift, 
altar, and even God must wait for peace and forgiveness. Reconciliation 
on earth precedes oblation to heaven.”

Die sentraliteit van en oproep tot onderlinge vergifnis word beklemtoon in 
die Onse Vader deurdat dit as deel van die gebedshandeling (vgl. Lk 11:3-4) 
voltrek word, en beklemtoon word in twee verdere verse (in Matteus se 
weergawe, vgl. Mt 7:12-14). Ten einde die vyand lief te hê, word daar dus 
van die leser verwag om ook ander tradisies te oorweeg waar Jesus onderrig 
gee oor vergifnis, byvoorbeeld die genesing van die verlamde man (wat die 
menslike rol in vergifnis beklemtoon, Mt 9:2-8; Mk 2:3-11; Lk 5:21-26), die 
vereiste om 70 x 7 keer te vergewe (nie noodwendig na mens eers gevra 
word nie),19 asook die gelykenis van die verlore seun wat vertel van die vader 
se onvoorwaardelike verwelkoming van die seun, wat die grenslose sosiale 
aanvaarding van tollenaars en sondaars belig (vgl. Lk  15:1-2; Scheffler 
1993:99-1-2).20 Veral van belang hier is onlangse studies in positiewe 
sielkunde oor vergifnis en vredemaak wat hierdie konsepte wetenskaplik 
ondersoek en boonop spesifieke strategieë aandui wat gevolg kan word om 
vergifnis en vrede te bewerkstellig (McCullough & Witvliet 2005; Scheffler 
2015a; Blumberg, Hare & Costin 2006).

In Matteus 6:19-34 waarsku Jesus teen hebsug en versameling van 
rykdom, wat Lukas oorlewer in ’n ander konteks (Lk 12:13-34). Aangesien 
hebsug meesal aanleiding gee tot wedywering met die naaste, onderdrukking 
van die naaste en uitbuiting van die armes, kan die rol daarvan in vyandskap 
maklik aangedui word (vgl Jak 4:1-2). Om jou vyande lief te hê, en op die 
ou einde geweld aan bande te lê, het dus die implikasie om mens se eie 
hebsug te beteuel en om aan die armes te gee as ’n proaktiewe ingryping 
om daardeur die waarskynlikheid van vyandskap te minimaliseer. Op 
’n kollektiewe vlak was juis dit die anomalie van Europa se koloniale 

19	 Die vroegste laag in die tradisie kom in Mt 18:21-22 voor. Mt 18:15-20 is 
kennelik ’n Matteaanse interpretasie in ’n na-Pase kerklike konteks. Crossan 
(1994:166) merk op: “The more radical version in Matthew 18:21-22 does not, 
unlike its parallel in Luke 17:4, mention repentance prior to forgiveness.”

20	 Bornkamm ([1956] 1975] beklemtoon die vader se aanvaarding van die seun 
wat die seun se belydenis voorafgaan. Lukas het die gewoonte om by wyse 
van ’n redaksionele opmerking aan die begin van veral voorbeeldvertellinge 
die sleutel tot die interpretasie van die gelykenis te gee. Derhalwe lig die drie 
gelykenisse wat op Lk 15:1-2 volg die teks wat oor Jesus se aanvaarding en 
sosiale omgang met sondaars (voor enige bekering ter sprake is) handel, toe. 
Die ouste seun verteenwoordig die Fariseërs wat Jesus se grensoorskrydende 
optrede nie wil omhels nie.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

102

verlede: enersyds het die kolonialisasie van Afrikalande die ontwikkeling 
van infrastruktuur meegebring, maar andersyds die uitbuiting van hierdie 
nasies deur die besitname van die land en die rykdomme daarvan21. 
Terselfdertyd het die sendelinge Jesus se Evangelie verkonding, wat in sy 
wese veronderstel dat die armes geseënd is en dat die rykes vir die armes 
moet sorg – ’n voortdurende uitdaging aan elke uitbuitingsbeleid.

Beide weergawes van Jesus se preek sluit af met sy vermaning dat 
“Here, Here sê”, en selfs die verrig van magtige dade nie lidmaatskap van 
die koninkryk bewerkstellig nie (Mt 7:21; Lk 6:46). Daarvoor is dade van 
liefde tot die vyand en die beteuling van haat in menslike verhoudinge 
nodig. Dit is belangwekkend dat die Christendom ’n geskiedenis het wat 
aandui dat hierdie vermaning van die historiese Jesus met betrekking tot 
vredestigting oor die algemeen nie nagekom is nie (Pelikan 1985:168-181). 
Dogmas (om “Here, Here” te sê) was kennelik meer belangrik as om die 
kuns van vredemaak te bemeester. Eintlik het dogmastryde bygedra tot 
vyandskap, haat en geweld soos wat dit voorgekom het in inkwisisies en 
teregstellings in Christus se naam. Dit is dus van die grootste belang dat 
die boodskap van die historiese Jesus oor vyandsliefde en vredemaak 
herontdek en toegeëien word (beklemtoon deur De Villiers 2015a:1-9), 
terwyl die bril van die eie kerklike tradisie afgehaal word. Dit mag lyding, 
sosiale veragting en vervolging vir die Jesusvolgeling impliseer, maar ook 
’n diepe besef van troos, aangesien dit die basis vorm van die volgeling se 
“seën” soos wat dit in die saligsprekinge uitgedruk word.

3.3	 Samevatting: Die waardes van die koninkryk van 
God en Jesus se geweldlose politieke standpunt

Jesus van Nasaret het die koninkryk van God verkondig wat vir hom 
die verligting van menslike lyding hier en nou behels het (en nie net ’n 
apokaliptiese ingrype wat deur God bewerkstellig word nie, vgl Mt 11:3-4; 
Lk 7:21-23; 11:20; 17:20-21). Sy gebruik van die term “koninkryk van 
God” het politieke implikasies gehad deurdat dit in opposisie was teen 
die Romeinse onderdrukkers wat ander waardes gekoester het (Horsley 
2007; 2011). Omdat sy siening van die koninkryk die verligting van lyding 
geïmpliseer het, was vernietigende fisiese gewelddadige weerstand (wat 
lyding veroorsaak) nie ’n opsie nie. Dog sy standpunt van geweldloosheid 
het nie pasifisme geïmpliseer nie, maar geweldlose verset (die draai van die 
ander wang) en voorkomende ingryping (om goed te doen). Hierdie houding 
van Jesus word gekomplimenteer deur ander waardes wat eie is aan die 
“koninkryk”, soos byvoorbeeld vergifnis, barmhartigheid, nederigheid, stry 

21	 Vir ’n uitstekende (en sombere) verslag hiervan, sien Ferguson (2011).



Acta Theologica 36(2)	 2016

103

teen hebsug en sorg vir die armes. Dit is gedoen in terme van ’n kritiese 
toe-eiening van sy Joodse (Ou Testament) tradisie.

4.	 JESUS AS VOORSTANDER VAN GEWELD
Naas tradisies wat ’n onmiskenbare geweldlose Jesus weerspieël, bestaan 
daar in die sinoptiese Evangelies ook tradisies wat voorkom of dit die teen
oorgestelde standpunt uitbeeld.22 Aangesien hierdie tradisies dikwels 
aangehaal word in argumente om oorlog en geweld (selfs in bevrydingsteologie) 
te regverdig, of dat Jesus gewelddadig sou wees en dus sleg (Avalos 2015), 
verdien dit meer indringende aandag. Die mees belangrikste hiervan is sy 
uitspraak oor die “bring van die swaard“ na die aarde en die tempelreiniging.

4.1	 Die Matteaanse Jesus se bring van die swaard
Ten spyte van positiewe uitsprake oor vrede in Matteus, bevat die laas
genoemde Evangelie ook tradisies wat lyk of dit die teenoorgestelde 
kommunikeer. Hiervan blyk Matteus 10:34-39 die mees prominentste te 
wees, wat ter wille van reliëf saam met Mk 13:12-13 en Lk 12:49-53 gelees 
moet word.

22	 Die wee-uitsprake teen die rykes (Lk 6:24-26) en die geveinsde Farisëers (23:13-32), 
teen die dorpe Gorasin, Betsaida en Kapernaum (Mt 11:21-24; Lk 10:13-15), 
sowel as wat geïnterpreteer kan word as sy fel opmerkings teen sy eie familie 
(Mk 3:31-35; Mt 12 :46-50; Lk 8:19-21), word dikwels genoem om aan te toon dat 
Jesus in die praktyk inkonsekwent was ten opsigte van sy opdrag tot vyandsliefde. 
Dit sou egter beteken om vyandsliefde met onderdanigheid te verwar en die 
afwesigheid van ’n eie opinie. Die Fariseërs en die religieuse leiers was inderdaad 
die vyande van Jesus (Casey 2010:313-352) en sy opdrag om die vyand lief te hê 
het nie daardie gegewe verander nie. Ons het ook berigte in die Evangelies wat 
aantoon dat hy saam met die Fariseërs geëet het (bv Lk 7:36-50), wat geweldlose 
optrede ten opsigte van hulle impliseer. Verder is daar ook in die Evangelies 
getuenis dat Jesus ’n passievolle persoon was wat homself kon laat geld. Om te 
verwag dat wat hy gesê en gedoen het altyd in harmonie met mekaar sou wees, 
beteken die ontkenning van sy menslikheid en impliseer om die historiese Jesus 
voortydig as seun van God of God te beskou. Alle mense verloor hulle humeur by 
geleentheid en dit verydel nie hulle vertrekpunte of ideale oor byvoorbeeld liefde 
en barmhartigheid of geweldloosheid en vrede nie. Jesus was egter nooit betrokke 
by geweld wat mense se dood veroorsaak het nie.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

104

Die sinoptici oor verdeeldheid en konflik (swaard) 
onder Jesus se volgelinge

Mt 10:21-22; 34-39 Mk 13:12-13 Lk 12:49-53

Maar die een broer sal 
die ander oorlewer om 
doodgemaak te word 
en die vader sy kind, en 
die kinders sal teen hulle 
ouers opstaan en hulle 
doodmaak. 
22 Julle sal deur almal 
gehaat word ter wille van 
my naam. 
[vermaning vir 
sendelinge] 
34 Moenie dink dat ek 
gekom het om vrede op 
die aarde te bring nie. Ek 
het nie gekom om vrede 
te bring nie, maar die 
swaard.
35 Want ek het gekom 
om verdeeldheid te 
veroorsaak tussen ’n 
man en sy vader, en 
tussen ’n dogter en 
haar moeder, en ’n 
skoondogter en haar 
skoonmoeder.
36 ’n Mens se huisgenote 
sal sy vyande wees.

12 Die een broer sal 
die ander oorlewer om 
doodgemaak te word, 
en die vader sy kind, en 
die kinders sal teen hulle 
ouers opstaan en hulle 
doodmaak. 
13 Julle sal deur almal 
gehaat word ter wille van 
my naam. 

9 Ek het gekom om vuur 
op die aarde aan te steek, 
en hoe wens Ek dat dit al 
brand! 
50 Maar ek het ’n doop 
om mee gedoop te word, 
en hoe benoud word ek 
totdat dit volbring is! 
51 Dink julle dat ek gekom 
het om vrede op die 
aarde te gee? Nee, sê 
ek vir julle, maar eerder 
verdeeldheid. 
52 Want van nou af sal 
daar vyf in een huis 
verdeeld wees, drie teen 
twee en twee teen drie. 
53 Die vader sal verdeeld 
wees teen die seun en die 
seun teen die vader, die 
moeder teen die dogter 
en die dogter teen die 
moeder, die skoonmoeder 
teen haar skoondogter en 
die skoondogter teen haar 
skoonmoeder.

Dit is belangrik om die ontwikkeling (van Markus en Q tot Matteus en 
Lukas) in hierdie tradisie raak te sien. Markus se weergawe verwys slegs 
na die vyandelike verdeeldheid wat vanself ontstaan as gevolg van die 
keuse wat familielede sou maak met betrekking tot die volg van Jesus. 
Jesus het dit nie bedoel nie, maar dit gebeur in elk geval. Matteus en 
Lukas spel dit uit ooreenkomstig ’n Q-tradisie waarin Jesus self sê dat 
hy hierdie verdeeldheid sal veroorsaak, wat in Lukas slegs in terme van 
verdeeldheid in die algemeen (sonder geweld) vermeld word (Lk 12:51). 
Hierdie verdeeldheid word egter in Matteus in terme van geweld (die 
swaard) en vyandskap uitgespel (sien beklemtoning in die teks).



Acta Theologica 36(2)	 2016

105

Daar moet gelet word op die verskillende literêre kontekste waarin die 
tradisie in die onderskeie Evangelies oorgelewer word. In Markus kom dit 
voor in sy apokaliptiese rede, waarin Jesus duidelik die lot van sy volgelinge 
in die laaste dae voorspel. Daarenteen kom dit in Matteus voor in sy 
missionêre rede (Mt 10), wat gerig word aan die twaalf (Mt 10:1) en derhalwe 
betrekking het op die onmiddellike toekoms binne die vertelde wêreld van 
Jesus se eie leeftyd.23 In Lukas vorm dit ook deel van ’n algemene toespraak 
wat gerig word aan Jesus se volgelinge en die skare oor hulle gedrag in 
die toekoms, waarin hulle houding teenoor besittings (Lk 12:13-32) en hulle 
gereedheid vir hul meester se terugkeer (let op die kritiek teen geweld in 
12:45) prominent figureer. In al drie weergawes ontlok die teks ’n lesing 
in die na-Pase konteks wat handel oor die kontingente situasie na Jesus 
se dood (wat selfs verder kan verskil ooreenkomstig elke evangelis se 
konteks). Woorde van die historiese Jesus is omvorm en selfs geskep vir 
hierdie kontekste (op sy duidelikste te sien in die Johannesevangelie).

Veral Matteus se weergawe (waarin die term “swaard“ voorkom, 
Mt 10:34; kyk ook Mt 26:52) polemiseer oënskynlik direk teen Jesus se 
boodskap in die bergrede: in laasgenoemde verkondig hy geweldloosheid, 
vrede en liefde vir die vyand; hier praat hy teen al drie. Hierdie toedrag 
van sake laat die leser in ’n toestand van kognitiewe dissonansie: twee 
verskillende sienings word voorgestaan deur een evangelis.

Sonder om die probleem te minimaliseer, moet Mt 10:21-39 myns 
insiens verstaan word in terme van Matteus se historiese konteks toe hy 
sy Evangelie in die tagtigs geskryf het. Konflik en tweedrag was wesenlik 
deel van die ervaring van die Christelike gemeenskap, eerder as die vrede 
wat Jesus in die bergrede verkondig het. Met hierdie kontingente situasie 
moes die Christelike gemeenskap handel. Deur hierdie woorde in Jesus 
se mond te plaas24 in ’n na-Pase situasie, kommunikeer die Evangelie 
dat in die tyd van Matteus, Jesus se volgelinge darem “troos” kon vind 
in die feit dat hulle meester lank reeds geweet het van die onenighede 
wat sou ontstaan. Op geen wyse is Jesus se vurige verkondiging van 
liefde, vergifnis en versoening gekompromiteer deur hierdie woorde nie; 
inteendeel, hulle funksioneer steeds prominent in die bergrede en dui 
steeds die weg na vrede aan, juis in die Matteaanse gemeenskap waar 
konflik teenwoordig is. Die ervaring van verdeelheid skets dus eerder die 
konteks van die gemeenskap wat in die bergrede tot vyandsliefde en vrede 

23	 Die deursigtigheid (transparency) van die teks vir die na-Pase konteks word 
hiermee nie uitgesluit nie.

24	 Vir ons oneerlik, maar nie vir die eerste eeuse konteks nie.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

106

opgeroep word.25 Lukas se weglating van die woord “swaard“26 waardeur 
hy die nie-vrede wat Jesus bring interpreteer in terme van verdeeldheid 
in huishoudings, blyk dus om die situasie van die Q-gemeenskap beter te 
reflekteer,27 en is dus as sodanig nader aan die oorspronklike woorde of 
bedoeling van Jesus.

4.2	 Die tempelreiniging
Dwarsdeur die geskiedenis van die Christendom is die tradisie wat verhaal 
hoe Jesus hardhandig die tempel reinig (oorgelewer deur al vier Evangelies) 
gebruik om geweld in oorlogsituasies te regverdig.28 In sodanige (mis)bruik 
van die teks word gewoonlik nie baie aandag gegee aan die historiese 
Jesus se motivering vir sy gedrag nie, ook nie aan die Evangelies se 
onderlinge verskille ten opsigte van die graad van geweld wat deel uitmaak 
van Jesus se aggressiewe gedrag nie.

Die kanoniese Evangelies oor die tempelreiniging

25	 Terwyl ons hier fokus op verdeeldheid binne die Christelike gemeenskap self 
(bv. families), interpreteer Van Aarde dit binne ’n breër sosio-politieke konteks 
van die verwerking van die tempelvernietiging, die vestiging van die Farisese 
rabbinaat, die vestiging van die kerk en opstand teen Rome (2015:4).

26	 In die lig van Matteus 26 (waar dit negatief funksioneer) en as ’n geweldskritiese 
uitspraak verstaan moet word, is dit duidelik dat die swaard (geweld) ’n 
besondere betekenis in die Matteusevangelie het. Vgl. Nel (2015:237-254) oor 
Mt 10:34 en 26:52, asook Van Aarde (2015:3-5; Weren 2015:9).

27	 Crossan wat die gedeelte wel terug voer na die historiese Jesus (1994:69,156) 
merk op dat die koninkryk (Jesus) die hiërargie in die huishouding aanval: “The 
kingdom tears the family apart along the axis of its (abused?) power.”

28	 Selfs Nelson Mandela (wie se persoon en gedrag dikwels met dié van Jesus van 
Nasaret vergelyk word, kyk Scheffler 2014) verwys in sy outobiografie (1997) 
na die tempelreiniging om sy pre-gevangenskap posisie oor die gebruik van 
geweld in die stryd teen apartheid te regverdig.



Acta Theologica 36(2)	 2016

107

Mt 21:12-13 Mk 11:15-17 Lk 19:45-48 Jn 2:14-17

12 Jesus het in 
die tempel van 
God ingegaan en 
almal wat in die 
tempel verkoop 
en koop, uit
gejaag en die 
tafels van die 
geldwisselaars en 
die stoele van die 
duiweverkopers 
omgegooi.

15 Hulle het in 
Jerusalem gekom 
en Jesus het in 
die tempel ingaan 
en begin om die 
wat in die tempel 
verkoop en koop, 
uit te jaag. 
Die tafels van die 
geldwisselaars en 
die stoele van die 
duiweverkopers 
het hy omgegooi 
16 en niemand 
toegelaat om 
enige voorwerp 
deur die tempel 
te dra nie.

45 Toe hy in 
die tempel 
ingegaan het, 
begin hy die 
wat daarin 
verkoop en 
koop, uit te 
jaag. 
46 Hy sê toe 
vir hulle: Daar 
is geskrywe: 
My huis is 
’n huis van 
gebed. Maar 
julle het dit ’n 
rowerspelonk 
gemaak. 

14Hy het in 
die tempel 
diegene gevind 
wat beeste 
en skape 
en duiwe 
verkoop, en 
geldwisselaars 
wat daar sit.
15 Hy maak toe 
’n sweep van 
toutjies en dryf 
almal uit die 
tempel, ook 
die skape en 
die beeste. 

13 Hy sê toe vir 
hulle: Daar is 
geskrywe: My 
huis moet ’n 
huis van gebed 
genoem word. 
Maar julle het dit 
’n rowerspelonk 
gemaak.

17 Hy het geleer 
en vir hulle 
gesê: Is daar 
nie geskrywe: 
My huis moet ’n 
huis van gebed 
genoem word vir 
al die nasies nie? 
Maar julle het dit 
’n rowerspelonk 
gemaak.

Die kleingeld 
van die 
wisselaars het 
hy uitgegooi 
en hulle tafels 
omgekeer. 

16 Vir die 
duiwe-
verkopers 
het hy gesê: 
Neem daardie 
dinge hier 
weg; moenie 
die huis van 
my Vader ’n 
handelshuis 
maak nie.

17 Sy 
dissipels 
onthou toe 
dat daar 
geskrywe is: 
Die ywer vir 
u huis het my 
verteer. 

Dit is belangrik om daarop te let dat in die vier weergawes van die 
tempelreiniging die Evangelies verskil met betrekking tot watter mate 
geweld of aggressiewe gedrag deur Jesus aangewend word. Lukas berig 



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

108

die minste geweld, met Jesus wat bloot die handelaars uitjaag; in Matteus 
keer hy boonop die tafels om; Markus voeg verder by dat hy niemand 
toegelaat het om iets deur die tempel te dra nie. Johannes se weergawe 
bevat die meeste geweld: Jesus het met ’n sweep almal uitgedryf, ook die 
diere (Scheffler 2007).

Sover dit die gebruik van die tempelreinigingstekse aangaan om oorlog 
of gewapende optrede te regverdig (soos wat dit in konvensionele teologieë 
sowel as bevrydingsteologie gebeur het), moet in gedagte gehou word dat, 
volgens die sinoptiese Evangelies, Jesus nie iemand doodgemaak het 
met ’n swaard of andersins nie. In terme van die eerlike verstaan van die 
Evangelies kan sy optrede nie as ekstreem fisiese geweld geïnterpreteer 
word nie, maar eerder as geweldlose verset of minimale aggressie, nie met 
die bedoeling om iemand leed aan te doen nie, maar eerder met die oog 
op die uiteindelike voordeel van elkeen, selfs die handelaars. Jesus het 
sekerlik sy humeur verloor, in ’n ervaring van “heilige toorn”, net soos ook 
die nederigste mense dit verloor op een of ander stadium in hulle lewens. 
Sy aggresiewe optrede word deur al vier die Evangelies toegeskryf aan sy 
ywer vir God en God se tempel as ’n huis van gebed. Dit is dus duidelik wat 
sy motivering was. Om hierdie teks te gebruik om ’n oorlog of ’n politieke 
agenda te regverdig is om dit verkeerd te lees. Hierdie interpretasie word nie 
net deur wat ons weet oor Jesus se geweldloosheid ondersteun nie, maar 
ook deur sy pro-aktiewe vredemakende gedrag tydens sy inhegtenisneming. 
Toe het hy nie alleen sy dissipels bestraf oor hulle gebruik van geweld nie, 
maar volgens die Lukasweergawe ook reageer met die genesing van die 
oor van die hoëpriester se slaaf (Lk 22:47-51; Mt 26:47-56; Mk 14:43-52, cf 
Scheffler 2006). 

In die lig van die bespreking hierbo kan ons konkludeer dat Jesus ’n pro-
aktiewe anti-geweld standpunt daarop nagehou het in soverre “geweld” 
verwys na fisiese geweld wat menslike lewe kan verwoes. Sy beginsel van 
liefde tot die vyand het nie beteken dat hy nie opponente gehad het met 
wie hy verskil het nie. Hy het die Fariseërs met wie hy verskil het woordeliks 
aangeval en hy kon selfs sy humeur verloor as gevolg van sy geesdrif vir 
God se tempel. Maar hy kon ook saam met Fariseërs eet (Lk 7:37-50). 
Met sy inhegtenisneming en kruisiging toe dit in ’n geweldskonteks daarop 
aangekom het, het hy nie met geweld gereageer nie, maar in terme van sy 
pro-aktiewe geweldlose ideologie.

Jesus se optrede tydens die tempelreiniging kan as ’n profetiese 
handeling geïnterpreteer word. Soos eerste Jesaja (vgl Js 1:10-17) en Amos 
(vgl Am 5:21-27) die kultus kritiseer omdat dit nie met geregtigheid gepaard 
gaan nie, wil Jesus die tempel suiwer van elemente wat nie in die teken staan 
van die tempel se oorspronklike bedoeling nie. Die religieus-profetiese aard 



Acta Theologica 36(2)	 2016

109

word beklemtoon in Johannes 2:17 (“die liefde vir u huis verteer my” – Ps 
68:10) en gee na alle verskynlikheid die intentio Jesu weer.

5.	 DIE RESEPSIE VAN JESUS SE GEWELDLOSE 
STANDPUNT

5.1	 Die Nuwe Testament
Hoe Jesus se houding oor geweld aanvaar is in die vroeë Christendom help 
ons ook om die standpunt van die historiese Jesus te verstaan. In die Nuwe 
Testament kan ons ’n geredelik positiewe resepsie van Jesus se standpunt 
onderskei. Die bespreking wat volg maak in die lig van beperkte ruimte nie 
aanspraak op volledigheid nie (vgl. ook die uitstekende bespreking van 
Hays 1997:682-701).

5.1.1	Paulus en die Efesiërbrief
In die paranese van Rm 12:14-21 eggo Paulus Jesus se boodskap van 
vyandsliefde en vrede deur Spreuke 25:2029 aan te haal: gee jou vyand 
wat honger en dors is iets om te eet en te drink en leef – sover moontlik 
– in vrede met alle mense (vgl Mk 9:50). In ’n roerende, byna digterlike 
gedeelte (1 Kor 4:11-13) rapporteer Paulus hoe die apostels (anders as die 
welaf Korintiers, vgl 4:9-10) as “slawe van Christus” (4:1) in situasies van 
gewelddadige vervolging volgens Jesus se voorskrifte gehandel het deur 
met positiewe gedrag te reageer (seën, verduur, vriendelik praat):

Paulus en die apostels se navolging van Jesus se vredesboodskap

29	 Interessant genoeg haal Jesus nie self uit Spreuke aan nie.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

110

1 Korintiërs 4:10-13 1 Korintiërs 4:10-13

9 δοκῶ γάρ, ὁ θεὸς ἡμᾶς τοὺς ἀποστόλους 
ἐσχάτους ἀπέδειξεν ὡς ἐπιθανατίους, 
ὅτι θέατρον ἐγενήθημεν τῷ κόσμῳ 
καὶ ἀγγέλοις καὶ ἀνθρώποις.
10 ἡμεῖς μωροὶ διὰ Χριστόν, 
ὑμεῖς δὲ φρόνιμοι ἐν Χριστῷ· 
ἡμεῖς ἀσθενεῖς, ὑμεῖς δὲ ἰσχυροί· 
ὑμεῖς ἔνδοξοι, ἡμεῖς δὲ ἄτιμοι.
11 ἄχρι τῆς ἄρτι ὥρας καὶ πεινῶμεν 
καὶ διψῶμεν καὶ γυμνιτεύομεν καὶ 
κολαφιζόμεθα 
καὶ ἀστατοῦμεν
 12 καὶ κοπιῶμεν ἐργαζόμενοι ταῖς ἰδίαις 
χερσίν· λοιδορούμενοι εὐλογοῦμεν, 
διωκόμενοι ἀνεχόμεθα,
 13 δυσφημούμενοι παρακαλοῦμεν· 
ὡς περικαθάρματα τοῦ κόσμου 
ἐγενήθημεν, πάντων περίψημα ἕως ἄρτι.

9 Want dit lyk vir my dat God ons 
apostels die laaste plek aangewys 
het as tot die dood veroordeel; 
want ons het ’n skouspel geword 
vir die wêreld, 
vir die engele sowel as vir die 
mense.
10 Ons is dwaas ter wille van 
Christus, 
maar julle is verstandig in Christus. 
Ons is swak, maar julle sterk. 
Julle is in aansien, maar ons in 
oneer.
11 Tot op hierdie uur ly ons honger 
en dors, 
is ons naak en word geslaan, 
en swerwe ons rond,
12 en swoeg ons deur met ons 
eie hande te werk. Word ons 
uitgeskel, seën ons; word ons 
vervolg, verdra ons dit;
13 word ons belaster, praat ons 
vriendelik;
soos uitvaagsels van die wêreld 
het ons geword, 
die skuim van almal tot nou toe.

’n Besondere kenmerk van Paulus is dat hy geweldsterme (bv. 
besnydenis, offerande, wapens, slawe) metafories interpreteer en daardeur 
indirek die geweld van die oorspronklike praktyk (soos geimpliseer deur 
die term) kritiseer: 

•	 In Galasiers 2:3-7 (vgl ook Rm 2:25-29) verklaar Paulus dat besnydenis 
onnodig vir die heidennasies is en verwys hy metafories na die 
“besnydenis van die hart” (Rm 2:29, toespelend op Jer 31:33).

•	 Tweedens interpreteer hy offerande in Romeine 12:1-2 as verwysend 
na gemeentelede wat hulle liggame as “lewende offers” aan God moet 
wy. In hierdie “lewende” offer is die geweld en dood wat in die letterlike 
offer plaasvind afwesig (vgl. Du Toit 2010 se interpretasie van Rm 15:17 
wat hiermee korreleer).

•	 Paulus verwys derdens na die wapens van die geloof en gebruik dus 
’n oorspronklik militaristiese term (hopla, cf Rm 6:13; 13:12; 2 Kor 6:7; 
10:3-5) vir ’n spirituele doel. Daardeur kritiseer of “demilitariseer” hy die 
geweld soos gesuggereer deur werklike militêre wapens.



Acta Theologica 36(2)	 2016

111

•	 Verder kan sy benoeming van Jesus se volgelinge as “slawe van 
Christus” (1 Kor 4:1; 7:18-22) as ’n vierde voorbeeld genoem word, as 
die geweld wat betrokke is by die eerste-eeuse praktyk van slawerny 
in ag geneem word.

Hierdie metaforiese gebruik en sublieme kritiek op geweld kom nog 
duideliker na vore in Efesiërs 6:10-20, wat nie deur Paulus self geskryf is 
nie, maar na alle waarskynlikheid afkomstig is van die Pauliniese skool 
(vgl. Kümmel 1983:310-320; Schnelle 2007b:344-346; anders Schlier 
1971:22-28). Soos Paulus gedoen het in 2 Kor 10:3-4, verkondig die skrywer 
van die Efesiërbrief dat die stryd van die gelowiges nie teen vlees en bloed 
is (soos in oorlog gebeur) nie. Dit is ’n spirituele oorlog (Ef 6:12). Deur die 
Romeinse militêre uniform as metafoor te gebruik om die wapenrusting van 
God te beskryf (die waarheid as gordel, die borsharnas as geregtigheid, 
die stewels as bereidheid om die Evangelie van vrede (!) te verkondig, 
die skild as geloof, die helm as verlossing, die swaard as woord van 
God) maak die outeur ’n karikatuur van Romeinse geweld (vgl. Schlier 
1971:288-305). Hierdie metaforiese gebruik van geweldsinstrumente het ’n 
moderne analogie in die Heilsleër (Salvation Army) wat hulself ’n leër noem, 
uniforms dra en ’n orkes speel, maar in die praktyk (deur die verligting van 
menslike lyding) lynreg die teenoorgestelde doen as die gewelddadige, 
doodmakende en verarmende aksies wat met oorlog gepaard gaan. 

5.1.2		 Die algemene briewe (en Openbaring) oor vyands-	
		  liefde en geweld

Voorskrifte vir die gedrag van Christene wat na alle waarskynlikheid ’n 
situasie van vervolging, diskriminasie of lyding beleef het (vgl Goppelt 
1981:491-493,504-505) vind ons in 1 Petrus 3:8-17. Met barmhartigheid moet 
Christene ’n verkeerde daad of kwaai woord met ’n seëning beantwoord. 
Hulle moet die goeie doen en nie toegee aan die kwaad nie en vrede soek 
en nastreef (verse 9-11). Dit alles terwyl hulle bereid is om te ly want “as julle 
moet ly wanneer julle goed doen, is dit beter só as om te ly wanneer julle 
kwaad doen.” Hierdie houding weerspieël duidelik die geweldlose houding 
van die historiese Jesus.

Die Hebreërbriefskrywer herinner sy lesers ook hoe hulle voorheen 
gewilllig was om te ly ter wille van hulle barmhartigheid met diegene wat 
ly: “Deels is julle deur beledigings en vervolging openlik tot bespotting 
gemaak en deels het julle gely omdat julle julle vereenselwig het met 
ander wat hierdie dinge oorgekom het. Julle het met die gevangenes 
meegevoel gehad, en toe op julle besittings beslag gelê is, het julle dit met 
blymoedigheid aanvaar...” (Heb 10-33-34). 

Die brief van Jakobus (4:1-2) is van spesiale belang nie net omdat dit 
vanselfsprekend veronderstel dat oorlog verkeerd is nie, maar omdat dit 



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

112

ook besin oor die (psigologiese) oorsake van oorlog. Jesus het gepraat 
teen hebsug en geweld, maar Jakobus bring dit nou in ’n kousale verband 
met mekaar:

Jakobus oor die oorsake van oorlog

Jakobus 4:1-2 Jakobus 4:1-2

Πόθεν πόλεμοι καὶ πόθεν μάχαι ἐν 
ὑμῖν; 
οὐκ ἐντεῦθεν, ἐκ τῶν ἡδονῶν ὑμῶν τῶν 
στρατευομένων ἐν τοῖς μέλεσιν ὑμῶν;
2 ἐπιθυμεῖτε καὶ οὐκ ἔχετε, 
φονεύετε καὶ ζηλοῦτε 
καὶ οὐ δύνασθε ἐπιτυχεῖν, 
μάχεσθε καὶ πολεμεῖτε, 
οὐκ ἔχετε διὰ τὸ μὴ αἰτεῖσθαι ὑμᾶς,

Waarvandaan kom oorloë en 
vegterye onder julle? Kom 
hulle nie hiervandaan, van julle 
welluste wat in julle lede stryd 
voer nie?
2 Julle begeer en julle het nie, 
julle pleeg moord en is naywerig 
en julle kan niks verkry nie. 
Julle veg en maak oorlog, 
en julle het nie, omdat julle nie in 
gebed vra nie.

Die boodskap van die brief van Jakobus kom ooreen (alhoewel in 
verskillende woorde) met die van die historiese Jesus. Die brief gee die 
indruk dat dit geskryf is deur Jakobus die broer van Jesus. Daar gelaat of 
laasgenoemde korrek is of nie (vgl Kümmel 1983:363-365), word geweld 
en konflik in beide Jakobus en Jesus se boodskap negatief beoordeel 
en toegeskryf aan menslike begeerte (met ’n ekonomiese konnotasie). 
Jakobus het dus Jesus se boodskap wat geuiter is in sy kontingente 
Palestynse konteks toege-eien in sy eie konteks en so die behoeftes van sy 
eie gemeenskap aangespreek.

Om af te sluit met hierdie (uiters) oorsigtelike opmerkings oor die Nuwe 
Testament en geweld, moet vermeld word dat geweld totaal verskillend 
uitgebeeld word in die boek Openbaring, waar werklike geweld, soos 
wat meesal in apokaliptiese literatuur die geval is, kennelik teenwoordig 
is. De Villiers (2015b) wys daarop dat daar twee “stemme” spreek in die 
boek. Enersyds dui die verwysing na Christus as die geslagde lam en die 
martelare wat triomfeer omdat hulle nie aan die lewe vasgeklou het nie (Op 
12:11) op die geweldlose voorbeeld van Jesus en sy eerste navolgers. Die 
oorwinning word egter ook in geweldstaal geklee. Ons word gekonfronteer 
met ’n gewelddadige magtige Christus,30 niks minder as ’n kryger nie, ’n 
teenoorgestelde beeld van Jesus van Nasaret (Op 6; 19:11-21). Tereg 
merk De Villiers op dat hierdie geweldstaal gevaarlik is omdat dit in die 

30	 Dit is feitlik onmoontlik om nie “die Lam” en “die Woord van God” te verstaan 
as sou dit na die opgestane Christus verwys nie.



Acta Theologica 36(2)	 2016

113

praktyk tot fisiese geweld kan aanleiding gee en in die geskiedenis ook het 
(2015b:10-11). 

Die uitbeelding van ’n gewelddadige verhoogde Christus in Openbaring 
kan egter bekou word as ’n Fremdkörper (uitsondering) in die Nuwe 
Testamentiese geskrifte.31

5.2	 Die positiewe resepsie van Jesus se standpunt in 
die pre-Konstantynse Christendom

Met die uitbreek van die Joodse oorlog in 68 nC het die Joodse Christene 
in Palestina nie deelgeneem nie maar na Pella aan die oorkant van die 
Jordaan gevlug. Dit is verder alombekend dat daar geen getuienis bestaan 
vir Christene se deelname aan oorlog in die eerste drie eeue nie. Dat dit 
toegeskryf kan word aan hulle verstaan van Jesus as nie-gewelddadig is 
duidelik uit die geskrifte van verskeie kerkvaders, onder andere Hyppolytus, 
Origines, Justinus die Martelaar en Tertullianus. Gedurende hierdie periode 
is Christene dikwels vervolg, en hulle reaksie was martelaarskap en nie 
weerwraak nie. Hulle praktyk om die vyand lief te hê soos Jesus van Nasaret 
geleer het, het ironies genoeg bygedra tot die groei van die Christendom 
en die ondermyning van die Romeinse Ryk (Latourette 1953:242-244). Die 
bloed van die martelare was inderdaad die saad van die kerk.

5.3	 Die verraad van Jesus se standpunt in die 
“imperiale” Christendom deur die eeue

In die derde eeu (312 nC) het keiser Konstantyn se toleransie en 
ondersteuning van die Christendom die doodskoot beteken vir die 
geweldlose standpunt van die vroeë Christendom. Dit was ’n wesenlike 
verraad teenoor die onpretensieuse Evangelie van liefde en vrede wat 
gepredik is deur Jesus in Galilea. Die groot “ruiltransaksie” het plaasgevind: 
Konstantyn het die Christelike godsdiens erken en die bevolking is beskou 
as “Christelik”, maar hulle is terselfdertyd die verpligting opgelê om te veg 
in die oorloë van die Ryk, met die motto dat in hoc signo (te wete die teken 
van die kruis) die Ryk sy oorloë sal wen. Dit het vernietigende gevolge 
gehad vir die rol wat die Evangelies voorsien het die Christendom sou speel 
in die wêreld rakende die uitwissing van geweld. Daar word meermale 
gesê dat selfs Jesus Christus nie die wêreld kon verander nie. Hierop moet 

31	 Van Aarde (2015:2-3) onderskei 5 opsies teen geweld in Jesus se konteks: (1) 
samewerking, soos gedoen deur die Heriodiane en Fariseërs, (2) kontra-geweld, 
soos beoefen deur die Selote, (3) millennialisme, soos in die boek Openbaring, 
(4) lydelike verset, soos heel waarskynlik deur Jesus en Paulus en (5) pasifisme 
of kapitulasie soos moontlik geïmpliseer deur Matt 5:9.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

114

geantwoord word dat die nalaat van sy volgelinge om sy voorskrifte te volg 
die rede is dat die wêreld nie verander nie. Met Konstantyn het in plaas 
van die boodskap van vrede soos voorgehou deur die historiese Jesus, 
die ortodokse geloof oor sy goddelike en menslike natuur in die sentrum 
begin staan. By die Niceakonsilie wat besluit het oor Jesus se goddelike 
natuur, het soldate buite gestaan en wag gehou oor die keiserlike dinee 
ná die verrigtinge (Crossan 1991:424 verwys na Eusebius, Vita Constantini 
3.15, in hierdie verband).32

Die eerste Christelike teoloë wat geweld regverdig het was Ambrosius 
en Augustinus in die vierde eeu. Hulle het geredeneer dat sekere oorloë 
waarvan die doel die “punishment of injustice” en “the restoration of 
peace” was, en wat geveg is “without indictiveness and unnecessary 
violence” en met “inward love”, regverdig kon word (Latourette 1953:244). 
Hulle siening het sedertdien die een by verstek geword in die (hoofstroom) 
Christendom (Pelikan 1985:168-181).

Die Konstantynse wending het die gevolg gehad dat die Christendom 
die wêreld se grootste godsdiens geword het, maar terselfdertyd die een 
wat sy Galilese meester verraai het deur deel te neem aan die Kruistogte 
en baie ander bloedige oorloë wat voorgegee is om in sy naam geveg te 
word.33 Oor die Kruistogte en teregstellings na inkwisisies oordeel Bomans 
(1971:115) treffend:

The actual object [of the crusades] was the Sepulchre … The 
lamps above the sepulchre, which had been extinguished by the 
unbelievers, must burn again. … A trail of blood was laid across 
Europe to the Holy City. On the way, all Jews were eliminated – 
you know why – and there was a blood bath in Jerusalem leaving, 
it seems, no survivors. It is incomprehensible that none of these 
people saw the contradiction of all these enormous slaughters for 
a sepulchre in which a man was laid who preached the opposite for 
three years. The same mystery is there when you see a heretic being 
tortured with a member of the clergy nearby holding up a cross. 
How is this possible? What gives people the idea to do this to each 
other with an appeal to the person who gave his life to stop such 
happenings? I can’t figure it out …

32	 In die lig van sy eie analise van die plek van die maaltyd (waar “magtiges” dien) 
in Jesus se “brokerless kingdom” (1991:303-353) merk Crossan (1991:424) 
bykans sinies op: “Maybe Christianity is an inevitable and absolutely necessary 
‘betrayal’ of Jesus, else it might all have died among the hills of Lower Galilee.”

33	 Die grensoorlog van die tagtigerjare in Suid-Afrika is een toevoeging tot hierdie 
lys in die moderne tyd. Die doel was om wit oorheersing in die apartheidstyd 
te bestendig, maar dit is voorghou (en kapelane het hierin ’n rol gespeel) as ’n 
stryd vir Christus teen die “goddelose kommunisme”.



Acta Theologica 36(2)	 2016

115

6.	 GEVOLGTREKKING: DIE NAVOLGING VAN JESUS 
SE VREDESBOODSKAP VANDAG

Vandag kwyn die Christelike kerk in die tradisioneel Westerse lande.34 
Neo-ateïste skryf dit nie alleen toe aan die invloed van die evolusieteorie 
nie, maar ook aan die Christendom se geskiedenis van geweld, sowel as 
die Ou Testament (wat as die Woord van God beskou word) as ’n boek 
vol geweld.

In Afrika, aan die ander kant, groei die Christendom aangesien die 
Europese geskiedenis enersyds nie gedeel word nie en andersyds die 
hoop bestaan dat die Christendom groot vlakke van armoede en siekte 
kan verlig, asook vrede kan bring in geweldgeteisterde lande. 35 Afrika en 
die Latyns – Amerikaanse Christendom is nie soseer geïnteresseerd in die 
regte dogma as in ’n godsdiens wat hulle lyding en nood kan aanspreek 
nie. Dit lê voor die hand dat al die geteisterde gebiede van die wêreld 
(hetsy in Afrika, Latyns-Amerika of Asië) behoefte het aan die godsdiens 
wat Jesus van Nasaret gepredik het – ’n godsdiens waar medelye en die 
verligting van lyding in al sy dimensies voorrang het, waar vrede geweld 
vervang en ekstreme armoede en siekte wesenlik aangespreek word. 

Die konstruksie van die essensie van die godsdiens van Jesus 
van Nasaret is nie onmoontlik nie, ten spyte van groot uitdagings wat 
besonderhede betref. Jesus se godsdiens is ’n godsdiens vir hierdie lewe,36 
waar liefde vir die vyand geweld verdryf, waar vergifnis en versoening 
positiewe menslike verhoudinge herstel, waar die armes en die siekes 
versorg word en die verstotenes van die samelewing (die “skuim van die 
aarde”) aanvaar en geïntegreer word (kyk ook Scheffler 2015b:265-268).

Maar hoe kan laasgenoemde bereik word? Elkeen wat poog om ’n lewe 
te lei wat op hierdie waardes gegrond is, weet dat dit onsettend moeilik 
is – selfs moeiliker as om mens se intellek te kruisig deur die onlogika wat 
deur baie van die leerstellinge van die Christelike belydenisse geïmpliseer 
word, te glo. In die strewe om ’n lewe geskoei op hierdie waardes te 

34	 Alreeds in die 1950’s het Casserley (1952:69-152) oor die teologiese, sosio
logiese en psigologiese redes vir hierdie afname berig.

35	 China, veral die arm dele, word ook aangedui as ’n prominente groeipunt van 
die Christendom.

36	 Die koms van God se koninkryk (vgl. Goppelt 1981:94-127 vir ’n uitstekende 
uiteensetting) was die kern van Jesus se prediking (cf Mk 1:15). Dit het ’n 
koninkryk behels wat vanuit die toekoms inbreek in hierdie lewe wanneer ookal 
lyding verlig of opgehef word (vgl hierbo). So gesien is die keuse tussen ’n 
apokaliptiese toekomstige koninkryk (Schweitzer [1901]1929; Ehrman 1999), of 
’n immanente eskatologie (Crossan 1994:147) in die denke van Jesus ongeldig.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

116

realiseer, is sekere aspekte myns insiens van belang, veral ten opsigte 
van geweld, of dit nou op persoonlike of kollektiewe vlak van toepassing 
is (Deist 1983:114-127).

•	 Eerstens moet besef word dat geweld onder geen omstandighede 
geregverdig kan word nie, alhoewel mense geneig is om voortdurend juis 
dit te doen.37 Gandhi se waarheid (volgens himself geskoei op Jesus van 
Nasaret, [1927] 2007; vgl. Erikson 1993) moet ingesien word: “There is no 
way to peace, peace is the way”. Om lyding toe te dien deur middel van 
geweld kan geweld nie uitroei nie: dit voed geweld en vernietig vrede.

•	 Tweedens (en uiters belangrik) moet die mite uit die weg geruim 
word dat Jesus se kernboodskap van liefde, vrede en vyandsliefde 
onprakties ten tyde van konflik is. Inteendeel, dit is dan wat dit die 
nodigste is. Dit is geen prestasie om ’n pasifis tussen oorloë, of ’n 
vegetariër tussen maaltye te wees nie. Gevalle waar geweldlose ingrype 
of weerstand geslaag het, moet voortdurend in herinnering geroep, 
nagevors en geïnternaliseer word om die volgehoue mite te verdryf dat 
vyandsliefde “onprakties” sou wees. In hierdie verband kan Gandhi 
se beoefening van Satjagraha in Indië (Ghandi [1927] 2007) wat gelei 
het tot laasgenoemde se onafhanklikheid, genoem word, asook Martin 
Luther King se geweldlose weerstand wat gelei het tot burgerregte vir 
onderdrukte swartes in Amerika. Beide het beweer dat hulle deur Jesus 
van Nasaret geïnspireer is. Oscar Schindler se rol in die bevryding van 
sommige Jode van die “Holocaust” in Duitsland, sowel as die inslaan 
van die post-gevangenis Mandela op ’n weg van onderhandelde 
skikking en versoening in Suid-Afrika kan ook genoem word (Mandela 
1997; Sampson 2011:422-435; Meredith 2014:353-370, 384-413). Verder 
is daar ook Albert Schweitzer en Albert Einstein se pogings in die 
1950’s om kernoorlog te verhoed (Schweitzer 1981). Daar is ook volop 
voorbeelde op die individuele vlak van interpersoonlike verhoudings 
(sommige verhaal deur Stauffer 1959:119-146).38 

37	 Die ou “inbreker-wat-jou-en-jou-gesin oorval” argument is ’n goeie voorbeeld 
van “crooked thinking” (Thouless & Thouless [1930] 2011) deurdat ’n kontingente 
situasie waar voorafbesinning nie moontlik is nie gebruik word om situasies te 
regverdig waar ’n eksplisiete keuse wel moontlik is. In ’n “oorvalsituasie” tree 
mens instinktief op, dit kan wissel van terugveg tot passiwiteit, en waarvoor 
mens ookal kies moet mens die verantwoordelikheid aanvaar. Regverdiging 
(wat ’n proses van reflekterende denke veronderstel) is in ’n “oorvalsituasie” nie 
van toepassing nie.

38	 Verder kan ook huweliksverhoudings wat dikwels tot bittere egskeidings lei 
genoem word. Dieselfde beginsels van vredemaak en versoening het ook hier 
die potensiaal om konflik by te lê, of die egskeidings nou plaasvind of nie.



Acta Theologica 36(2)	 2016

117

•	 In Galasiers 5:6 maak Paulus ’n byna skokkende opmerking: “In Christus 
Jesus is dit nie belangrik of jy besny is of nie. Al wat van belang is, is geloof 
wat deur die liefde tot dade oorgaan.” Derdens is vir die totstandkoming 
van vrede belangrik dat die Christendom minder dogmaties en meer 
eties word.39 Daar moet besef word dat die voortgesette verdeeldheid 
tussen verskillende kerklike denominasies Jesus van Nasaret se 
basiese boodskap verraai en tot die uiteindelike ondergang daarvan 
bydra. Dit is nie nodig om te wag vir die uiteindelike vereniging van die 
kerk voordat ekumenies saamgewerk word nie. Mens kan dit bykans 
aanvaar as ’n “spirituele wet” dat tot die mate dat die werklike lyding 
van werklike mense geteister deur armoede en geweld geprioritiseer 
word, onderlinge konflik (hetsy op individuele of groepsvlak) verminder. 
Anders gestel: In plaas daarvan om mekaar te beveg moet potensiële 
vyande saam alle vorme van menslike lyding beveg.

•	 Vierdens, ooreenkomstig Jesus se boodskap, vereis vyandsliefde 
en vrede provokatiewe en uitdagende dade van liefdadigheid wat 
konflik direk aanspreek. Dit sal nie spontaan en vanself gebeur nie. 
Christene en kerke40 (asook almal wat wil, selfs agnostici en ateïste)41 
moet betrokke raak en optree as agente in konkrete vredesprojekte. 
Die gevaar vir Christene en kerke is dat hulle sonder kritiese refleksie 
kant kies of gekoöpteer word vir wispelturige politieke agendas van 
egoistiese maghebbers onder wie hulle hulle toevallig bevind.

39	 Van Niekerk (2014:109) haal Desiderius Erasmus aan as hy argumenteer ten 
gunste van etiek bo dogma: “You will not be damned if you do not know 
whether the Spirit proceeding from the Father and the Son had one or two 
beginnings, but you will not escape damnation if you do not cultivate the fruits 
of Spirit: love, joy, peace, patience, kindness, goodness, long-suffering, mercy, 
faith, modesty, continence and chastity.” Vir diegene wat op grond van die 
wetenskap sukkel om hoegenaamd te glo, is hierin ook ’n groot troos: Die 
detail van wat ons moet glo weet ons nie, en hoef dit ook nie te weet nie. 
Gereformeerd uitgedruk: ons bely die onbegryplikheid van God. Wat ons wel 
weet is wat ons moet doen.

40	 Vir die meeste Christene en kerke funksioneer die persoon van die verheerlikte 
en opgestane Christus sentraal in hulle geloof. Die kritiese vraag is egter of 
die godsdiens van die persoon (Jesus van Nasaret) wat aan die grondslag van 
die geloof “in Christus” lê vir sulke Christene sentraal staan. Dié wat met ’n 
geloof in ’n opgestane Christus begiftig is behoort myns insiens des te meer 
die inklusiewe vredesboodskap van die historiese Jesus te internaliseer, so nie 
kom hulle geloof neer op “Here, Here sê.”

41	 Van Aarde (2016) merk tereg op dat die kerk nie patentreg op Jesus van Nasaret 
het nie (vgl. ook Machovec 1972; Dawkins 2006; Spong 2007).



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

118

•	 Vyfdens moet relevante wetenskaplike navorsing (wat bestaan uit 
reeds ontwikkelde teologiese, sosiologiese en psigologiese strategieë) 
met die oog op konflikoplossing in ons (post-)moderne wêreld omhels 
en ondersteun word deur elke mens wat passievol is oor vrede. 
Konferensies oor vrede is belangrik, maar dit moet lei tot vredesendings 
(Otto 1999; Blumberg et al, 2006).

Ten slotte: Om vrede te stig beteken nie bloot ontrekking en geen 
deelname aan konflik nie, maar aktiewe optrede wat vrede najaag. Die weg 
tot vrede behels ’n eksistensiele keuse (Bultmann 1926) deur elke indiwidu, 
groep of kerk. Veral by die kerk, wat ten opsigte van Jesus se boodskap 
’n pretensie het, moet aangedring word om aan vredesoplossings deel 
te neem. Vredesprojekte – gepas vir elke kontingente situasie en wat die 
potensiaal het om vrede te bewerkstellig – moet aangepak word. Die kerke 
kan byvoorbeeld onderhandelinge tussen botsende partye (individue en 
groepe) bemiddel. Almal wat die eksistensiële keuse gemaak het moet in ’n 
kompetisielose gees kragte saamsnoer en idees oor moontlikhede deel en 
saam projekte aanpak. Christene en alle volgelinge van Jesus van Nasaret 
hoef ook nie vir kerke en Christelike organisasies se projekte te wag nie – 
as individue word hulle uitgedaag om betrokke te raak by vredesprojekte. 

Want Jesus van Nasaret was geen pasifis nie, maar ’n aktivis vir die 
lydendes, vir geweldloosheid en vrede.

BIBLIOGRAFIE
Allison, D.C. Jr.

2001. Matthew. In: J.Barton & J.Muddiman (eds), The Oxford Bible Commentary 
(Oxford: Oxford University Press), pp. 844-886.

Amore, R.C. 
1978.Two Masters, one message. Nashville: Abingdon.

Armstrong, K. 
2014. Fields of blood: Religion and the history of violence. London: The Bodley 
Head.

Avalos, H. 
2015. The bad Jesus: The ethics of New Testament ethics. Sheffield: Sheffield 
Phoenix.

Blumberg, H.H., Hare, A.P. & Costin, A. 
2006. Peace psychology: A comprehensive introduction. Cambridge: Cambridge 
University Press. https://doi.org/10.1017/CBO9780511812682



Acta Theologica 36(2)	 2016

119

Bomans, G. 
1971. Van Dichtbij Gesien. Leiden: Tielt.

Borg, M. 
1994. Jesus in contemporary scholarship. Pennsylvania: Trinity.

Borg, M.J. 
1998. [1984] Conflict, holiness and politics in the teaching of Jesus. Harrisburg: 
Trinity.

Bornkamm, G.
[1956] 1975. Jesus von Nazareth. (10. Aufl.). Stuttgart: Kohlhammer.

[1956] 1994. Jesus of Nazareth. (10th Ed.). Augsburg: Fortress Press.

Bultmann, R.
[1926] 1983. Jesus. Tübingen: Mohr Siebeck.

1968. Theologe des Neuen Testaments. Tübingen: Mohr Siebeck.

Casey, M. 
2010. Jesus of Nazareth: An independent historian’s account of his life and 
teaching. London: Clarke.

Casserley, J.V.L. 
1952. The retreat of Christianity in the modern world. London: Longmans.

Charlesworth, J.H. & Rhea, B. (Eds) 
2007. Jesus research: New methodologies and perceptions: The second 
Princeton-Prague symposium on Jesus research, Princeton 2007. Grand 
Rapids: Eerdmans.

Conzelmann, H.
1953. Die Mitte der Zeit: Studien zur Theologie des Lukas. Tübingen: Mohr Siebeck.

Crossan, J.D. 
1991. The historical Jesus: The life of a Mediterranean Jewish peasant. 
Edinburgh: Clarke.

1994. The essential Jesus: Original sayings and earliest images. San Francisco: 
Harper.

Dalai Lama, His Holiness, The 
1998. The Good Heart: A Buddhist Perspective on the Teachings of Jesus. 
London: Medio Media.

Dawkins, R. 
2006. The God delusion. London: Bantam Press.

Deist, F. 
1983. Verandering sonder geweld. Kaapstad: Tafelberg.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

120

De Villiers, P.G.R.
2015a Vrede as ’n onontginde navorsingstema in die Nuwe – Testamentiese 
Wetenskap. HTS Teologiese Studies/ Theological Studies 71(1): 1-9. https://doi.
org/10.4102/hts.v71i1.3001

2015b. Geweld en geweldloosheid in Openbaring. In die Skriflig 49(2):1-11.

Du Toit, A.
2010. Tὰ πρὸς τὸν θεόν in Romans and Hebrews: Towards understanding an 
enigmatic phrase. ZNW 101(2):241-251. https://doi.org/10.1515/zntw.2010.015

Dunn, J.D.G. 
2003. Jesus remembered. Grand Rapids: Eerdmans.

Ehrman, B.D. 
1999. Jesus: Apocalyptic prophet of the new millennium. Oxford: Oxford 
University Press.

2012. Did Jesus exist? The historical argument for Jesus of Nazareth. New York: 
HarperCollins.

Erikson, E.
1993. Gandhi’s truth: On the origins of militant nonviolence. New York: WW Norton.

Evans, C.A. 
1996. Life of Jesus research: An annotated bibliography. Leiden: Brill.

Ferguson, N. 
2011. Civilization: The six killer Apps of western power. London: Penguin.

Ford, J.M
1984. My enemy is my guest: Jesus and violence in Luke. New York: Doubleday.

Gandhi, M.K. 
[1927] 2007. An autobiography or the story of my experiments with truth. London: 
Penguin Books.

Goppelt, L.
1981. Theologie des Neuen Testaments. 3.Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Grundmann, W.
1972. Das Evangelium nach Matthäus. (3. Aufl.). Berlin: Evangelisches 
Verlaganstalt.

Hays, R.
1997. The moral vision of the New Testament: community, cross, new creation. 
A contemporary introduction to New testament ethics. Edinburgh: T & T Clark.

Hellerman, J.H.
2013. Jesus and the people of God: Reconfiguring ethnic identity. Sheffield: 
Sheffield Phoenix Press.



Acta Theologica 36(2)	 2016

121

Horsley, R.A. 
1987. Jesus and the spiral of violence: Popular resistance in Roman Palestine. 
Minneapolis: Fortress Press.

2003. Jesus and Empire: The Kingdom of God and the New World disorder. 
Minneapolis: Fortress Press.

2007. Jesus and the politics of Palestine under Roman rule. In: J.H. Charlesworth 
& B. Rhea (Eds), Jesus research: New methodologies and perceptions: The 
second Princeton-Prague symposium on Jesus research, (Princeton. Grand 
Rapids: Eerdmans), pp.35-60.

2011. Jesus and the powers: Conflict, covenant, and the hope for the poor. 
Minneapolis: Fortress Press.

Hughes, M. & Seligman, M. 
2002. Does peace lead to war? Peace settlements and conflict in the modern 
age. Phoenix Mill: Sutton Publishing.

Jeremias, J. 
1971. Neutestamentliche Theologie: Erster Teil: Die Verkündigung Jesu. 
Gütersloh: Gerd Mohn.

Kähler, M. 
1956. Der sogenannte historische Jesus und der geschichtlice, biblische 
Christus. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.

Klein, H.
2006. Das Lukasevangelium. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Kümmel, W.G.
1983. Einleitung in das Neue Testament. (11. Aufl.). Heidelberg: Quelle & Meyer.

Lambrecht, J. 
1985. The Sermon on the Mount: Proclamation and exhortation. Wilmington: 
Michael Glazier.

Latourette, K 
1953. A history of Christianity. New York: Harper & Row.

Mack, B.L.
1993. The lost Gospel: The book of Q & Christian origins. New York: 
HarperSanFrancisco.

Machovec, M.
1972. Jesus für Atheisten: Mit einem Geleitwort von Helmut Gollwitzer. Stuttgart: 
Kreuz. 

Mandela, N. 
1997. Long walk to freedom. London: Abacus.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

122

Mccullough, M.E. & Witvliet, C.V. 
2005. The psychology of forgiveness. In: C.R. Snyder & S.J. Lopez. (Eds), Handbook 
of positive psychology, (New York: Oxford University Press), pp. 446-458.

Meredith, M.
2014. Mandela: A biography. London: Simon & Schuster.

Nel, M.
2015. The sword in Matthew. Neotestamentica 45(2):235-259 .

Otto, E. 
1999. Krieg und Frieden in der hebräischen Bibel und im Alten Orient: Aspekte 
für eine Friedensordnung in der Moderne. Theologie und Frieden (Bd. 18). 
Stuttgart: Kohlhammer.

Pelikan, J. 
1985. Jesus through the centuries: His place in the history of culture. London: 
Yale University Press.

Rhea, B. 
2014. Selected biography. In: J.H. Charlesworth & B. Rhea (Eds), Jesus research: 
New methodologies and perceptions: The second Princeton-Prague symposium 
on Jesus research, Princeton 2007, (Grand Rapids: Eerdmans), pp.934-1025.

Robinson, J.M.
2007. Jesus according to the earliest witness. Minneapolis: Fortress Press.

Russell, B.
[1957] 2004. Why I am not a Christian and other essays on related subjects. 
London: Routledge.

Rynne, T.
2008. Gandhi and Jesus: The saving power of nonviolence. New York: Orbis.

Sampson, A.
2011. Mandela: The authorised biography. London: Harper Press.

Scheffler, E.H
1993. Suffering in Luke’s Gospel. Zürich: Theologischer Verlag. (Free electronic 
copy available from author).

1995. Lukas en die Boeddhisme. In: Botha, P. & Scheffler, E. (Reds.). Eksperimentele 
Teologie, (Pretoria: UNISA), pp.54-69.

2001. Die kommunikasie van die gelykenis van die barmhartige Samaritaan in 
konteks. HTS 57(1&2): 318-343.

2006. “Lord shall we strike with the sword?”: Of (non)violence in Luke’s Gospel. 
Acta Patristica Byzantina 17: 295-311.

2007. Jesus‘ non-violence at his arrest: The synoptic and John’s Gospel 
compared. In: G. Van Belle (ed), The death of Jesus in the fourth Gospel, (Leuven: 
Peeters), pp. 739-749.



Acta Theologica 36(2)	 2016

123

2011. Luke’s view of poverty in ancient (Roman) economic context: A challenge 
for today. Scriptura 106: 115-135.

2013. The assaulted (man) on the Jerusalem-Jericho road: Luke’s creative 
interpretation of 2 Chronicles 28:15. HTS Theological Studies 69(1):1-8.

2014. The Historical Jesus, Nelson Mandela and mythmaking. Paper read at the 
NTSWA in Bloemfontein, South Africa, September, 2014. To be published.

2015a. Reflecting on Jesus’ teaching on forgiveness from a positive 
psychological perspective. HTS 71(1): 1-9.

2015b. The historical Jesus as peacemaker between Judaism, Christianity and 
Islam. Neotestamentica 49(2):261-296.

2016. Albert Schweitzer and the historical Jesus: Reflecting on some mis
conceptions. Paper delivered at Albert Schweitzer conference at Unisa, October 
2015. To be published in Studia Historica Ecclesiasticae, 2016.

Schlier, H.
1971. Der Brief an die Epheser: Ein Kommentar. Düsseldorf: Patmos Verlag.

Schnelle, U. 
2007a. Theologie des Neue Testaments. Göttingen: Vandenhoeck & Rupreccht.

2007b. Einleitung in das Neue Testament. 6.Aufl. Göttinngen: Vandenhoeck & 
Rupreccht.

Schweitzer, A.
[1901] 1929. Das Messianitäts – und Leidensgeheimnis. Eine Skizze des Lebens 
Jesu. Tübingen: Mohr.

[1906] 1984.Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. Tübingen: Mohr Siebeck.

1981. Friede oder Atomkrieg: Vier Schriften. München: C.H. Beck.

Spong, J.S.
2007. Jesus for the non-religious. New York: HarperSanFrancisco.

Stauffer, E. 
1959. Die Botschaft Jesu: Damals und Heute. Bern: Francke Verlag.

Stegemann, W. 
2010. Jesus und seine Zeit. Stuttgart: Kohlhammer.

Theissen, G. 
1992. Social reality and the early Christians. Minneapolis: Augsburg Fortress.

2004. Die Jesusbewegung: Sozialgeschichte einer Revolution der Werte. 
Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

Theissen, G. & Merz, A. 
2011. Der historische Jesus: Ein Lehrbuch. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.



Scheffler	 Vyandsliefde of geweld

124

Thielecke, H. 
1967. Theological Ethics: Volume 2: Politics. Philadelphia: Fortress Press. 

Thouless, R.H. & Thouless, C.R.
[1930] 2011. Straight and crooked thinking. 5th ed. London: Hodder Education.

Thompson, T.L.
2005. The Messiah myth: The near Eastern roots of Jesus and David. New York: 
Basic Books.

Van Aarde, A.G.
2015. Vredemakers as kinders van God (Matt 5:9): ’n Pragmaties linguistiese lesing. 
HTS Teologiese Studies/Theological Studies 71(1):1-9. https://doi.org/10.4102/hts.
v71i1.2935

2016. Mondelinge mededeling.

Van Niekerk, A. 
2014. Geloof sonder sekerhede: Hoe kan ek nog glo? (2de Uitgawe). Kaapstad: 
Lux Verbi.

Weren, W.J.C.
2015. Messiaanse vredestichters: Intertekstuele relatiestussen Zacharia 9–14 en 
het Evangelie van Matteüs. HTS Teologiese Studies/Theological Studies 71(1): 
1-11. https://doi.org/10.4102/hts.v71i1.2950

Yoder, J.H.
1972. The Politics of Jesus: Vicit Agnus Noster. Grand Rapids, Mich.: Eerdmans. 

2007. Jesus se radikale liefde verander ons wêreld: Die politiek van Jesus in 
Afrikaans: Vicit agnus noster: (ons lam het oorwin). Wellington: Lux Verbi.

Trefwoorde 			   Keywords

Vyandsliefde 			   Love for the enemy

Geweld 				   Violence

Historiese Jesus 			  Historical Jesus

Vrede 				    Peace


	_GoBack

