KERKWEES IN DIE BRANDING

DIE NEDERDUITSE GEREFORMEERDE KERK IN
ALGEMENE SINODALE VERBAND 1994-2011

Piet Strauss

Universiteit van die Vrystaat

Acta Theologica
Supplementum 18

2013



KERKWEES IN DIE BRANDING:
DIE NEDERDUITSE GEREFORMEERDE

KERK IN ALGEMENE SINODALE VERBAND

HOOFSTUK 1
HOOFSTUK 2
HOOFSTUK 3
HOOFSTUK 4
HOOFSTUK 5
HOOFSTUK 6
HOOFSTUK 7

1994-2011
ACTA THEOLOGICA
Supplementum 18
2013

INHOUD

Verantwoording

Die Sinode van versoening?
Bestendiging in 'n nuwe bedeling
By die wending van die eeue

'n Nuwe era

’n Sinode trek vuur

Die branders maal...

Supplementa reeds gepubliseer/Supplementa published

32
59
81
101
128
155



HOOFSTUK 1
VERANTWOORDING

Die oogmerke van hierdie eietydse kerkgeskiedenis is tweeledig. Aan die
een kant wil ek in die behoefte voorsien om ’n resente geskiedenis van die
Nederduitse Gereformeerde Kerk (NG Kerk) in algemene sinodale verband
te skryf. Om die hoofsake van ’'n bietjie minder as twee dekades in hulle
hooflyne te boek te stel en krities te bekyk. 'n Kykie wat natuurlik vanuit
eietydse en (my) eie oé plaasvind. Die titel kondig dit aan: in die periode na
1994 bevind die NG Kerk hom in die branding. Hierdie jaar het nie alleen in
die Suid-Afrikaanse staatsopset 'n nuwe bedeling gebring nie, ook in die
NG Kerk. Beter gestel, politiek Suid-Afrika het die NG Kerk in 1994 in 'n
nuwe politieke gemeenskap met 'n nuwe etos - in ’n totale nuwe omgewing
- geplaas. 'n Etos waarmee die NG Kerk moes rekening hou en wat ook
aan hom sou afgee. Daarby het die kerk in hierdie twee dekades heelwat
interne verskuiwings beleef: struktureel, liturgies en selfs leerstelling’.

Die land het op 27 April 1994 sy eerste algemene demokratiese
verkiesing gehad. Die eens verbode African National Congress (ANC)
het met 'n groot meerderheid aan bewind gekom. 'n Nuwe grondwet is
in 1996-1997 aanvaar. 'n Grondwet gebaseer op 'n “handves van regte”
in die liberaal-humanistiese sin van die woord, algemene stemreg vir
volwassenes, nie-rassigheid en nie-seksisme met die hoogste gesag die
grondwet self soos gehandhaaf deur die howe. Sommige praat van hierdie
Suid-Afrika as ’'n “regstaat”. Die gees van die grondwet word bepaal deur
vertrekpunte soos openheid, demokrasie, menswaardigheid, gelykheid en
vryheid (Kleyn & Viljoen 1998:244,264).

1 Kerkeenheid is wesenlik geloofseenheid of 'n eenheid in die belydenis van
geloof. Daarom vorm die belydenisskifte van ’'n gereformeerde kerk sy
spreekwoordelike “akkoord” of skriftelike ooreenkoms van gemeenskap
(Bouwman 1985:556). Om ’n belydende lidmaat van so ’n gemeente te word, I&
’n persoon belydenis van geloof af wat instemming met die betrokke kerk se
belydenisskrifte insluit. Dit gaan hier om waarhede wat nie net formeel aanvaar
word nie, maar uit die hart bely of uitgesé word. Kerkeenheid is dus nie kerklike
eendersheid nie, maar ’'n eenheid in die kernwaarhede/belydeniswaarhede van
die geloof. 'n Kerk bou - verkieslik - sy hele inrigting op hierdie waarhede.
Die kerk as ’n geloofsinstelling vorm van “nature” ’n belydeniskerk (van God-
Drieénig ensovoorts) van een of ander graad. Daarom vra die aanvaarding
van belydenisse 'n groter meerderheid as gewone besluite (vgl Smit 1984:64;
Strauss 2010a:64-65; NGK 2007K0:19,20). Positiewe, tydsgebonde kerklike
veranderinge van watter aard ookal gebou op kern- of belydeniswaarhede
as konstantes is reformasie. Dit is immers van 'n gereformeerde kerk om
voortdurend te reformeer. Of, in Latyn: ecclesia reformata semper reformanda.



Strauss Kerkwees in die Branding

Wat sinodale denke betref het die NG Kerkiin hierdie tyd ook verskuiwings
beleef. Denke wat die sinodale struktuur sowel as die oordeel van hierdie
vergadering oor aktuele kerklike of kerkverwante kwessies raak.

Struktureel het die Algemene Sinode homself in 2011 omvorm tot ’'n
verkleinde sinode van ongeveer 400 na 200 lede wat meer gereeld as
elke vier jaar vergader (NGK 2011H:122). Die redes hiervoor is kerklik
en koste-effektiwiteit. Dit geskied teen die agtergrond van die feit dat
verskille vanuit gemeentes en (streek-) sinodes met die Algemene Sinode
of sinodes onderling te same met 'n groeiende klem op plaaslike kerklike
bevoegdheid daartoe bygedra het dat 'n afname in die aanvaarding van
die gesag van sinodes 60k die NG Kerk tref. Woelinge en kritiese stemme
oor die besluite van die Algemene Sinode van 2007 oor homoseksualiteit
en die van 2011 oor die persoonlike bestaan van die duiwel is voorbeelde
hiervan (Strauss 2010a:69). Liturgies het die Algemene Sinode mettertyd
ook afgesien van vaste gedetailleerde liturgiese ordes en daarmee
erken dat gemeentes hierin meer vryheid het. In 2002 word ’'n Handboek
vir die Erediens goedgekeur met 'n “basiese struktuur vir die oggend-
en aanddiens” wat aandui wat vaste en wat wisselende elemente is
(NGK 2002H:539). 'n Vryheid wat die gereformeerde oortuiging van die
selfstandigheid van die gemeentes in kerkverband uitgaande van dieselfde
grond- of belydeniswaarhede erken, maar skeeftrek as dit kerkeenheid
bedreig deur ’n independentisme wat verdeel op vaste- of kernsake. In 'n
post-modernistiese klimaat van relativering - waarin meer as een waarheid
moontlik is — is die waarheidsgesag van die NG Kerk se belydenisskrifte
in hierdie tydperk ook getoets met beskrywingspunte voor die Sinode van
2011 oor die doop (NGK 2011H:92-94).

Aan die ander kant gee ek rekenskap van sekere sake op die ses
Algemene Sinodes waarna ek afgevaardig was: die Sinodes van 1994, 1998
en 2002 in Pretoria, 2004 op Hartenbos en 2007 en 2011 in Boksburg. Vanaf
1994 tot 2011 was ek ook ’n lid van die Algemene Sinodale Kommissie
(ASK) wat later die Algemene Sinodale Moderamen (ASM) sou word (NGK
2011H:72). Ek is in 1996 op die Dagbestuur van hierdie liggaam verkies.
Dit het aan my ’n diensbeurt van 17 jaar in die kern van die werk van die
Algemene Sinode besorg. Vir my sou 2011 'n noodsaaklike afsnypunt
hiervan word. Loop voordat “hulle” ernstig bid dat jy loop!

Terselfdertyd gee hierdie agtergrond moontlik meer kleur aan hierdie
relaas. Al probeer ek amptelike sinodebesluite vanuit die handelinge van
die vergaderings aflees, bly dit met my eie 0é en word dit aangevul met
persoonlike indrukke en eerstehandse, subjektiewe ervarings. Daarvoor
vra ek nie verskoning nie. 'n Afstand in tyd op hierdie gebeure kan tot
ander gevolgtrekkings lei, maar vrywaar my nie van eie interpretasies,



Acta Theologica Supplementum 18 2013

sistematiserings en gevolgtrekkings nie. Ek glo in ’'n onpartydige, billike
soeke na die waarheid (dit op sigself is ook 'n waardegedrewe oordeel),
maar nie in '’n gewaande, waardevrye objektiwiteit nie. Die keuse 1& ook
nie slegs tussen 'n modernistiese objektiwiteit of 'n subjektiewe post-
modernisme nie. So iets dui op 'n verskraalde benadering van geskiedenis
as wetenskap. In die vak kontemporére kerkgeskiedenis werk ek graag met
'n verantwoorde Christelik-reformatoriese geskiedenisbeeld, 'n Bybelse
kerkbegrip en Skriftuurlike kernwaarhede en vertrekpunte as maatstaf vir
die werklikheid. Grondoortuigings wat ek nie geforseerd of onnatuurlik wil
aflé in my navorsing nie (Van ‘t Spijker 1977:185).

In ’n stuk kerkgeskiedenis soos hierdie waarin persoonlikhede intens
beleef, gesteun of geopponeer word, kom name ook ter sprake. Ek
probeer egter by die sake soos geinisieer en gesteun deur persone bly.
In die proses vind daar verwysings na mense plaas. Dit kan eenvoudig
nie anders nie. Hulle word gekoppel aan geestelik-teologiese rigtings en
standpunte. Verwysings word gemik op hulle kerklike styl en optredes en
nie soseer die aard van hulle persoonlikhede nie.

Die sake word histories-sistematies hanteer. Dit handel oor intern
kerklike sake en sake rondom die NG Kerk en die samelewing. Elke sinode
word in sy tydsomstandighede geplaas, maar die ontwikkeling van sy
houding oor mense- en volkereverhoudinge in veral Suid-Afrika, kerklike
ekumene, kerkeenheid in die NG Kerkfamilie, belydeniskwessies waaronder
die aanvaarding al dan nie van die Belydenis van Belhar, leerstelligverwante
kwessies oor Skrifgesag en gereformeerde identiteit, etiese kwessies,
kerkregtelike reélings en stylveranderinge in die NG Kerk binne gemeente-
en kerkverband, kom ter sprake. Dit word gekomplementeer met my
waarnemings van tendense en houdings by sinodelede.

Saamgevat gaan dit hier om een van die moontlike vertolkings van
die NG Kerk in hierdie tyd. Ook in hierdie geval is geskiedenis nooit klaar
geskryf of vertolk nie.

Piet Strauss

Universiteit van die Vrystaat
Bloemfontein

September 2013



HOOFSTUK 2
DIE SINODE VAN VERSOENING?

Die Algemene Sinode van 11-20 Oktober 1994 in Pretoria sou veral aandag
trek as “die kerk” se reaksie op die samelewingsveranderinge wat met die
bewindsaanvaarding van die African National Congress (ANC) na 27 April
1994 in Suid-Afrika ingetree het. As twee tradisionele vennote vir apartheid
- die NG Kerk is deur sommige “the National Party at prayer” genoem -
was die NG Kerk se reaksie op die inisiatiewe van die Nasionale Party
wat sou lei tot die eerste breé algemene verkiesing in 1994, skerp onder
die soeklig.

Hierdie aandag is verskerp toe die leier van die ANC, Nelson Mandela,
op eie versoek — so het ons as sinodelede dit verstaan - die vergadering
op Donderdag 13 Oktober besoek en toegespreek het.

2.1 “MADIBA-MAGIC”

Mandela se besoek sou myns insiens uit ten minste twee oorwegings
spruit. Motiewe wat ek in later jare in ons soveelste gesprek met die
topstruktuur van die ANC ook teégekom het.

Die eerste motief spruit uit die ANC se oordeel dat die NG Kerk ’n
belangrike lid van die Afrikanerhuishouding is en dat jy by die NG Kerk 66k
moet uitkom as jy by die Afrikaner wil uitkom. Behalwe dat Mandela openlik
met “Afrikaners” gepraat het, het hy 'n deel van sy toespraak in Afrikaans
gelewer?. ’n Poging wat deur baie sinodelede waardeer is. Daarby is dit my
indruk dat die NG Kerk se pro-apartheidvoorsegginge aan die Nasionale
Party in die jare 1935-1974 en laasgenoemde se praktiese implementering
daarvan in die kollektiewe geheue van die ANC vasgesteek het. Vir hulle
was én is die NG Kerk 'n belangrike meningsvormer in Afrikanergeledere.

Die tweede motief was die byna kerklike oortuiging by Mandela dat
“huisbesoek” en gesprek belangrik is. As jy by die breedste vergadering®

2 Met die 75-jarige bestaansfees van Die Voortrekkers in 2006 het ek as hoofleier
vir Madiba genooi om ons op ’n feesaand in die Voortrekkermonument te
besoek en geluk te wens. Hy kon dit nie maak nie, maar het dit nie daar gelaat
nie. EK moes asseblief namens hom 'n boodskap skryf wat hy onderteken het.
Ek as Afrikaner en Voortrekker moes namens Mandela praat! Hy het sonder
kommentaar geteken.

3 In gereformeerde kerke is daar nie sprake van laer en hoér nie, maar mindere
en meerdere vergaderings. Mindere en meerdere dui nie op die gesag van
die vergaderimgs nie, maar die aantal (minder of meer) gemeentes wat daarin
verteenwoordig is (Strauss 2010a:53-55).



Acta Theologica Supplementum 18 2013

van die NG Kerk wil uitkom, moet jy jou gesig daar wys en jou hart aan
hulle blootlé.

Natuurlik het Mandela sy eie standpunte oor die staatsbestel in Suid-
Afrika gehad. Maar hy sou met sy vriendelike waardigheid en sy respek
vir die sinode 'n atmosfeer van welwillendheid indra wat die klimaat van
versoening en hoop in Suid-Afrika bevorder het. Twee gerekende figure
het op die president reageer. As ondervoorsitter het ds Kobus van der
Westhuyzen hom bedank terwyl die vorige moderator, prof. Pieter
Potgieter, 'n onbestrede mosie gestel het waarin die president van die NG
Kerk se voorbidding verseker is.

Dit bly ons gebed dat die Here aan (die nuwe regering) wysheid sal
gee en die vermoé om die land tot sy eer en tot voordeel van al ons
mense te regeer(...) Dit is ook die NG Kerk se begeerte dat daar op
'n dinamiese wyse gewerk moet word aan ’n radikale verbetering
van die lewensomstandighede en toekomsgeleenthede van mense
wat vir baie jare soveel moes ontbeer in Suid-Afrika(...) Daarom sal
die NG Kerk ook die HOP (Heropbou en Ontwikkelingsprogram, PS)
deeglik bestudeer en spoedig aandui hoe hy 'n daadwerklike bydrae
kan lewer tot heropbou en ontwikkeling (NGK 1994H:443).

Twee sinsnedes in Potgieter se mosie het myns insiens op ’n breé maar
vaag omlynde konsensus onder sinodegangers gedui. Dit is dat ’'n regering
soos die van die ANC prinsipieel tot voordeel van alle Suid-Afrikaners moet
regeer en die belangrikheid van heropbou en ontwikkeling onder almal in
dié eertydse apartheidsland in die derde wéreld. Daar was ook iets van
“ons gee julle 'n kans” in die mosie te bespeur. Dit was tiperend van
die klimaat wat oor die sinode verspreid gelé het. Versigtige, beheersde
afwagting en hoop...

Mandela het ten minste dit bereik: 'n gees van welwillendheid en
waardering teenoor sy persoon en ’n afwagtende houding by ’n sinode
wat wil versoen. Hy het sy bekende benadering van versoening in die
vergadering ingedra. Niemand wat van hom verskil het, kon hierdie
uitgestrekte hand wegklap nie.

Enkele jare later openbaar hy dieselfde gees teenoor die NG Kerk. Dit
was op ’'n Saterdagoggend. Ek was op die dagbestuur van die Algemene
Sinodale Kommissie of ASK (NGK 1998Ai:44). Die versoek was dat ons op
'n sekere tyd vir tee by die Presidensie in Pretoria aanmeld. Die president
wou ons “sien”. Sy bekende hoflikheid was daar. Die NG Kerk moes weet:
hy wil graag trou met Graca Machel, die weduwee van wyle president
Samora Machel van Mosambiek. Hy trou liewer as om in sonde te lewe...
Dit is immers wat die Groot Boek sé. Vir hom was dit 'n belangrike stap
waarvan die NG Kerk moet kennis dra. Dit was “Madiba-magic.” Ons het



Strauss Kerkwees in die Branding

geéerd gevoel. Dankbaar. By die eerste burger van die land was die NG
Kerk nog in tel... Sydelings was ons ook getuies van die afloop van ’'n
proses waarin ene Winnie Mandela weer 'n gewone burgeres van die land
geword het....

Die tafel vir die Algemene Sinode van 1994 en apartheid was nie net
deur die veranderde Suid-Afrika na 1994 gedek nie. Ten opsigte van
apartheid was die NG Kerk in sy houding ’'n veranderde NG Kerk.

Miskien was die belangrike dokumente Kerk en Samelewing-1986 en
-1990 (KS-1986 en KS-1990) wat 'n nuwe houding van die NG Kerk oor
apartheid weerspieél, die keer nie vooér veranderings in die Nasionale Party
nie*. Dit was egter deel van die klimaat van die Algemene Sinode 1994: ’n
duidelik voelbare klimaat (NGK 1986H; NGK 1990H).

2.2 “KERK EN SAMELEWING” (KS) NIE SONDER
SLAG OF STOOT

Kritici van die NG Kerk maak soms die stelling dat KS-1986 en KS-1990 te
weinig te laat was en nie regtig uitgesproke krities op apartheid gemik was
nie. Die dokumente wou net 'n sagter gesig aan apartheid gee. Op twee
belangrike punte laat hulle oordeel hulle egter in die steek.

Met betrekking tot die eerste beswaar moet dit in gedagte gehou word
dat beide KS-1986 en KS-1990 kerklike dokumente is. Dokumente wat
nie 'n praktiese of 'n partypolitieke beleid uitstippel nie, maar toepaslike
beginsels of konstante vertrekpunte met voorbeelde gee vir die situasie
waarin Suid-Afrika hom bevind. In die formulering hiervan word daar veral
op negatiewe voorbeelde gekonsentreer en geen politieke bloudruk gegee
nie®. Dat KS-1986 en KS-1990 tydsbepaalde dokumente is, word deur die

4  Meer as een kommentator op sake van die dag oordeel dat die Nasionale Party
die NG Kerk in die jare 1970-1994 voor was ten opsigte van die verandering
van die Suid-Afrikaanse bestel. Dat die NG Kerk in sy vergaderings mettertyd
met die “nuwe” Suid-Afrika gekonfronteer is en dit eenvoudig as 'n gegewe
feit moes aanvaar. Een van die implikasies hiervan sou dan wees dat die
veranderinge in die NG Kerk uit 'n eksterne oord gekom het en op die kerk
afgeforseer was. Tussen die Algemene Sinodes van 1982 (bevestiging van die
ou Suid-Afrika) en 1986 (KS) |é daar egter 'n radikale aanpak- en inhoudsverskil
wat veral in KS-71986 weerspieél word. Hierdie verskil loop intern-kerklik en is
na inhoud meer kerklik-eties as polities geinspireer (Strauss 2011b:511-520).

5 Die Algemene Sinode van 1994 besluit juis dat die kerk hom nie moet uitspreek
oor die meriete van ’'n politieke model nie. Dit moet eerder vir hom gaan om
die Skriftuurlike en Christelik-etiese aspekte van so 'n model. Hy moet hom
onder geen omstandighede vereenselwig met “enige” politiecke model nie,



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Algemene Sinode van 1994 gestaaf met die besluit om hierdie dokumente
nie weer te hersien nie. Veral nie hier by die amptelike sterwe van apartheid
en die begin van 'n nuwe staat in 1994 nie (NGK 1994:465). KS-1986 en KS-
1990 formuleer geinterpreteerde Christelik-etiese konstantes wat op die
landsomstandighede van destyds toegepas en aangepas of nuut geskryf
moet word vir ’'n nuwe situasie (Strauss 2011: 513vv).

Met betrekking tot die tweede beswaar moet daarop gewys word dat
KS-1986 daartoe gelei het dat die Afrikaanse Protestantse Kerk (APK) van
die NG Kerk afgeskei het. Dit dui op die erns waarmee sommige lidmate
van NG Kerkgemeentes die saak bekou het. Die totale lidmaatverlies het
in die periode 1987-1990 “hoogstens” 15 000 of op daardie stadium, 1 uit
elke 1000 belydende lidmate van die NG Kerk beloop (NGK 1990A:52)¢.

Hoewel die getal lidmate wat die NG Kerk verlaat het en die invioed
daarvan dus nie groot was nie, was die belewing van die afskeiding in
sekere kringe traumaties. Die dagbestuur van die ASK het met “hartseer
en ontsteltenis” kennis geneem van ’'n byeenkoms op 28 November 1986
in die Skilpadsaal in Pretoria wat 'n kerkskeuring sou oorweeg (NGK
1990A:20). Die NG-voorman in hierdie tyd en moderator van die Algemene
Sinode van 1986, professor Johan Heyns, is in gesprekke en debatte skerp
gekritiseer vir sy aandeel aan die nuwe rigting van die NG Kerk. Navorsing
toon dat hy ’n beslissende rol in die finale formulering van beide KS-1986
en KS-1990 gespeel het. 'n Vergelyking tussen beide KS’se en Heyns se
formulerings elders bevestig dat ongeveer 40 paragrawe van beide direk
na hom teruggevoer kan word (Williams 2006:196-198, 405-406).

Heyns het in die jare na 1986 bekend geword as “Meneer NG Kerk”.
Hy het in die binne- en buiteland opgetree as dié woordvoerder van die
nuwe rigting in die NG Kerk. Vir my wat gereeld met hom kontak gehad
het, het die woelinge hom egter sigbaar grys gemaak. Sy emosies het

(NGK 1994H:499,587). Hierin is die denke van JA Heyns, voorsitter van die
Algemene Kommissie vir Leer en Aktuele Sake, ook hoorbaar.

6 In die stuk van die destydse ASK “Die verhaal van die NG Kerk se reis met
apartheid 1960-1994” beweer die outeur Frits Gaum dat die APK wat ook
lidmate uit ander oorde getrek het, uiteindelik ongeveer 40 000 lidmate getel
het. Ongeveer 100 predikante uit die NG Kerk het na die APK oorgegaan.
(Gaum 1997: 42vv). Die getalleverliese was absorbeerbaar, maar die simboliese
verliese voelbaar. Hofmeyr oordeel vaagweg dat die APK ’'n invloed op verdere
ontwikkelinge in die NG Kerk gehad het, hoewel nie “buitengewoon groot nie.”
(2012:449). Die Algemene Sinode van 1998 “normaliseer” verhoudinge met die
APK as hy gesprek op alle vlakke aanmoedig, vra dat lidmate mekaar oor en
weer broederlik behandel, waarsku teen bitter geskille en dit opnuut stel dat
daar nie regverdigbare gronde vir die ontstaan van die APK uit die NG Kerk was
nie (NGK 1998H:508).



Strauss Kerkwees in die Branding

soms skerp deurgeslaan in persoonlike gesprekke en debatte op sinodes.
As ’'n dinamiese mens wat intens betrokke was by sy omgewing, het
probleme spruitend uit veranderinge in Suid-Afrika en die NG Kerk hom
nie onaangeraak gelaat nie.

Uit die kringe van die beswaardes is Heyns gewantrou as ’n
“uvitverkoper” en “verraaier”. Sy persoonlike styl wat dan nie aanvaarbaar
sou wees nie, is betrek by die redes vir die ontstaan van die APK in 1987
(Strauss 2002:228-229).

Nader beskou was KS-1986 en KS-1990 ’n waterskeiding in die houding
van die NG Kerk oor apartheid (Gaum 1997:42vv)’. Die mees opvallende
besluite in KS-1986 en KS-1990 het te make gehad met ’n afwysing van
’'n gedefinieerde of praktiese apartheid in Suid-Afrika én rasgeskeie kerke.
Dit was eventueel die twee sake wat die grootste nawerking van KS-1986
en KS-1990 in die latere optrede van die NG Kerk gehad het. Altwee sake
sou ’'n rol speel in die Wéreldbond van Gereformeerde Kerke (WBGK)
se terugverwelkoming van die NG Kerk in sy geledere na 1998 (Strauss
2002:238-241). Dit was ook deel van die pakket wat die Gereformeerde
Ekumeniese Raad (GER) reeds in 1992 tevrede gestel het (Strauss
2002:231-234).

KS-1986 noem die hantering van apartheid 'n sisteem wat mense
verontreg en een groep onregmatig bo 'n ander bevoordeel. Dit is as ’'n
sisteem Christelik-eties onaanvaarbaar en bots met die beginsels van

7  Hofmeyr (2012:448) oordeel dat die Algemene Sinode van 1986 'n waterskeiding
was waar die “kerk duidelik begin afskeid neem het van apartheid en die weg
help baan het vir die demokratiseringsproses van die 1990’s”. Dat Hofmeyr met
sy laaste stelling raak vat, word versterk deur die mening van destydse radikale
kerklikes teen apartheid - binne en buite Suid-Afrika — wat na Heyns as die
ongeloofwaardige hofpriester van die Nasionale Regering verwys. Hy het hulle
dus “gehelp”. 'n Regering wat volgens hulle nie die mag wil afgee nie, maar
net ’'n “sagter” beeld van apartheid wil skep (Strauss 2002:229). Wat duidelik
is, is dat al was die veranderings in die NG Kerk nie voor die veranderings in
die Nasionale Party nie en al het dit nie die politiek van die 1990’s beinvioed
soos moontlik die NG Kerk se invloed op politieke apartheid in die 1940’s nie,
het dit die klimaat vir 1994 bevorder. Hierdie klimaat was 'n newe effek van die
internkerlike veranderinge wat hulle sedert die 1980’s in die NG Kerk voltrek
het. Voorbeelde van kleiner en groter betekenis is die Hervormingsdaggetuienis
van 8 NGK-teoloé in 1980, die boek Stormkompas in 1981, die Ope Brief van die
123 in 1982 en die studiestuk “Kerk en Samelewing” van die Sinode van 1986.
Die Algemene Sinode van 1986 kon eenvoudig nie ’n herhaling van die Sinode
van 1982 wees nie. Die Algemene Sinode van 1994 verwerp verder amptelik 'n
aantyging van die Afrikaanse Gereformeerde Bond dat KS-1986 en KS-1990 uit
politieke dienstigheid spruit (1994A:557).



Acta Theologica Supplementum 18 2013

naasteliefde en geregtigheid. Dit tas die menswaardigheid van almal wat
daarby betrokke is, aan. KS-1990 wysig hierdie bewoording. Volgens
hom het apartheid so begin funksioneer (telkens my kursivering, PS) dat
die grootste deel van die landsbevolking dit as onderdrukkend ervaar
het omdat dit een groep onregmatig bo ’'n ander bevoordeel. So is die
menswaardigheid van mense aangetas en daar gebots met die beginsels
van naasteliefde en geregtigheid. Beide KS-1986 en KS-1990 oordeel dat
die NG Kerk boonop gefouteer het deur die gedwonge skeiding van volke
as 'n Bybelse eis te beskou (NGK 1986b of KS-1986:52; NGK 1990b of
KS-1990:39-40).

KS-1986 en KS-1990 stel die beginsel dat lidmaatskap van die kerk of
gemeente 'n saak van geloof en nie ras, volk, kultuur of stand is nie (vgl
Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 27,28 wat reeds in 1561 in dieselfde
terme oor hierdie saak praat). Teen hierdie agtergrond is die voorstel van
Pieter Potgieter van die vloer af in 1986 aanvaar dat lidmaatskap van
die NG Kerk in destydse terme “oop” is (NGK 1986b:46). Dit word meer
kerklik verwoord in 1990. “Lidmaatskap van alle Ned Geref gemeentes is
oop vir enige gelowige wat die belydenis van hierdie kerk aanvaar.”(NGK
1990H:35).

Volgens Jonker wat die verloop van sake meegemaak en Potgieter in
1986 as bankmaat ondersteun het, was dit die “mees elementére ding”
wat die Sinode kon sé oor die eenheid van die kerk in ’'n veelvolkige land.
Vir hom was hierdie besluit op hierdie stadium die beslissende wending
by die Algemene Sinode van 1986 oor apartheid. 'n Bevestiging dat die
NG Kerk Christelik en algemeen wil wees. Dat die NG Kerk in die tradisie
van die vroeé, algemene Christelike kerk wil bly beweeg. 'n Tradisie wat in
belydenisskrifte soos die Nederlandse Geloofsbelydenis sterk meespreek

(NGK 1998A:190)°.

Hierdie gebeure tydens en rondom die aanvaarding van KS-1986 en
KS-1990, asook die inhoud van die twee dokumente en die afskeiding van
die APK, het die NG Kerk deur ’n mini-smeltkoers gesit wat die Sinode van

8 Jonker (1998:189) beweer dat Potgieter sy voorstel ter die vergadering eers
vlugtig met hom bespreek het. Hy het Potgieter met blydskap aangemoedig om
voort te gaan. Toe die vergadering dit aanvaar, was dit vir Jonker ’'n “dramatiese
wending in die geskiedenis van die kerk. 'n Grens is oorgesteek...”. Hofmeyr
betreur dit dat die “proses” van gesamentlike aanbidding en kerkvereniging in
die NG Kerkfamilie teen 2011 steeds pynlik stadig verloop. Sy oordeel dat 'n
proses van verpolitisering hiervoor verantwoordelik is, verraai 'n veraf onkunde
van die ingewikkelde prosesse waarby ons (NG Kerk) betrokke is. Telkens word
skynbare vordering lamgelé deur wantroue en ’n verandering van houdings en
voorwaardes in ’n historiese verloop van af en op (Strauss 2010b:135,136).



Strauss Kerkwees in die Branding

1994 rondom die twee stukke verenig het. Dit sou in sommige besluite van
die vergadering duidelik deurkom.

2.3 ISOLASIE DEURBREEK, KERKEENHEID

Die aanvaarding van veral KS-7990 met sy groter aandag aan die praktyk
van apartheid het daartoe gelei dat die isolasie van die NG Kerk in die
kerklike ekumene tot in 1986, deurbreek is. Die NG Kerk is in 1992 as 'n
lid teen wie daar geen kwessies bestaan nie, by die GER aanvaar. Ander
verhoudinge, soos die met die Suid-Afrikaanse Raad van Kerke (SARK)
en die Wéreldraad van Kerke (WRK) na 1995, die WBGK in 1998 asook
bilaterale verhoudinge met indiwiduele gereformeerde en ander kerke
binne en buite Suid-Afrika sou volg (Strauss 2002:229-241).

Die afwysing van eksterne apartheid deur die NG Kerk het die aandag
op ’'n ander aspek daarvan gevestig: sy intern-kerklike verhoudinge met
die NG Kerkfamilie. 'n Familie waarin die kwessies van ras en volk 'n
bepalende rol by die konstituering gespeel het®.

Volgens KS-1986 en KS-1990 het daar 15 selfstandige kerke in die
geskiedenis uit die sendingwerk van die NG Kerk ontstaan. Van hulle
is net die Igreja Reformada em Portugal nie in Afrika nie. Wat KS-71990
betref maak hierdie familie se historiese verbondenheid vanweé ’n
gemeenskaplike oorsprong, hulle geloof aan dieselfde Here en sy Woord
en hulle eenheid in belydenis en kerkregering hulle wesenlik een. Die
belydenis van die eenheid van die kerk en die “gereformeerde sinodaal-
presbiteriale opvatting” van kerkverband roep hulle dus om aan hulle
wesenlike eenheid groter sigbare gestalte te gee.

Daarom steun KS-7990 die “ideaal van één kerkverband” (gereformeerd-
kerkregtelik 'n gelade eenheidsbegrip met meer as een moontlikeid:
'n moontlikheid wat gekies word na aanleiding van die situasie waarin
dit gestalte kry, PS) vir die familie van NG Kerke. Die strukture hiervoor
moet in gesprekke met mekaar uitgewerk word. Binne dié strukture moet
daar vir die “regmatige” vorme van ’'n verskeidenheid in taal, kultuur en
liturgie, kortom vir bedieningsbehoeftes, voorsiening gemaak word. Meer
nog, kerklike strukture volg op goeie gesindhede en nie andersom nie. In
die kerk dra gesindhede strukture en strukture nie gesindhede nie (NGK
1990H:33-34).

Die nuwe “gekerstende” woord wat nou aan taal en kultuur as mede-
bepalers van kerklike strukture gekoppel is, was “bedieningsbehoeftes”.
Geen kerk werk in ’n taal- en kulturele lugleegte nie, maar komende uit ’n

9 Vgl Smith (1980).

10



Acta Theologica Supplementum 18 2013

destydse NG-mond is dit deur kritici wat kommentaar lewer bestempel as
net 'n “sagter” vorm van apartheid. Van hulle het Heyns met KS in die hand
dan juis gebrandmerk as die hofpriester van die Suid-Afrikaanse Regering.

Die kwessie van groter eenheid in die NG Kerkfamilie was teen 1994
dus ’'n gevestigde punt op die agenda van die Algemene Sinode van die
NG Kerk. Histories en prinsipieel het haar geestelike moederskap haar aan
dié onopgelosde probleem genaelstring. Meer nog, uit sy agendaboek
het talle verhale oor die verloop van die saak in die voorafgaande vier
jaar hulle aan hierdie vergadering opgedring. Wat KS-71990 betref moes
hierdie eenheid in die afsienbare toekoms groter sigbare gestalte kry. Soos
met apartheid het KS net die merkers geplant en nie die besonderhede
uitgewerk nie. Die Algemene Sinode van 1994 moes die besonderhede van
die koers wat die NG Kerk nou ingeslaan het, verder aandui en bestendig.

2.4 ANDER APARTHEIDSVERWANTE SAKE

Die jaar 1994 het die Algemene Sinode van die NG Kerk egter nie net met
'n veranderde Suid-Afrikaanse staat en kerklike verhoudinge gelaat nie.
Ander apartheidsverwante sake het ook die aandag van die kerk gevra.

Verwant aan die sake wat KS-1986 en KS-1990 hanteer het en hier in
1994 net na die algemene verkiesing op 27 April 1994, moes die Sinode
66k kyk na aspekte van ’n staatkundige oorgangstyd in Suid-Afrika: die
herverdeling van grond; gesindhede onder die Suid-Afrikaanse bevolking
onder wie daar groot vooroordele en negatiwiteit heers; deelname aan
die werk van 'n waarheids- en versoeningskommissie (die bekende Tutu-
kommissie) soos deur die staatsowerheid aangestel om gebeure uit die
vorige bedeling te hanteer; die memorandum van die Voortsettingskomitee
vir beswaardes oor KS-1990; die Rustenburgkerkeberaad van 5-9
November 1990 wat op inisiatief van president FW de Klerk plaasgevind
het; en die NG Kerk se sogenaamde “onewewigtige veroordeling” van
apartheid die afgelope tyd (NGK 1994H:557-590).

By Rustenburg het professor Willie Jonker sy bekende belydenis van
sy persoonlike skuld aan die negatiewe politieke, sosiale, ekonomiese en
strukturele gevolge van apartheid in die naam van die NG Kerk en vir die
“Afrikaans people as a whole” gedoen. Syns insiens het baie mense asook
die land as geheel daaronder gely. Hy het die vrymoedigheid hiervoor, so
het hy voortgegaan, omdat die Algemene Sinode van 1990 in KS-71990
apartheid tot 'n sonde verklaar en sy eie versuim om dit vroeér uit te wys,
betreur het (Jonker 1998:204; NGK 1994A:48).

Die voorstel van die Tydelike Kommissie dat die permanente
Kommmissie vir Leer- en Aktuele Sake met “dringende spoed” aan

11



Strauss Kerkwees in die Branding

gemeentes en lidmate “leiding” gee oor die staatkundige oorgangstyd in
Suid-Afrika het twee sake in die oog gehad. Die eerste was ’'n beter insig
in hierdie ingrypende, ingewikkelde proses en die tweede ’'n groter, meer
verbeeldingryke en beter gemotiveerde aandeel aan die “vernuwings-,
versoenings- en heropbouproses in ons land”. Die voorstel was gekoppel
aan die verslag van die permanente kommissie vir Leer- en Aktuele Sake
oor die vredestaak van die kerk (NGK 1994A:98-101,501). In hierdie
verslag het die kommissie waarvan Heyns die voorsitter was, lidmate
opgeroep tot 'n konkretisering van die liefdesgebod in die Suid-Afrika van
1994 en betrokkenheid by vredesaksies as antwoord op die gevaar van
verwoestende geweld in die land (NGK 1994A:101).

Agterna beskou val 'n paar dinge oor hierdie Suid-Afrika 1994-verwante
sake op. Die eerste is die afwesigheid van 'n vermoede dat die land na
1994 oor gebrekkige dienslewering en ontoerykende leierskap op byna
alle vlakke van regering, oor misdaad, korrupsie en lae produktiwiteit
sou struikel'®. Dat die veranderinge in 1994 daartoe sou lei dat van
hierdie probleme epidemies sou word. Vir baie persone in die Algemene
Sinode van 1994 was sinvolle verandering of ’n regeringsoorgang in
Westerse terme tot 'n groot mate 'n saak van gesindheid en aangewese
op liefde, vrede en ’n beter insig in ons mede-burgers se benadering van
die samelewing. Apartheid het gesindhede en verhoudings benadeel en
dit moes met insig en 'n positiewe ingesteldheid vervang word. Van die
uitgerekte aanpassingspobleme wat die Afrikamens in 'n Westersbepaalde
en —gedomineerde omgewing ondervind, was daar geen sweem nie.

Die voorstel voor die Sinode oor ’n oorgangstydperk was ambisieus,
maar dalk nader aan die kol met 'n ongespesifiseerde, omvattende
versoenings- en heropbouproses. 'n Heropbou wat nie net die land en sy
mense in hulle verhoudinge kon saamneem nie, maar ook in hulle algemene
ontwikkeling as draers van 'n Westerse demokrasie. In hulle ontwikkeling
as burgerlike draers van die Grondwet van 1996 wat gebaseer is op 'n sterk
mensgeoriénteerde Verklaring van Regte (Kleyn & Viljoen 1998:253vv).

In sy stuk aan die Algemene Sinode van 1998 oor “Die Ned Geref Kerk
en die oorgang na 'n nuwe Suid-Afrika” het die Algemene Kommissie vir
Leer en Aktuele Sake later iets hiervan verwoord met die stelling dat dit nie
net oor 'n nuwe staatkundige bedeling gaan nie, maar ’'n hele nuwe Suid-
Afrikaanse samelewing. Volgens die Kommissie was daar “omvattende en
radikale verskuiwings” wat min lewensterreine onaangetas gelaat het.

10 Die uitredende voorsitter, Pieter Potgieter, verwys wel in sy intreerede na
“noodsaaklike dienste” wat deur stakings ontwrig word (NGK 1994H:529). Dit
was op daardie stadium egter 'n geruime tyd aan die gang.

12



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Ingrypende veranderinge het in die politiek, maar ook in die ekonomie
en burgerlike samelewing plaasgevind. Wat ons die afgelope jare
beleef het en nog steeds beleef, is niks minder as die oorgang na ’'n
nuwe Suid-Afrika nie (NGK 1998Aii:11).

Suid-Afrika was nou amptelik 'n nie-rassige, liberale demokrasie. Daar
is aksies om “die onreg van die verlede reg te stel” soos die Waarheids- en
Versoeningskommissie vir Menseregteskendings (WVK), grondhervorming
en sogenaamde “regstellende aksie” by indiensneming in die openbare
én privaatsektor. Daar is egter ook 'n verdiepende morele krisis. Die
effek hiervan is sigbaar in grootskaalse bedrog en korrupsie op feitlik
alle vlakke en ’'n toename in geweldsmisdaad: moorde, aanrandings,
skakings, gewapende roof en verkragtings. Die NG Kerk ervaar na 1994
'n verlies aan identiteit, openbare invloed en finansiéle vermoé. Dit alles
verswak die voordele verbonde aan lidmaatskap van dié kerk en stumileer
'n verskeidenheid in sy eie geledere. Die NG Kerk moet in dié proses
egter vashou aan die geloof “dat '’n magtige en goeie God in beheer is”
(NGK 1998Aii:11-21). Hiermee het die Kommissie ’n geloofsuitgangspunt
verwoord wat ek van talle openbare platvorms kon verkondig.

Die tweede 1994-verwante saak wat opval, was die nasleep van
probleme wat uit die tyd van apartheid dateer: slegte verhoudinge,
verwoestende politieke geweld wat spruit uit die noodtoestand in 1976
onder premier John Vorster en in die 1980’s onder premier PW Botha,
en ongelykhede tussen mense. Van die mees negatiewe sake op hierdie
punt was in die agenda van die Sinode: sekere gevolge van apartheid,
'n onregverdige verdeling van grond en wanverhoudinge wat deur die
Waarheids- en Versoeningskommissie (WVK of Tutukommissie) hanteer
sou word. Dit sou ook 'n vraag word of die NG Kerk voor hierdie Kommissie
moes getuig. Terugskouend in die tyd is talle probleme dus uitgewys.

Daarteenoor was die Algemene Sinode van 1994 se kyk na die
toekoms nie ingekleur nie en sonder duidelike strukturele besonderhede of
prinsipiéle merkers. Tog was hierdie kyk emosioneel en, in politieke terme,
“versigtig optimisties”. Mandela is positief en met respek ontvang, KS-
1986 en KS-1990 was stukke uit 'n apartheidsverlede wat — grondwetlik
gesproke'! - agter gelé het. Daar was ’n onderliggende gevoel dat iets
positiefs kan gebeur.

Teen hierdie agtergrond is ’'n gebalanseerde en rigtinggewende
besluit oor 16 Desember geneem. Hierdie dag sou na 1994 in Suid-Afrika
amptelik as Versoeningsdag bekend staan. Volgens die Sinode van 1994

11 Volgens sommige het die wetlike en amptelike einde van apartheid destyds nog
nie tot alle viakke van die samelewing deurgedring nie.

13



Strauss Kerkwees in die Branding

was daar nie 'n botsing tussen die regte verstaan van die betekenis van
die Voortrekkers'? se Gelofte van 1838 voor die Slag van Bloedrivier
en versoening en vrede in Suid-Afrika nie. Daarom moet die dag in die
toekoms vanuit hierdie begrip gevier word (NGK 1994H:437)'3,

Suid-Afrika was in ’'n oorgangsfase.Tog was die NG Kerk op sekere
bedieningspunte ook in ’n oorgangsfase. Dit het in die agenda van die
Algemene Sinode van 1994 gewys.

Daar was sake met betrekking tot die predikantsbediening waaronder
die kwessie van standplaasruiling as ’n alternatief vir beroeping (NGK
1994A:516,517), 'n verslapping in gemeentegrense, die kwessie van die
gebruik van die nagmaal deur kinders onder 16 jaar oud en voor hulle
amptelike aflegging van belydenis van geloof op of na hulle sestiende jaar
(NGK 1994H:449), variasies in die gebruik van die liturgiese formuliere (NGK
1994H:494) en ’'n verbreding van die doop van die kinders van gelowige
ouers na die pleegkinders van gelowige ouers of kinders in die sorg van
kinderhuise (NGK 1994H: 474).

Die jaar 1994 het 'n nuwe of aangepasde politieke roete vir Suid-
Afrika beteken. Uit die agenda van die Algemene Sinode van 1994 wou
dit voorkom asof die NG Kerk na binne en na buite ook ’'n aangepasde
kerklike roete kon betree.

2.5 SINODE VAN VERSOENING?

Die Algemene Sinode van 1994 word deur sommige bestempel as die
sinode van versoening'. Gaum steun hierdie interpretasie en noem die
vergadering “een van die merkwaardigste sittings in die geskiedenis van
die algemene sinode”. ’'n Sinode wat in 1962 die eerste keer vergader
het (2012:7).

Gaum gebruik “minstens” (sy eie woorde) drie voorbeelde om sy
argument te staaf. Volgens Gaum was Mandela die eerste Suid-Afrikaanse
staatshoof wat 'n sinode van die NG Kerk toegespreek het. Hierdie voorreg

12 Hulle is na 1870 eers so genoem (Du Bruyn 1986:127).

13 In 1998 besluit die Algemene Sinode dat 16 Desember daardie jaar as 'n dag
van vrede en versoening gevier moet word. Alle Christelike “denominasies”
moet hierby betrek word (NGK 1998H:419).

14 Insyrede by die broederlike onderhoud het JA Heyns na algehele of omvattende
versoening as die één saak verwys waaroor daar in Suid-Afrika nie genoeg in
ons “multi-kulturele situasie” gepreek kan word nie. Suid-Afrika het op daardie
stadium volgens Heyns ’n “verbysterende onversoenlikheid” tussen sy mense
beleef (NGK 1994H:534).

14



Acta Theologica Supplementum 18 2013

was nie DF Malan, JG Strijdom, HF Verwoerd, BJ Vorster, PW Botha of
FW de Klerk, almal leiers van die Nasionale Party en NG-lidmate met die
uitsondering van laasgenoemde, beskore nie. Mandela sou die NG Kerk op
sy mistastings met apartheid gewys het, maar ook sy waardering betuig vir
die rol wat die “NG kerkleiding” in die oorgangstyd in Suid-Afrika gepeel
het (2012:7).

'n Neiging in sommige se verstaan van die geskiedenis naamlik “die
wenner vat alles of is altyd reg” — ten spyte van die resultaat van ’n
onpartydige, behoorlike ondersoek - spreek 'n bepalende woord in Gaum
se interpretasie. By hom gaan dit oor die eventuele triomf van diegene
wat gekant was teen - breedweg - die NG Kerk se “teologiese en morele
regverdiging” van apartheid'®.

Géén Suid-Afrikaanse staatshoof of staatshoof in Suider-Afrika
(waaronder die gewilde presidente Kruger en Steyn voor 1900) het voor
of na Mandela 'n sinode van die NG Kerk toegespreek nie. Dit is nie
beperk tot die leiers van die Nasionale Party na 1948 nie. Tydens die
eerste Algemene Sinode van 1962 was Verwoerd reeds vier jaar die Eerste
Minister van Suid-Afrika — na die dood van Malan en Strijdom. Ten minste
Malan en Strijdom sou Mandela se besoek aan ’n algemene sinode dus
nie kon nadoen nie. Bowendien het Mandela op sy eie versoek 'n besoek
aan die Algemene Sinode van 1994 gebring (NGK 1994H:456) en nie die
versoek van die NG-leiding waarvan Gaum self die skriba was nie. Daarby
was die oorgangstyd in Suid-Afrika met die Algemene Sinode in Oktober
1994, en na die verkiesing in April 1994, vyf maande oud en nog nie
behoorlik uitgespeel nie. Mandela kon die NG-leiding waaronder JA Heyns
vir hulp met die skep van ’'n positiewe klimaat vir die oorgang tydens die
eerste demokratiese verkiesing in 1994 bedank het'®, maar van hulle rol
in die oorgangstyd van die ou na die nuwe Suid-Afrika — ongekwalifiseerd
- kon daar nie sprake gewees het nie. Dit was nog nie duidelik sigbaar
nie. Bowendien, watter normale “kerkleier” sou Nelson Mandela se hoflike
versoek in 1994 geweier het?

Ook ons wat besef het dat die uitskakeling van apartheid in Suid-Afrika
nie alle probleme eensklaps oplos nie, het Mandela se besoek verwelkom.
Dit was ’'n belangrike bydrae tot waardering vir sy persoon en vir algemene

15 Die redes aangegee vir die status confessionis van die WBGK in 1982 by Ottawa
teen kerklike apartheid soos verwoord deur Suid-Afrikaners soos Allan Boesak
en andere (Theron 2012:18vv.).

16 In sy toepraak soos in die notule van die Sinode het Mandela die “leierskap
van die Ned Geref Kerk” inderdaad bedank vir die konstruktiewe rol wat hulle
rondom 27 April 1994 met die verkiesing in Suid-Afrika gespeel het. Hy het veral
verwys na hulle standpunt teen rassisme en geweldspraatjies (NGK 1994H:536).

15



Strauss Kerkwees in die Branding

versoening. Anders as ek wat hierdie sinode as 'n jonge nuweling gevoel-
voel het, het Mandela tuis en gelukkig gelyk!

Die tweede rede waarom Gaum die vergadering die sinode van
versoening noem, spruit uit die ontvangs van, wat hy noem, “anti-
apartheidsprofete” soos Ben Marais en Beyers Naudé. Volgens hom sou
die Sinode hulle en ander mense wat die NG Kerk op sy reis met apartheid
“gewaarsku” het, om “verskoning” gevra en staande toegejuig het (2012:7).

Om te kan bepaal wat die goedgekeurde houding van die Algemene
Sinode van 1994 oor 'n saak was, moet die notule of acta geraadpleeg
word. Die woorde van die voorsitter in die verwelkoming van iemand sowel
as die reaksie van indiwidue uit die vergadering, kan nie hiersonder gelees
word nie.

Dit blyk dat die strekking van die acta van Gaum verskil en dat hy vanuit
sy eie verstaan van gebeure werk. As sinodeganger het ek die gebeure ook
anders beleef as dit wat Gaum in ’'n paar eenvoudige sinne aanbied.

In sy ontvangs op die sinode (op 14 Oktober en véér die besluit op 19
Oktober oor mense wat in die verlede kritiek teen die NG Kerk se hantering
van apartheid gehad het) is professor Ben Marais begroet met 'n besluit
(van die vergadering) wat hulle amptelike houding teenoor hom weerspieél.
Op voorstel van doktor AA Odendaal en professor JA Heyns het die sinode
sy “opregte waardering” vir dit wat professor Marais “oor baie jare vir die
NG Kerk beteken het en vir sy mooi en vrugbare lewe” uitgespreek. Die
besluit praat egter nie van Marais se standpunte oor apartheid of 'n NG
Kerkverskoning in dié verband teenoor hom nie (NGK 1994H:456).

As dit wat Gaum aanvoer wel deur die voorsitter, ds Freek Swanepoel,
in sy hantering van “Oom Ben” gebesig is, was dit sy eie mening en nie
die besluit van die vergadering nie. 'n Mening wat op daardie stadium
nie deur skriba Gaum as belangrik genoeg beskou is (NGK 1994H:426)
om genotuleer te word nie. 'n Mening wat in die konteks van 14 Oktober
1994 - indien dit wel geuiter is — nuuswaardig moes gewees het. Maar, in
gereformeerde terme is 'n moderator in elke geval net ’n voorsitter. Hy kan
nie die kerk modereer nie.

Boonop het ek vir Heyns wat die voorstel van die gryse Oom Andries
Odendaal van Witzieshoek gesekondeer het, tydens hierdie vergadering
kort voor sy sluipmoord op 5 November 1994, as kerklik meer ervare en wys
beleef. Hy het byvoorbeeld tydens die vergadering gesé dat “as ons toe
geweet het wat ons nou weet, ons KS waarskynlik anders sou aangepak
het.” Uit hierdie agtergrond het die Algemene Sinode van 1994 besluit
om 'n omstrede of moontlik omstrede saak soos die “kinderkommunie”
eers aan mindere vergaderings vir kommentaar voor te 1é voordat daaroor

16



Acta Theologica Supplementum 18 2013

besluit word (NGK 1994H:580). Die doel was nie om ’'n breér demokrasie
in die NG Kerk te vestig ten koste van die bevoegdheid van die Algemene
Sinode nie, maar die kerklike uitgangspunt dat jy “jou mense oortuig
en nie oordonder” nie. Woorde wat Heyns meer as een keer gebruik
het'”. Die kerk werk in beginsel met oortuigings en nie met dwang nie -
vergelyk hierteenoor sommige se adamante houding dat die Belydenis
van Belhar aanvaar moet word anders... (Theron 2012:12) - omdat dit ’n
geloofsverband is. Kerklik gesien bou 'n gereformeerde kerk met oortuigde
lidmate en selfs nie-lidmate en nie dwang nie.

Daarby is dit vanuit ’'n historiese oogpunt 'n vraag of Ben Marais
ongekwalifiseerd 'n “anti-apartheidsprofeet” was. In sy weerstand teen
kerklike standpunte in die 1940’s en 1950’s het hy verskil met 'n Bybelse
begronding van apartheid en sommige toepassings — ook in die kerk -
daarvan, maar hom nie ongekwalifiseerd van apartheid losgemaak
nie (vgl Strauss 1983:49vv)."”® Dit is dus nie verantwoord om “anti-
apartheidsprofete” vanuit 'n veralgemenende persepsie en nie hulle eie
woorde nie, te beoordeel.

2.6 BEYERS NAUDE

In sy verwelkoming van doktor Beyers Naudé op 20 Oktober op die
vergadering het die voorsitter hom na die besluit verwys wat die vorige dag
geneem is en waarin daar van kritici van apartheid in die NG Kerk melding
gemaak is. Hierdie besluit praat in 'n algemene nie-spesifieke trant.

Die besluit verwys na lidmate, ampsdraers en selfs kerkvergaderings
wat - dit word nie gekwalifiseer nie — ’'n duidelike profetiese stem “oor
apartheid en kerklike besluite in die verband” laat hoor het. Die Sinode
erken nou met spyt dat daar van kerklike kant in die verlede op ’'n
“onbarmhartige en onsaaklike wyse” wyse teenoor sulke persone opgetree
is (NGK 1994n:501). Dit word dus ’n algemene verskoning waarin daar nie
in detail na die standpunte of optrede van indiwidue of instansies verwys
word nie.

17 Die Algemene Sinode van 1998 loop in dieselfde lyn as hy besluit dat die
Algemene Sinode as meerdere vergadering ’n sigbare uitdrukking van die
eenheid van die NG Kerkverband in “die breedste sin van die woord” is. Hy
hanteer “beleid... en spesifiecke werksaamhede” en maak in ’'n “beperkte sin”
sy agenda oop vir “mindere vergaderings” (NGK 1998H:446).

18 Vir Marais in sommige van sy destydse uitsprake was apartheid in Suid-Afrika
noodsaaklik, maar dan binne die raamwerk van 'n Christelike broederskapsleer
en nie vanuit rasseselfsug of -meerderwaardigheid nie (Marais 1953:298).

17



Strauss Kerkwees in die Branding

In die bespreking van die mosie op die vergadering is daarop gewys
het dat van die kritici van apartheid hulle ook aan misstappe skuldig
gemaak het en hulle van standpunte bedien het waarmee die Sinode hom
nie kan vereenselwig nie. Daarom moet die Sinode hom in hierdie besluit
daarvan weerhou om sonder 'n behoorlike studie indiwidue by die naam
te noem. Daar is verwys na Beyers Naudé se onnoukeurige gebruik van
die moontlikheid van geweld in die apartheidsjare en dat hy dit daarmee
kon gestimuleer het. In feite was die besluit in algemene terme en geen
indiwiduele standpunt of geval is by die naam genoem nie.

Hierteenoor het voorsitter die besluit nou gebruik om Naudé persoonlik
en voor die vergadering om verskoning te vra. Hy het die besluit dus
probeer “modereer”.

Hierdie toedrag van sake en Naudé se teenwoordigheid is nie deur
die vergadering self bespreek nie. Die prosedure het nie daarvoor ruimte
gelaat nie. Ek en medestanders het agterna by die Moderatuur beswaar
gemaak. Hoe het dit gebeur dat Naudé na die besluit (op 19 Oktober) by
die vergadering uitgekom het (op 20 Oktober) en hoe op aarde kon die
voorsitter die besluit op hierdie manier gebruik? Hoekom sou Naudé dit
goed gedink het om na al die jare uit die bloute die NG Kerk se Algemene
Sinode op hierdie bepaalde dag by te woon? “Oom Ben”, daarenteen, het
eenvoudig gekom toe hy kon!

Ons het hier ’n lompe, ooglopende manupilering van sake beleef.
Ek het by my eerste Algemene Sinode eerstehands kennis gemaak met
sinodepolitiek in die NG Kerk. 'n Soort politiek waarvoor die betrokkenes
nie opgelei is nie en waarvoor ek deur die jare geen waardering ontwikkel
het nie.

In 2011 het professor Piet Meiring wat baie meer simpatie met Beyers
Naudé as ek gehad het, my oortuig dat die besoek van Naudé nie “gereél”
was nie. Piet is in hierdie kringe meer aanvaarbaar én ingelig en loop
nie met dieselfde indruk nie. EK was op omstandighede aangewese en
het nie konkrete bewyse nie. Omdat daar tussen my en Piet wedersyds
vriendskap, respek en waardering bestaan, wou ek hom glo. Die besoek
was dus moontlik “spontaan” — van Naudé se kant gesien. Die besluit van
19 Oktober het die voorsitter egter verhinder om te doen wat hy as persoon
graag wou. Hy wou Naudé om verskoning vra. Daarom het hy besluit om
die besluit te modereer en as ’'n lanseerplatvorm vir sy verskoning te
gebruik. Hy is egter been voor paaltjie betrap! Op die “kyk weer” van die
notule was hy uit.

18



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Hiermee is Gaum se redes vir 'n Sinode van versoening egter nie
uitgeput nie. Hy wys ook op die besluite oor eenheid in die NG Kerkfamilie
waarop ons straks terugkom.

2.7 VOORTSETTINGSKOMITEE

’n Groep met wie daar ook versoen moes word, maar wat deur Gaum
uitgelaat word, is die Voortsettingskomitee van hulle binne die NG Kerk
wat besware teen KS-1986 en KS-1990 gehad het. Hulle woordvoerder ter
vergadering het by vriend en vyand respek afgedwing. Hy was die voorsitter
van die Algemene Sinode van 1978 en my kollega in in die Departement
Ekklesiologie of Kerkgeskiedenis en Kerkreg aan die Fakulteit Teologie
van die Universiteit van die Vrystaat: professor Evert (EPJ) Kleynhans.

Die trant en toon van die voorlegging van die Voortsettingskomitee
(NGK 1994A:46-51) was krities maar mild in toon en versoenend. Die
Sinode se reaksie het hierop ingespeel.

Die Sinode waardeer die versoenende toon van die memorandum maar
staan by KS-7990. Omdat KS-7990 die NG Kerk se reaksie op ’n bepaalde
historiese situasie was, gaan hy die dokument nie weer wysig nie. Die NG
Kerk is in ’n nuwe situasie met nuwe “makro-sosiaal-etiese probleme...”
wat opnuut hanteer moet word (NGK 1994H:500-501).

Kleynhans se reaksie hierop was stylvol, afgemete maar ook
spanningsvol. Sy plegtige, beleefde woorde het getoon dat hy die kerklike
belang van die saak besef, maar ook die feit dat die eenheid van die NG
Kerk groter is as dit. Dit wat hier op die spel is, is nie van 'n belydenisaard
nie. Ook hy wou die saak tot rus bring. Alhoewel die verskille nie uitgestryk
is nie, is hy dankbaar vir die geleentheid.

Die implisiete verstandhouding tussen die Sinode van 1994 en die
Voortsettingskomitee was: ons verskil, maar gaan voort as lidmate van
die NG Kerk. KS-1990 was afgehandel. Vir my persoonlik het “Oom
Evert” geleer dat versoening tussen mense wat as gelowiges in Christus
ontmoet en saam die konsekwensies daarvan op 'n medemenslike viak
trek, moontlik is. Al verskil hulle oor “kleiner” sake en die aktualiteite van
die oombilik.

Vanuit dieselfde verslag verwerp die Algemene Sinode van 1994 die
memorandum van ’'n ander groep beswaardes te wete die Afrikaanse
Gereformeerde Bond. Hierdie stuk het geen versoenende toon bevat nie.
KS is van “teologiese liberalisme” beskuldig. KS sou dan afwyk van die
Reformatoriese verlossingsleer, die gereformeerde belydenisskrifte en die
leer oor God-Drieénig “totaal negeer” (NGK 1994A:52-55). In sy antwoord

19



Strauss Kerkwees in die Branding

het die Sinode die memorandum van die Bond sowel as die “teologiese
liberalisme” verwerp (NGK 1994H:501). Sy verwerping deur die Algemene
Sinode plus sy vergesogte klagtes teen KS, sou die klok vir die finale rondte
van die Bond lui. Die Sinode kon en wou nie met hom tot 'n vergelyk kom
nie. Met sy “die wenner vat alles”-benadering het die laaste twee groepe
egter nie in Gaum se visier vir versoening gekom nie.

'n Ander belangrike “ou” kwessie op die sakelys van die Algemene
Sinode van 1994 was eenheid in die NG Kerkfamilie. 'n Versoende NG
Kerkfamilie is ook versoen wat hulle eenheidstrukture en gesamentlike
werksaamhede betref.

2.8 PRENTJIE VAN VERSOENING VOLTOOI:
VOORSTELLE VAN DIE ASK

Oor die uitvoering van die besluit van die Algemene Sinode van 1990 in
KS-1990 oor die “ideaal van één kerkverband” vir die NG Kerkfamilie,
moes daar ook aan die Algemene Sinode van 1994 gerapporteer word.
Dat die ASK onverwyld hieraan aandag gegee het, blyk uit die feit dat
dit in 1992 reeds voorstelle vir die wyse waarop hierdie kerkverband tot
stand kan kom, goedgekeur het (NGK 1994a:16). Hierdie stuk sou egter
gewysig word.

In ’n laatstuk voor die Sinode meld die ASK dat hy eenheidsgesprekke
gehad het met die Verenigende Gereformeerde Kerk in Suider-Afrika
(VGKSA). Die gesprekke het na die vereniging van die NG Sendingkerk en
die NG Kerk in Afrika vroeér in 1994 (dit moes volgens deelnemers vé6ér 27
April wees om ’'n kerklike voorbeeld vir die Suid-Afrikaanse politiek te wees,
PS) aan “momentum gewen”. Volgens die ASK is die voorstelle wat gemaak
word, “ondermeer” die produk van ’'n gesamentlike ad-hockommissie met
die VGKSA. Die “ondermeer” impliseer skynbaar die voorstelle van die
ASK en die ad-hockommissie soos verwerk en saamgevat in die verslag
(NGK 1994A:16).

Die uitgangspunt is dat die Algemene Sinode en die “ander lede van
die NG Kerkfamilie” saamwerk in die daarstelling van “een kerkverband
op grondslag van 'n goedgekeurde kerkorde”. ’n Gesamentlike kommissie
moet so 'n konsep-kerkorde opstel. Volgens die ASK is 'n kerkorde meer
as 'n dokument wat gemeentes organisatories bind. Dit is die verwoording

van die identiteit en diepste oortuigings van so ’'n kerkverband.

In hierdie voorgestelde kerkorde en “meegaande besluite” kan daar
aan die volgende sake aandag gegee word: belydenisskrifte, die struktuur,
funksionering en naam van die kerkverband, liturgie en liturgiese gebruike,

20



Acta Theologica Supplementum 18 2013

gesangeboeke, administratiewe en finansiéle sake en die samestelling
en funksies van ’n “verenigingsinode”. Elke lid van die NG Kerkfamilie
toets die konsep-kerkorde en “meegaande” voorstelle op sy manier aan
sy vergaderings.

Wat die ASK betref, moet die konsep-kerkorde en die “meegaande
besluite” van die gesamentlike kommissie na voltooiing aan die ASK vir
kommentaar voorgelé word. Die stukke van die gesamentlike kommissie
en die kommentaar van die ASK word aan sinodale kommissies, ringe
en kerkrade deurgegee vir hulle kommentaar. Op hulle beurt raadpleeg
kerkrade gemeentelede vir hulle kommentaar. Die kommentaar van mindere
vergaderings en lidmate gaan via die ASK terug na die gesamentlike
kommissie. Hulle tweede konsep loop dieselfde pad tot by gemeentelede.
Die Algemene Sinode en sinodes besluit finaal oor die konsep-kerkorde en
meegaande besluite (NGK 1994H:354-355).

Twee sake is opvallend in hierdie voorstelle. Die eerste is die rol wat 'n
kerkorde in die proses volgens die ASK moet speel. Die ASK bestempel
die eenheid van gemeentes in een kerkverband as ’'n eenheid in Woord
en belydenis wat hom, let wel, kerkregtelik uitdruk in een kerkorde. Die
tweede een is die feit dat daar raadpleging vir hierdie voorstelle tot by
gemeentes en gemeentelede moet wees.

Dat 'n kerkorde die identititeit en diepste oortuigings van 'n kerkverband
sou verwoord, is 'n verwarring daarvan met die belydenis van die kerk.
'n Voorbeeld: toetrede tot die geledere van die belydende lidmate van
'n gemeente geskied nie na jou instemming met die kerkorde nie, maar
met die belydenis van die kerk. Jy kan met die kerkorde verskil en steeds
belydenis van geloof voor ’n gemeente aflé én aanvaar word. Belydenisse
as die akkoord of basis van gemeenskap is die diepste verwoording van die
geloofsidentiteit van die kerk (Smit 1984:64). Daarom dat belydenisskrifte
in 'n gereformeerde kerk met 'n groter meerderheid of ’'n breér instemming
aanvaar moet word as 'n kerkorde (NGK 2007K0:19,20,97).

Juis omdat kerkeenheid ten diepste belydeniseenheid maar self ook 'n
belydeniswaarheid is, waarborg gehoorsaamheid aan Skrif en belydenis en
nie die orde van die kerk nie, ten diepste kerkeenheid. Getrouheid aan die
belydenis as 'n verwoording van die lidmate van die kerk se hartsgeloof, is 'n
groter en beter dryfveer vir kerkeenheid teen kerkskeuring en verdeeldheid
as ’n logiese, praktiese kerkorde. Dit gaan hier om ’'n saak van innerlike
geloof en oortuiging en nie uiterlike dwang nie. Om die “dwang” van
geloofsoortuigings en nie kerkordemaatreéls of ordereéls wat kerkeenheid
wat uit die hart moet kom, nie kan afdwing of waarborg nie.

21



Strauss Kerkwees in die Branding

Wat wel waar is, is dat Woord en belydenis sigself uitdruk in ’n kerkorde.
En hoewel gehoorsaamheid aan die kerkorde as die besluite van bevoegde
kerkvergaderings met geforseerde gehoorsaamheid gepaard kan gaan,
moet dit eerder spruit uit die feit dat dit kerkregtelike konsekwensies
van Skrif en belydenis is. Gereformeerd kerklik gesien is Christusgesag
Woordgesag of die uitgangspunt dat besluite Woordgebonde moet wees
(vgl Jonker 1965:6).

Uit 'n gereformeerde oogpunt is die ASK egter reg dat gemeentes
van dieselfde belydenis en kerkinrigting as volledige kerke of kerke in die
volle sin van die woord groepeer in ’n, vir hulle, aanvaarbare kerkverband.
(Strauss 2010a:63-68). Die ASK gaan egter nie verder as slegs ’'n
raadpleging van gemeentes nie. Later word die NG-Kerkorde (NGKO) deur
Algemene Sinode van 2004 so gewysig dat 'n tweederde meerderheid van
tweederdes van alle kerkrade plus 'n tweederde meerderheid van elke
sinode 'n belydeniswysiging moet goedkeur. Die kerkrade moet dus nie net
kommentaar lewer nie, maar stem (NGK 2004KO:19). Dieselfde Algemene
Sinode besluit dat die finale voorstelle vir eenheid in die NG Kerkfamilie
ook met 'n tweederde meerderheid van tweederdes van alle kerkrade plus
'n tweederde meerderheid van elke sinode goedgekeur moet word (NGK
2004:429; vgl beredenering by Strauss 1999:32-54). Kerkrade wat met
Christusgesag Christokraties in gemeentes regeer en besluit, moet ook
stem as daar besluit word wat gemeentes glo en wat die struktuur van die
kerkverband is waarin hulle lewe (Strauss 1999:32-54).

Die voorstel van die ASK by die Sinode van 1994 dat gemeentes
kommentaar lewer, spruit uit twee oorwegings. Eerstens erken dit - in die
motivering — dat gemeentes en nie indiwiduele lidmate nie, kerkverband
vorm. Tweedens gee dit hande en voete aan die stelling dat die kerk moet
oortuig (in alle kerklike sake) en nie dwing nie. Die ASK-formulering van
1994 baan die weg vir die wysiging van NGKO in 2004 op hierdie punt,
maar gaan self nie sover nie.

2.9 DIE ALGEMENE SINODE VAN 1994
EN KERKEENHEID

Die voorstel van die ASK word deur die Algemene Sinode van 1994 gering
gewysig en aanvaar. Hoewel daar vrae by sommige sinodelede is oor die
aanvaarbaarheid daarvan vir die VGKSA, die RCA en die gemeentes wat
steeds die van NG Kerk in Afrika (NGKA) is, stem die meeste van ons vir die
nuwe inisiatief. Ons sou dit ook in die bestaande verband van die NG Kerk
kon gaan verkoop. Van die redes vir hierdie optimisme word in die finale
besluit van die sinode vervat.

22



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Die voorstelle vir samewerking met die “ander lede” lede van die NG
Kerkfamilie vir een kerkverband, 'n gesamentlike kommissie vir 'n nuwe
kerkorde, die sake waaraan so '’n kommissie aandag moet gee en dat
elke lidkerk die voorstelle op sy eie manier by sy vergaderings toets, word
aanvaar. Met betrekking tot die wyse van toetsing in die NG Kerk word die
voorstel soos reeds bespreek, goedgekeur.

Die Sinode beklemtoon dat lidmaatskap van die gemeentes van
die NG Kerkfamilie oop is vir alle gelowiges wat die belydenis van die
betrokke gemeente aanvaar. In die familie kan lidmate oor en weer by
gemeentes van die ander kerke inskakel. Gemeentes, ringe en sinodes
kan by ander lede van die familie inskakel en deel word van so ’n kerk.
Hulle kan ook voortgaan soos tans. Samewerkingstrukture wat nie die
kerkregtelike posisie van kerkvergaderings in gedrang bring nie, word in
die vooruitsig gestel.

As uitdrukking van een kerkverband word ’n verenigde sinode vir die
NG Kerk, die NG Sendingkerk, die NGKA en die RCA in die vooruitsig
gestel. Hierdie sinode handel oor sake van gemeenskaplike belang en
neem besluite deur middel van konsensus. Die streeksinodes of, in NG-
taal, bestaande sinodes en nie die bestaande algemene sinodes nie, word
proporsioneel in hierdie sinode verteenwoordig.

Belydeniskwessies of die aanvaarding van die Belydenis van Belhar,
moet voortdurend aandag kry. “Bykomende strukture” kan ook ontwikkel
namate die eenheid in die familie groei (NGK 1994H:440-442).

Die voorstel beoog dus 'n gemeenskaplike sinode as eerste mikpunt
vir kerkeenheid. Die eindpunt moet ontwikkel uit 'n groeiproses. Daarby
word hierdie sinode van twee kante vir bekommerdes oor huidige kerklike
strukture en gebruike, “beveilig”. Dit kan alleen oor gemeenskaplike sake
besluit en besluite moet deur konsensus geneem word.

Die konsensusbepaling beteken dus dat ’'n sinode ’'n besluit kan veto.
Sinodes hoef nie daardie besluite te aanvaar waarvoor hulle nie kans
sien nie en kan boonop beswaar maak — weer met 'n bepalende vetoreg
- indien hulle voel dat 'n saak nie gemeenskaplik is nie. Miskien juis
omdat kerkvergaderings met oortuiging moet werk, was die kwessie van
konsensus 'n ou gereformeerde ideaal. Die vraag is egter waarom dit tot
die voorgestelde sinode en nie ander vergaderings nie, beperk word en
wat verander wat sinodes betref? Hulle behou in effek die vermoé& om oor
alles self te besluit. Hulle het dus meer bevoegdheid as binne die raamwerk
van hulle eie bestaande algemene sinodes.

Hierdie voorwaardes weerspieél iets van ’n vrees vir sinodale
“magsdeling” — destyds 'n swanger politieke begrip in Suid-Afrika. Dit dui

23



Strauss Kerkwees in die Branding

op die eerste, aarselende treé op die pad van sinodale eenheid in die NG
Kerkfamilie’®: op ’n verskansing téénoor die ander kerke in die familie én
teen besware uit eie geledere.

Vanuit 'n gereformeerde kerkbegrip geoordeel is die kar hier voor die
perde gespan. In 'n proses van kerkeenheid is belydeniskwessies meer
fundamenteel as enige ander kwessie. Verskille hieroor moet eerste
opgelos word. Vandaar kan beweeg word na 'n kerkorde. As ’'n kerkorde
opgestel, maar die belydeniskwessie oopgelaat word, kan verskille
oor laasgenoemde die hele proses laat stol. Byna twee dekades na
1994 is die vraag na Belhar as belydenis steeds ’n probleem in hierdie
onafgehandelde proses. Die erns waarmee die VGKSA Belhar bejeén
deurdat hulle die NG Kerk se “onvoorwaardelike” aanvaarding daarvan
telkens “’n ononderhandelbare vereiste vir die voortgang van die gesprek
oor kerkeenheid” (die woorde van die VGKSA-ASK in 1996) maak (Strauss
2010b: 136; vgl NGK 1998Ai:18; vgl VGKSA 2008:195-197), is deur die
Algemene Sinode van 1994 onderskat.

Moontlik was daar — onbewustelik - vir sommige NG Kerkleiers tog
navolgingswaardige voorbeelde uit die onderhandelinge by Kemptonpark
wat voor 1994 tot die “nuwe” Suid-Afrikaanse staat gelei het. Kemptonpark
het 'n oorgangsgrondwet vir die staat opgelewer. Die kerkeenheidsproses
moes ’'n nuwe kerkorde waarbinne kerkeenheid gestalte kan kry, oplewer.

2.10 DIE NGKA

Uit die kerkeenheidsverslag van die ASK aan die Algemene Sinode van
1994 was dit duidelik dat die eenheidsgesprekke met die NG Kerkfamilie
deur sy dagbestuur voor die Sinode tot die dagbestuur van die VGKSA
beperk was. Die RCA en die ongeveer 100 gemeentes wat hulleself as die
voortsetting van die NGKA beskou het, was nie betrokke nie.

'n Voortsetting hiervan sou op kantkiesery tot nadeel van die eenheid
van die familie neerkom. Boonop kon dit die grootste deel van twee
belangrike Sinodes van die NGKA, die Vrystaat en Phororo (Noord-Kaap),
die twee sinodes wat die NGKA wou kontinueer, van ons vervreem. Nadat
ek in 1995 tot assessor of ondervoorsitter van die Vrystaatse Sinode en
dus ook die Moderamen verkies is, het ek van hierdie kwessie in gesprekke
met die Sinodale Kommissies van die NGKA Vrystaat en Phororo deeglik
kennis geneem. Ek onthou ook die gretigheid waarmee die NGKA Vrystaat
ons ontmoet het en die hartseerverhale rondom die ontstaan van die
VGKSA wat ons moes aanhoor.

19 Teenoor die federale kerkverband met die ou Federale Raad van NG Kerke.

24



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Ds Nico Basson, 'n voormalige aktuarius van die Algemene Sinode van
die NGKA en ’'n bejaarde en oortuigende sendelingfiguur uit Witzieshoek,
was as ouderling van Parys (plek van sy aftrede) by die Algemene Sinode
van 1994. Op sy minsame manier was hy oortuig dat die NGKA (hy het sy
lewe aan hierdie kerk gewy) steeds bestaan. 'n Saak wat hy met stewige
argumente in die besprekings gestel het.

Daarom het ons Pieter Potgieter se voorstel soos goedgekeur deur die
vergadering op 14 Oktober ondersteun dat ons “begeer” dat alle lidmate
en gemeentes van die NG Kerk, die RCA en die “voormalige” NGKA en NG
Sendingkerk (NGSK) deel sal wees van die proses van eenheid. Dat ons
verteenwoordigers in die eenheidsproses dit in berekening bring. Vir Pieter
op sy “no nonsense”-manier was dit die konsekwensie van die begrip die
“hele” familie. Verskille tussen twee lede van die familie moet opgelos
word en nie die eenheid van die hele familie in gedrang bring nie. Hy het
nie na die NGKA en die VGKSA in hierdie deel van sy voorstel verwys nie,
maar 'n onpartydige “voormalige” vir die NGKA en die ou NGSK gebruik.
Terselfdertyd is die VGKSA - by name - vroeér in die mosie seén toegebid
(NGK 1994H:456).

lets was op hierdie punt op die Sinode by sommige aan die roer van
“as die VGKSA so sé&” val ons ter wille van eenheid in die familie daarby in.
Vir my en talle ander sou dit ons verhinder om selfstandig na die meriete
van sake te kyk. Boonop was die sage van die ontstaan van die VGKSA
waarvan ongeveer 100 gemeentes hulle gedistansieer het, ’n saak wat op
die oog af meer as een kant gehad het.

So het die Algemene Sinode van 1994 vir my by figure uit die “hele”
NG Kerkfamilie betrek. 'n Familie waarvan ek sommige vandag as “egte”
broers in Christus beleef. 'n Familie by wie ek geleer het van kerklike
entoesiasme, lojaliteit en eerlikheid.

2.11 DIE BELYDENISKWESSIE

Die versigtige optimisme en gees van versoening wat in die Algemene
Sinode van 1994 merkbaar was, sou ook heers in sy besluite oor eenheid
in die NG Kerkfamilie. Vir my, soos baie van die ander sinodelede, was
eenheidsgesprekke met verteenwoordigers van die jonger kerke, egter iets
vreemds. lets waarby ons nog nie betrokke was nie.

Ons het vermoed dat daar weerstand in van ons eie gemeentes teen
die besluite van die Algemene Sinode van 1994 oor eenheid in die familie
kan wees, maar die beginsel van eenheid en die besef dat die voorstelle 'n
redelike begin kon wees, het ons gemotiveer.

25



Strauss Kerkwees in die Branding

Teen hierdie agtergrond het ek die besluite van die Vrystaatse
Sinode van 1995 gesteun wat in dieselfde rigting as die besluit van die
Algemene Sinode geloop het. As voorsitter van die Tydelike Kommissie vir
Algemene Sake moes doktor Sarel Eloff van Parys verslag lewer. Hy was
’n oud-voorsitter van die Sinode van Wes-Transvaal en ook 'n predikant in
Algemene Sinodale Diens.

Twee indrukke uit hierdie Sinode bly my by. Die eerste is die gespanne
erns waarmee Oom Sarel soos 'n stywe snaar oor die kateder voor die
Sinode gebuig het. Kerksake sou tot die dag van sy dood sy groot erns
bly. Die tweede was die Sinode se absolute weerstand teen Belhar.
Op voorstel van my vriende Sybrand Strauss en Johan van Rensburg?®
is daar eerder vir 'n nuwe, gesamentlike belydenisskrif gekies. Die
“gesamentlike” as dit kom by die opstel van 'n belydenis, het 'n belangrike
plek by hierdie vergadering ingeneem (NGK-OVS 1995:601-604). Dit
word deur sekere gereformeerde teoloé gehandhaaf dat ekumeniese
aanvaarbaarheid of 'n breé kerklike aanvaarding ’n vereiste is vir die
aanvaarding van ’'n belydenisskrif. 'n Voorgestelde belydenisskrif moet so
duidelik oor Skriftuurlike kernwaarhede handel, dat dit deur meer mense
(ongekwalifiseerd) as feitlik vanselfsprekend ingesien word (Strauss
2005:563-564). Gesamentlik is dus beter as eensydig.

Kort hierna het die Algemene Sinode van 1994 se kar-voor-die-perde-
besluit tot stilstand geknars. 'n Besluit van die ASK van die VGKSA sou
die gesprek terugbring na waar hy kerklik méés begin: by die Belydenis
van Belhar.

In sy verslag aan die Algemene Sinode van 1998 oor “Eenheid in die
NG Kerkfamilie” rapporteer die ASK dat die eenheidsproses “verwikkeld
verloop” en dat die uitvoering van die besluite van 1994 “geen eenvoudige
saak” is nie. Vordering word belemmer deur ’n onopgelosde meningsverskil
oor die teenwoordigheid van verteenwoordigers van die NGKA Phororo
en Vrystaat by die samesprekings (vir die VGKSA was die NGKA VGKSA-
beswaardes wat deur die VGKSA verteenwoordig word), die hofsaak wat
die VGKSA teen die NGKA by die Vrystaatse Hoérhof aanhangig gemaak
en wat intussen 'n Appélhofsaak geword het en meningsverskille oor die
“belydenisgrondslag” en struktuur van die voorgestelde kerkverband. Na
aanleiding van die Belydenis van Belhar het die voortgang van die proses
volgens die ASK ernstig in gedrang gekom deur ’'n skrywe wat hy in
Oktober 1996 van die ASK van die VGKSA ontvang het.

20 Hierdie twee manne sou in 2012 saam met my vir Belhar weeg en te lig bevind
as ’n belydenis vir die NG Kerk (Theron 2012:5, 6).

26



Acta Theologica Supplementum 18 2013

In dié besluit het die VGKSA hakke ingeslaan by die reeds genoemde
onvoorwaardelike aanvaarding van Belhar deur die NG Kerk as ’n
ononderhandelbare voorwaarde vir die eenheidsgesprek. Die voorwaarde
is deur die Sinode van die VGKSA in 1997 ’n bietjie versag toe hulle
die voortgang van die gesprek nie ook van die aanvaarding van Belhar
afhanklik gemaak het nie (NGK 1998A:17-18).

Die ASK van die VGKSA en hulle Sinode het dit egter raakgevat: eenheid
kan en sal nie kom as die belydenisgrondslag van die voorgestelde NGK-
kerkverband nie gefinaliseer is nie. Soos gestel: vir egte gereformeerde
kerke vorm hulle belydenisskrifte hulle akkoord of basis van kerklike
gemeenskap. Daarom bou ’'n kerkverband as ’n geloofsgemeenskap op
die belydenisskrifte van sy geloof.

Die VGKSA was egter so oortuig van die meriete van Belhar as
belydenis en sy eie vorm of gestalte van eenheid met 'n gedeelte van die
NGKA, dat dit hom verhinder het om die meriete van twee Belharverwante
sake in te sien. ’'n Meriete wat vanuit 'n konsekwente vertolking van Belhar
opvallend is.

Die eerste is dat die dagvaardiging van die NGKA deur die VGKSA in
die middel-negentigerjare oor verskille in hulle eenheidsproses onkerklik
was. Belhar self kies vir oortuiging en nie dwang nie, as die kerklike manier
van doen. Die tweede is dat dieselfde onkerklike optrede later blyk uit
die VGKSA-ultimatum aan die ander lede van die NG Kerkfamilie oor die
aanvaarding van Belhar as belydenis as 'n voorwaarde vir kerkeenheid (vgl
VGKSA 2008:197). 'n Belydenis kom immers uit die hart van die gelowiges
en nie deur dwang nie. So gebruik word Belhar 'n faktor wat verongeluk
wat hyself voorstaan: kerkeenheid.

In die aanloop tot die Algemene Sinode van 1998 het die ASK van die
NG Kerk met ondermeer twee kernpunte op die ASK van die VGKSA se
besluit van Oktober 1996 oor Belhar gereageer.

Die eerste is dat Belhar “op sigself genome” en in aansluiting by die
Algemene Sinode van 1990 nie met die Drie Formuliere van Eenheid of
drie gereformeerde belydenisskrifte van die NG Kerk in stryd is nie. Dat
die NG Kerk erken dat Belhar vir die VGKSA ’n eietydse belydenis uit die
apartheidstyd is.

Die tweede is dat die aanvaarding van Belhar as 'n vierde belydenisskrif
of 'n deel van die Formuliere van Eenheid soveel onenigheid in die NG Kerk
sal veroorsaak, dat dit “op die oomblik” nie 'n opsie is nie. Indien daar nie ’n
weg gevind word om Belhar 'n opsionele belydenis in ’n nuwe kerkverband
te maak nie, kan dit die eenheidsproses kelder. Die familie sal ’n manier
moet vind wat hierdie opsie moontlik maak. Die ASK grond sy opinie op

27



Strauss Kerkwees in die Branding

die raadpleging van gemeentes in die middel van 1995 en vroeg in 1998.
Hier het dit gegaan om inligting oor die eenheidsproses in die stukke
“Sodat almal een kan wees | en II”. Laasgenoemde is direk opgevolg met
’n inligtingstuk aan gemeentes oor Belhar (NGK 1998Ai:19-20).

Uiteenlopende kommentaar is op Belhar ontvang. Die ASK het die
eindresultaat opgesom deur die stelling dat die “oorgrote meerderheid
lidmate/kerkvergaderings” Belhar nie nou as belydenis wil aanvaar nie
(NGK 1998Aii:35). Uiteenlopende redes word aangevoer. Moontlike
oplossings word egter ook genoem: die opsionele opsie en die skryf van ’n
nuwe, gesamentlike belydenisskrif (NGK 1998H:309).

2.12 DIE WBGK

Die verhoudinge tussen die NG Kerk en die WBGK nadat laasgenoemde
eersgenoemde in 1982 by Ottowa oor sy kerklike (teologiese en morele)
steun aan apartheid geskors het, sou in 1994 ’'n laagtepunt bereik. Die
WBGK het in 1982 drie vereistes gestel waaraan die NG Kerk moet voldoen
voordat hy in die WBGK heropgeneem word: swart Christene mag nie van
eredienste en veral die nagmaal uitgesluit word nie; die NG Kerk moet deur
woord en daad hulp aan die slagoffers van apartheid verleen; en sinodes
moet apartheid verwerp en die kerk daartoe verbind om die sisteem in kerk
en staat af te breek. Hierdie voorwaardes is mettertyd verder “ingevul”. Die
NG Kerk se voorlegging na KS-71990 én konferensies met Suid-Afrikaanse
lidkerke van die WBGK is in Julie 1993 deur die Uitvoerende Komitee van
die WBGK as onvoldoende van die hand gewys. Dieselfde komitee het ’'n
vereiste bygevoeg: die NG Kerk moet hom vereenselwig met die status
confessionis van Ottawa teen die teologiese en morele regverdiging van
apartheid en dit moet saamval met die eenwording van die NG Kerkfamilie.
Vir die WBGK het ’'n status confessionis beteken dat jy nie met hom oor
die saak kan verskil sonder om die integriteit van “our common confession
as Reformed Churches” in gedrang te bring nie. Die bytrek van die status
confessionis en eenheid in die NG Kerkfamilie het die NG Kerk egter met
die gevoel gelaat dat die WBGK die doelpale verskuif (Strauss 2002:211-
213, 234).

Volgens die Algemene Sinode van 1994 is hy “diep ongelukkig” oor
die indruk wat die WBGK laat dat hy die integriteit van die NG Kerk nie
“ernstig” neem nie. Hyself oordeel dat hy genoeg gedoen het om aan die
voorwaardes van Ottawa te voldoen. Hy kan na 12 jaar nie tevrede bly met
sy skorsing nie en sal by die volgende sinode ’'n besluit oor sy lidmaatskap
neem (NGK 1994H:443).

28



Acta Theologica Supplementum 18 2013

In 1997 kom daar egter 'n wending in die saak. ’n Afvaardiging van
die Uitvoerende Komitee van die WBGK ontmoet die dagbestuur van
die ASK van die NG Kerk in April in Bloemfontein. Op die vergadering
wat stram begin, ontwikkel daar mettertyd 'n ander atmosfeer. By die
verdaging heers daar volgens die ASK ’n baie beter “gesindheid”. As die
verteenwoordigers van die die NG Kerk is hulle dus nie verbaas om 2 weke
later 'n uitnodiging na die 23ste Algemene Vergadering van die WBGK in
Augustus in Debrecen, Hongarye, te kry nie.

Hier word die nuwe verhouding voortgesit. Die Uitvoerende Komitee
neem die inisiatief en |I& 'n gesamentlike (“joint”) voorstel van homself en
verteenwoordigers van die NG Kerk aan die Algemene Vergadering voor.
As hierdie vergadering én die Algemene Sinode van die NG Kerk van
Oktober 1998 die voorstel aanvaar, word die skorsing van die NG Kerk uit
die WBGK opgehef. Hierdie voorneme vorm die laaste punt van die 4-punt
voorstel wat eventueel deur die Algemene Vergadering aanvaar word.

In punt 1 bevestig die Wéreldbond sy verwerping van enige teologiese
regverdiging van apartheid wat volgens hom ’n status confessionis
daarstel. So ’'n regverdiging weerspreek die Evangelie en is teologiese
dwaalleer. In punt 2 word die Algemene Sinode versoek om die WBGK
te verseker dat hy apartheid as verkeerd en sondig beskou, nie alleen in
sy praktiese gevolge nie, maar ook in sy “fundamental nature”. In punt 3
onderneem die WBGK om die proses van eenheid in die NG Kerkfamilie
te fasiliteer.

In ’n pastorale brief wat die gesamentlike voorstel vergesél, verduidelik
die WBGK dat die NG Kerk in onlangse verklarings soos met die boekie “Die
verhaal van die NG Kerk se reis met apartheid 1960-1994 -’n getuienis en’n
belydenis” wat deur Frits Gaum op versoek van die ASK geskryf is, volhou
dat die fout met apartheid in sy implementering en nie 66k in die teorie
daarvan Ié nie. Die WBGK glo egter dat die gedwonge skeiding van mense
van verskillende rasse van so 'n aard is dat dit die sentrale waarheid van
die Christelike geloof ontken dat almal gelyk geskape is na die beeld van
God. 'n Ontkenning hiervan bring Christene se band met Christus in die
gedrang. Waar die NG Kerk tot tevredenheid van die WBGK met die eerste
2 vereistes van Ottawa gevorder het, versoek die Algemene Vergadering
hom nou om apartheid in sy geheel te veroordeel. 'n Aanvaarding van die
gesamentlike besluit sal hieraan voldoen (NGK 1998A:40-42).

Hierdie versoek van die WBGK, gekwalifiseerd gesteun deur die ASK,
vorm dus deel van die agenda van die Algemene Sinode van 1998 (NGK
1998H:42).

29



Strauss Kerkwees in die Branding

2.13 DIE WAARHEIDS- EN VERSOENINGSKOMMISSIE

Die Algemene Sinode van 1994 dra dit aan sy Kommissie vir Leer- en
Aktuele Sake op om die nuutingestelde WVK te ondersoek en daaroor
aan die ASK verslag te lewer. Die ASK kon op hierdie verslag met volmag
handel (NGK 1994H:502).

In 1995 nomineer die ASK “’n paar persone” as kommissarisse vir die
WVK. Nie een van hierdie mense word egter benoem nie. ’'n Lid van die
ASK, Piet Meiring, word later op aanbeveling van die voorsitter van die
WVK, Desmond Tutu, as lid van die WVK aangestel. Tutu sou dus sorg
vir meer verteenwoordigende aanstellings. Hiermee het hy op ’n vroeé
stadium reeds blyke van sy besondere ewewig in die prosesse van die
WVK laat blyk. Hy sou mettertyd uitstaan as die kampioen van versoening
onder die kerklikes in Suid-Afrika?'.

In Desember 1995 roep die ASK gemeentes op om persone wat
“geraak word” deur die ondersoeke van die WVK, pastoraal te begelei
(NGK 1998Ai:23).

In Oktober 1996 besluit die ASK dat hy nie 'n voorlegging aan die WVK
namens die NG Kerk gaan maak nie. Die besluit word egter nie sonder
drama geneem nie (NGK 1998Ai: 24).

Voorsitter Freek Swanepoel het geglo dat die NG Kerk as ’'n vroeére
apartheidsagent homself deur ’'n voorlegging en die “absolusie” (nie
sy term niel!) wat die WVK gee, in die o0& van baie Suid-Afrikaners kan
rehabiliteer. Die meerderheid van die ASK, waaronder ek, was egter nie
daarvan oortuig nie. Ons kon nie glo dat mense absolusie (soos Roomse

21 Biskop Desmond Tutu sou oor baie jare, tydens en na apartheid, konsekwent
bly in sy afwys van geweld en onreg na watter kant toe ookal in Suid-Afrika. Hy
was vanuit sy hoek fel in sy kritiek teen apartheid en misstande onder apartheid,
maar is ewe fel teen misstande onder die huidige regering. Ek het hom in 1985
in Pietermaritzburg tydens die konferensie van die Nasionale Inisiatief vir
Versoening leer ken. Ons was vier uit die NG Kerk (daar was ongeveer twintig
dominees uit die NG Kerk teenwoordig) op die hele konferensie wat nie 'n
voorstel vir 'n landswye staking wou steun nie. Toe konferensiegangers dreig
om militant teenoor ons op te tree, het Tutu wat saam met my op die podium
was, agter my kom staan met die versoek dat geweld laat vaar moet word. Sy
woorde in daardie troebel jare was: “A miracle has happened! That people of the
DRC were prepared to talk to us and stay till the end!” ’'n Rukkie daarna het hy
my in Willem Nicol se sitkamer in Pretoria gegroet met “Hi my Boertjie friend!”
Sy ere-doktorsgaad aan die Vrystaatse Universiteit soos in 2011 geinisieer deur
die Fakulteit Teologie, is verdiend. Geen ander anti-apartheidsprofeet het hom
dit nagedoen nie.

30



Acta Theologica Supplementum 18 2013

priesters) gee nie, veral nie deur ’n staatsinstelling nie. Die kerk kan op
meer kerklike maniere met mense versoen.

Die voorsitter wat reeds tydens die Algemene Sinode van 1994 laat blyk
het dat die stem van die meerderheid hom nie altyd aanspreek nie, het na
die stemming aangekondig dat hy bedank. Die kool was egter nie die sous
werd nie. As ’'n jong ASK-lid was ek een van die sprekers wat hom gevra
het om aan te bly. Skynbaar het hy die optrede van president Paul Kruger
in gedagte gehad as sy Uitvoerende Raad hom nie wou volg nie. Oom Paul
het gedreig om te bedank en dan besluit om aan te bly nadat daar ernstig
gepleit is dat hy nie moet loop nie en sy mening aanvaar is. Freek het
gunstig op ons pleitredes gereageer. Hierdie soort “taktiese” bewegings
het my nie beindruk nie.

In Mei 1997 het die ASK met Frits Gaum se pennevrug oor die NG Kerk
en apartheid gereageer toe die WVK hom om ’n voorlegging gevra het. Ek
sou 'n meer akademies-erkende aanpak van iemand anders wou gehad
het, maar Gaum was die kandidaat van die moderatuur. Hulle wou die saak
skynbaar naby aan hulleself hou. Kopieé is aan die WVK beskikbaar gestel.
’n Amptelike voorlegging aan dié instansie sou egter uitbly.

Dieselfde posisie oor die NG Kerk se amptelike houding teenoor die
WVK was van krag toe voorsitter Swanepoel op hulle uitnodiging op 19
November 1997 aan ’'n “openbare getuinisgeleentheid” van die WVK in
Oos-London deelgeneem het (NGK 1998:24). Vir hom was dit skynbaar ’'n
troos vir die feit dat die NG Kerk nie 'n voorlegging wou doen nie.

Die Algemene Sinode van 1998 sou dus weer met sake soos die
ekumene, die eenheid in die NG Kerkfamilie, die naweé van apartheid, kerk
en samelewing en verdere interne kerklike verandering op sy agenda te
make kry. Die NG Kerk en sy Algemene Sinode was steeds in die kollig van
die aandag op “kerk en samelewing” in die openbare media. Versoening
na binne en na buite deur die NG Kerk sou 'n agendapunt by die Algemene
Sinode bly.

Was die Algemene Sinode van 1994 ’n sinode van versoening?
Die paar uiterlike tekens hiervan moet in perspektief gesien word.
Kerkpolitiekgetinte aksies van sinodale figure mis soms die geestelike
drakrag van gefundeerde kerklike oortuigings.

31



HOOFSTUK 3
BESTENDIGING IN ’N NUWE BEDELING

Waar die Algemene Sinode van 1994 aarselende, versoenende treé in die
nuwe Suid-Afrika gegee het, het die Algemene Sinode van 1998 gefokus
op die bestendiging van die gereformeerde karakter van die NG Kerk in
'n nuwe eksterne, nasionale en internasionale situasie. Kortweg: op sy
gereformeerdwees tussen en saam met ander.

Die nuwe ekumeniese situasie na die isolasie van die NG Kerk tot
1986 naamlik 'n herstel van, asook nuwe ekumeniese verhoudinge, 'n
voortgaande konsentrasie op kerkwees in Suid-Afrika na 1994, duideliker
formulerings oor hoe die NG Kerk sy belydenisskrifte aanvaar, eenheid
in die NG Kerkfamilie en nuwe denke oor praktyke in die NG Kerk was
ondermeer op die agenda.

Die gees wat op die Sinode sou heers, was reeds op die eerste
dag (Maandag 12 Oktober 1998) waarneembaar in die verkiesing van
die moderatuur. Die aangewese persone was almal - breedweg - van
gereformeerde oortuiging wat verantwoorde vernuwing of 'n sterk dosis
eietydsheid nie uitsluit nie. Houdings wat hulle ook in die NG Kerk laat hoor
het en waarvan ek persoonlik evaring gehad het.

Pieter Potgieter is weer as die nuwe voorsitter of moderator aangewys
(NGK 1998N:401-402). Sy liefde vir die gereformeerde belydenis sonder
om te stagneer en voorstel by die Algemene Sinode van 1986 oor “oop”
(ten opsigte van ras) lidmaatskap, tesame met sy gebalanseerde leiding
vanuit die stoel in die situasie van 1990 tot 1994 was wyd bekend. Sy
herverkiesing het die vertroue van die deursnee sinodeganger in sy
oordeel weerspieél.

As ondervoorsitter of assessor sou ds Mike Smuts van die Sinode van
Noord-Transvaal dien (NGK 1998N:402). Sy gereformeerde benadering
ten opsigte van die liturgie of erediens in die breé asook ampsbediening
en evangelisasie - hy was predikant in algemene sinodale diens vir
ampsbediening en evangelisasie vanaf 1983-1990 - was bekend (NGK
2010:372). Mike is konsidererend maar ’'n voorstander van verankerde
of verantwoorde vernuwing. Met hulle benaderings het voorsitter en
ondervoorsitter breedweg vertroue ingeboesem.

As aktuarius of kerkregkundige is Pieter Coertzen, professor in
Kerkgekiedenis en Kerkreg op Stellenbosch, aangewys. Hy dien hierin
sedert 1994 (NGK 1994H: 426; NGK 1998H:402). Ook hy is ’n moderne
gereformeerde of ’'n voorstander van verantwoorde vernuwing. Die
flambojante ds Cassie Carstens sou die skriba wees (NGK 1998H:403).

32



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Kerksang?? en hoofsaaknotules?® is sy kos, maar in sensitiewe kerklike en
dogmatiese kwessies laat hy hom deur ander lei. Met sy (onbeperkte?)
veelkleurige onderbaadjies het Cassie 'n nuwe inhoud aan die besluit om
die reéls vir die kleredrag van sinodegangers te skrap, gegee.

Agterna beskou het die aarselende, versoenende optrede van die
Algemene Sinode van 1994 plek gemaak vir tekens van bestendigheid
by die Algemene Sinode van 1998. Die NG Kerk was 'n gereformeerde
kerk in die moderne Suidelike Afrika — aan die einde van die 20ste eeu.
Daar was sigbare uitdrukkings van sy karakter as kerk. Die aanloop tot,
voorbereidings vir en verloop van die vergadering sou dit illustreer.

3.1 EKUMENE TOT 1998

Ten opsigte van die skorsing van die NG Kerk deur die WBGK het die
“joint resolution” alleen nog op die goedkeuring van die Algemene Sinode
van 1998 gewag. Die Algemene Vergadering van die WBGK het dit reeds
in 1997 in Debrecen, Hongarye, aanvaar (NGK 1998H:412). Hier was
vordering wat kon lei tot die herstel van die NG Kerk as lid van die WBGK.

Tydens ’'n studiebesoek aan Genevé in 1995 het ek die sekretaris-
generaal van die WBGK, doktor Milan Opocensky, ontmoet. Ek kan onthou
dat ons ook gepraat het oor die Algemene Sinode van die NG Kerk se
afwysing van apartheid wat myns insiens 'n gekwalifiseerde apartheid was
(vgl my standpunt in Strauss 2002:238-239 en hierbo). Ek was daarvan
oortuig dat 'n definiéring van die soort apartheid wat die kerk verwerp,
sake vir beide die NG Kerk en die WBGK kan vergemaklik. Dan weet
altwee waaroor hulle praat en kan dit per konsekwensie teenoor alle soorte
“gedwonge” staatkundige apartheid — ook deur visumbeheer, vereistes vir
burgerskap, deportasies ensovoorts - afgeweeg word.

In die NG Kerk was my interpretasie op daardie stadium egter nie
oral welkom nie. Dat sekere funksionarisse van die Algemene Sinode
dit in persoonlike gesprekke bespreek het, het by my uitgekom deur ’'n
sydelingse kritiese verwysing daarna deur een van hulle in ’'n gesprek
met my. My interpretasie sou ons saak by die WBGK bemoeilik en kan
nie ernstig geneem word nie. Apartheid was ongekwalifiseerd verwerplik.
Anders gestel: apartheid is apartheid en daarmee uit en gedaan.

22 Cassie Cartens was ook die skriba van die Gesamentlike Gesangekommissie
en mede-eindredakteur van die Liedboek van die Kerk wat in 2001 in gebruik
geneem en die amptelike sangbundel van die NG Kerk is (NGK 2002A:44; vg|
NGK 2001).

23 Vgl die verskille tussen die Acta (notule) van die Algemene Sinodes van 1994
(skriba Gaum) en 1998 (skriba Carstens) ten opsigte van inhoud en aanpak.

33



Strauss Kerkwees in die Branding

Ek het my nie daaroor verknies nie. Die amptelike sinodestukke en
my groeiende wrewel teenoor 'n kerkpolitiek wat verlangde uitkomste
probeer manupileer, was daarvoor verantwoordelik. Bowendien moes
ons Opocensky met sy goeie insig in en aanvoeling van die sake nie
onderskat nie.

In teenstelling met 'n veralgemeende afwys van apartheid het die
Uitvoerende Komitee namens die WBGK, in sy pastorale brief aan die NG
Kerk wat die “joint resolution” vergesél het, die saak omskryf. Volgens
hulle gaan dit om die “very nature of forced separation” van mense van
verskillende rasse wat die “fundamental biblical teaching that all humanity
is equally created in the image of God” ontken. Die teologiese of kerklike
verdediging hiervan in teorie en praktyk (“not simply in its effects and
operations, but also in its fundamental nature”) is kettery wat teen die
sentrale Christelike geloofswaarheid ingaan dat alle mense gelyk geskape
is en na die beeld van God. Hierdie dwaling skep ’n status confessionis vir
die kerk. Dit impliseer egter nie sondermeer “excommunication” nie (vgl
brief in NGK 1998H:412; Strauss 2002:239).

'n Duidelike voorstander van hierdie bykomende aksent by die
Uitvoerende Komitee van die WBGK was Milan Opocensky. Hy sou die
Algemene Sinode van 1998 bywoon en die voorstel (“joint resolution”)
toelig. Volgens hom beteken die aanvaarding van ’n status confessionis
nie dat ’n belydenis hierop méét volg of dat die WBGK die NG Kerk in die
aanvaarding van die Belydenis van Belhar indwing nie. Die WBGK sien so
iets nie as sy terrein nie (Strauss 2002:239).

Wat ook voor die Algemene Sinode van 1998 bekend was, was dat
die verteenwoordigers van die VGKSA teen die “joint resolution” by die
Algemene Vergadering van die WBGK in 1997 in Debrecen, Hongarye,
gestem het (Strauss 2002:239). In teenstelling hiermee wil die WBGK en
sy Uitvoerende Komitee die boeke van apartheid toemaak. Opocensky se
verduidelikings ter sinode in 1998 weerspreek opmerkings deur lede van
die Sinodale Kommissie van die VGKSA meer as ’'n dekade later dat die
aanvaarding van die Belydenis van Belhar een van die voorwaardes vir die
hertoelating van die NG Kerk tot die WBGK was en dat die NG Kerk nie
daaraan voldoen het nie. Die aanvaarding van spesifieke belydenisse sien
die WBGK - aldus Opocensky in 1998 - juis nie as sy terrein nie. Intussen
is die NG Kerk by die Algemene Sinode van 1998 deur die WBGK in volle
lidmaatskap heropgeneem. Dit is geskiedenis (NGK 2002A:393). Ekself was
ook namens die NG Kerk in 2010 in Grand Rapids (VSA) by die Algemene
Vergadering van die nuwe Wéreldgemeenskap van Gereformeerde Kerke
(die WGGK gevorm uit die GER en WBGK) as volle afgevaardigde. Hier was
apartheid geen albatros meer om ons nekke nie (NGK 2011A:250).

34



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Die WBGK en Opocensky openbaar in die 1990’s, anders as die WBGK-
Ottawa in 1982 wat die NG Kerk skors, 'n onafhanklikheid van denke
teenoor die VGKSA. Die Ottawa-besluit oor apartheid het selfs van die
formulerings bevat wat sy aangewese voorsitter en 'n predikant van die
NG Sendingkerk wat in 1994 in die VGKSA opgaan, Allan Boesak, oor Suid-
Afrika gebruik het (Strauss 2004:104-105). Die WBGK het nou egter besluit
dat die VGKSA hom nie langer met sy ultimatumbesluite gaan vashou of
voorskryf nie.

Die “joint resolution” sou in die NG Kerk nie sonder spanning deur
die Algemene Sinode van 1998 aanvaar word nie. Dit sou een van die
uitstaande punte word waaraan hierdie Sinode onthou word.

Benewens verwikkelinge in sy verhouding met die WBGK weerspieél
die agenda van die Algemene Sinode van 1998 ’n uitgebreide lys van
ekumeniese kontakte met indiwiduele kerke en ekumeniese liggame
binne en buite Suid-Afrika. Die verskille tussen 1986 en 1998 is opvallend.
Behalwe dat hy ’'n volle lid van die GER is, is die NG Kerk in 1998 ’n
waarnemer by die SARK en ’'n besoeker aan die Algemene Vergadering
van die WRK. Die ekumeniese verslag van 1998 bevat heelwat meer oor
bestaande kontakte en kontakmoontlikhede as die verslag van 1986 (NGK
1986A:72-84; NGK 1998A:32-43).

Soos wat 1994 nie alle politiek-staatkundige probleme in Suid-Afrika
opgelos het nie, so het die sogenaamde Sinode van Versoening in 1994
ook nie alle spanning in die NG Kerk ontlont nie. Dit was ook waar ten
opsigte van eenheid in die NG Kerkfamilie.

3.2 VERWIKKELINGE: EENHEIDSPROSES
NG KERKFAMILIE

Daar is reeds verwys na die verslag oor die eenheidsproses in die NG
Kerkfamilie van die ASK soos gerig aan die Algemene Sinode van 1998. Met
die besluite van die Algemene Sinode van 1994 hieroor in gedagte het die
ASK tot die slotsom gekom dat hierdie sake “verwikkeld” verloop. Hierdie
verwikkeldheid sou tot 'n groot mate rondom die Belydenis van Belhar wat
deur die VGKSA as 'n voorwaarde vir eenheid gestel word, sentreer.

Die VGKSA was ook in '’n emosionele hofsaak met gemeentes van
die NGKA gewikkel oor hulle afgeloopte eenheidsproses in 1994. Ekself
het hierdie emosie veral by leiers van die NGKA teengekom wat hierdie
“inisiatief” van die VGKSA net nie kon kleinkry nie. Naas gereelde
gesprekke moes ek die groete van die Vrystaatse Sinode van die NG Kerk
in 1995 op Parys aan die Vrystaatse Sinode van die NGKA gaan oordra.

35



Strauss Kerkwees in die Branding

Dit het saamgeval met hulle tradisionele gasvryheid en - vir ons - byna
dramatiese redevoerings en debatte. My besoek is sigbaar waardeer?*.

Op versoek van die VGKSA het die Vrystaatse Hooggeregshof op 22
Maart 1996 verklaar dat die Algemene Sinode van die NGKA van 1991
kon besluit dat die hele NGKA (gemeente, ringe en sinodes) met al sy
regspsersone en hulle eiendomme, bates en laste op die ooreenstemmende
regspersone in die nuwe VGKSA oorgaan. Dat die Algemene Sinode van die
NGKA as sy breedste verteenwoordigende vergadering die bevoegdheid
besit om die kerkverband van die gemeentes van dié kerk sonder hulle
instemming en op sy eie te ontbind en die gemeentes in 'n nuwe verband
op te neem. Dieselfde Algemene Sinode (1991) het ook sy kerkorde (artikel
36) gewysig om die wysiging in belydenis deur die aanvaarding van Belhar
net van homself en nie ook - soos dit tot op daardie stadium bepaal is —
van sy gewone of streeksinodes nie, afhanklik te maak. Die NGKA-Sinode
Vrystaat wat uit 76 gemeentes en NGKA-Sinode Phororo (Noord-Kaap)
wat uit 26 gemeentes bestaan het, het egter teen die uitspraak van die
Vrystaatse Hof na die Appélhof geappélleer (Strauss 1999:47).

Tydens die Algemene Sinode van die NG Kerk in Oktober 1998 het die
Appélhof nog nie sy uitspraak gelewer nie. Dit sou eers op 27 November
1998 kom. Die kerkregtelike kante van die saak sou egter nie sonder drama
- ook vir my persoonlik — aan die Algemene Sinode van 1998 verbygaan nie.

In die voorbereiding van hulle saak voor die Appélhof het die regspan
van die NGKA besluit om die verklaring van ’n “kundige” oor die aard en
vorming van kerkverband in die gereformeerde sin van die woord, by hulle
betoog in te sluit. Of hulle ander persone ook geraadplaag het, weet ek
nie, maar hulle het my genader. Ek het nooit hulle geskrewe stukke voor
die Appélhof gelees nie en was ook nie verder by die saak betrokke nie.

My besluit om hierdie verklaring te gee, was nie teen die VGKSA as kerk
gemik nie. Ek kon egter nie verhoed om kerkregtelike besware teen hulle
manier van verbandvorming te ontwikkel nie. Hulle verandering van die
kerkorde op die punt van belydeniswysiging was opportunisties. So werk
die kerk nie. Daarby kon ’'n hofsaak oor so ’n saak in ons reg 'n presedent
skep waaraan ander gereformeerde kerke ook gehou word (Kleyn & Viljoen
1998:67-74). Vir my was dit noodsaaklik dat die hof na die gereformeerde
kerk kyk soos wat hy beskou wil word. Gereformeerde Kerkreg en goeie
staatsreg moet versoenbaar wees. My mening is gevra en ek sal dit gee.

24 ’n Geestige insident was toe die voorsitter ds Simon Kuekue, sy “manne” voor
teepouse “beveel” het om die gaste toe te laat om eerste van die geelkoek
- my gunsteling - te kry. Hy was bang ons kry nie as ons ons tradisionele
verskonende (Engelse?) styl navolg.

36



Acta Theologica Supplementum 18 2013

As regslui dit wil gebruik, staan dit hulle vry. Ek het tot vandag nog nie
eerstehands gehoor van 'n beswaar van waar ookal teen my betrokkenheid
by die saak nie. Later sou daar vanuit die NGKA hofsake teen VGKSA-
gemeentes gemaak word wat dieselfde metode gebruik en waarteen ek
my ook uitgespreek het.

As professor in Kerkreg was ek daarvan oortuig dat 'n akademies
verantwoorde inset by 'n hof soos die Appélhof oor die kwessie van
kerkverband as 'n verband van gemeentes met kerkrade wat 66k daaroor
— oor die aard en belydenis van kerkverband - moet besluit, vir die
gereformeerde saak iets kon beteken. Dat die gereformeerde Kerkreg
gedien sal word as dit op hierdie punt deur 'n belangrike burgerlike hof
gelyk gegee word.

'n Gemeente is volledig kerk as die merktekens van die ware kerk
naamlik die suiwere (Bybelse) bediening van respektiewelik die Woord,
sakramente en tug (Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 29) daarin
voorkom. Vir gereformeerdes is dit 'n belydeniswaarheid. In die reg word
hierdie saak gekomplementeer deur die beskouing dat die gemeente, met
die kerkraad as sy orgaan, regspersoonlikheid het.

Intussen was die betrokkenheid van die NGKA en die RCA by die
eenheidsproses in die NG Kerkfamlie nog nie gefinaliseer nie. Vir die VGKSA
was die NGKA niks meer as VGKSA-beswaardes nie (NGK 1998A:36-37).
Daarenteen was die belangrikste vraag waaroor die Appélhof in die appél
van die NGKA moes beslis, of die NGKA steeds wettiglik of regsgeldig
bestaan (Strauss 1999:47).

Die Algemene Sinode van Oktober 1998 kon egter nie wag vir die
uitspraak van die Appélhof nie. Ek was daarvan oortuig dat die kerk hom
in hierdie saak nie primér deur ’n staatshof moet laat lei nie, maar sy
deur eie kerkregtelike oortuigings. Die mening - spruitend uit 'n mening
van die dagbestuur van die VGKSA - is wel by die ASK geopper dat die
Appélhof duidelikheid in die saak kon bring (NGK 19982A:37), maar ons
moes dit kerklik selfstandig of uit en uit kerklik hanteer. Om die NGKA by
die eenheidsproses te betrek, soos die Algemene Sinode van 1994 besluit
het, sou ons self 'n kerklike mening moes gee oor sy geldige bestaan as
kerk. Die uitspraak van die Appélhof kan hierdie standpunt slegs versterk
of bemoeilik.

In die bespreking van die dagbestuur oor die saak, het die lot op my
geval om die verslag en aanbevelings vir goedkeuring deur die ASK voor
te berei. Ek onthou dat die voorsitter, Freek Swanepoel, wat aanvanklik
skepties was oor die “wettigheid” van die NGKA as kerk, die opstel van die
verslag eventueel na my verwys het.

37



Strauss Kerkwees in die Branding

In die voorlegging aan die Algemene Sinode van 1998 (NGK 1998A:37-
38) het die ASK dus ter inleiding verklaar dat die NG Kerkfamilie hom in
sy onderlinge verhoudinge heel eerste deur Skriftuurlike, belydenis- en
kerklike oorwegings moet laat lei. Vanuit hierdie oorwegings moet die familie
mekaar se kerkwees beoordeel. Hofuitsprake oordeel uit ’n burgerregtelike
oogpunt en kan nuttig wees, maar die finale woord in die saak, wat die NG
Kerk betref, moet vanuit die Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 28 en 29
kom. Daar waar dit gaan oor die merktekens van die ware kerk.

Omdat kerkverband ’'n verband van gemeentes is, is dit belangrik by die
erkenning van ’n verband wat die oordeel oor die gemeentes is. Voor 1994
is al die gemeentes binne die verbande van die NG Sendingkerk en NGKA
as kerk erken. Hulle het inhoudelik nie veel verander nie. Wat wel verander
het, is die kerkverbande waarby hulle inskakel. Hierdie skommeling het
buite om die NG Kerk plaasgevind. Kan ons dus op belydenisgronde
beweer dat die gemeentes van die NGKA nie meer saam ’'n kerkverband
vorm nie net omdat hulle nie die VGKSA in sy vorming wou volg nie? Die NG
Kerk en RCA staan ook buite die “verenigende” kerk wat hulle toekomstige
insluiting in sy naam impliseer. Sou die NG Kerk ook eers by hierdie nuwe
kerkverband moes inskakel voordat hy as kerk erken word?

Die ou spook van dwang in plaas van innerlike oortuiging was steeds
aan die wortel van die benadering van die VGKSA. Die neiging om vanuit
'n onkerklike regsargument met ’n ignorering van die gereformeerde
erkenning van die selfstandigheid van gemeentes, 'n nuwe kerkverband
op hulle af te forseer. Om vanuit 'n gesentraliseerde verstaan van
kerklike gesag in ’n algemene sinode die kerkverband as ’'n verband van
selfstandige gemeentes te ontken en te stoomroller.

Die ASK was nie hiervoor te vinde nie. Wat homself en die NG Kerk
betref, moes die pad van oortuiging en instemming geloop word. Sy
voorstel aan die Algemene Sinode van 1998 oor die verhouding van die
NG Kerk tot die VGKSA en NGKA sou nie aan die aspek van oortuigde
gemeentes verbygaan nie. Die Algemene Sinode van 1998 moes finale
uitsluitsel oor die saak gee.

Versprei oor die verslae van verskillende kommissies het dit uit die
agenda geblyk dat die Algemene Sinode van 1998 egter nie net aan
ekumene, eenheid in die NG Kerkfamilie en die kerk in ’n veranderde
samelewing aandag gaan gee nie. Een van die uitstaande sake van 1998
wat nie die aandag kry wat dit verdien nie, is die wyse waarop die NG Kerk
na sy belydenisskrifte kyk. Watter soort dokumente dit is, hoe dit gelees
of vertolk moet word en op watter grondslag die kerk dit aanvaar (NGK
1998A:60).

38



Acta Theologica Supplementum 18 2013

3.3 WYSE VAN AANVAARDING VAN
BELYDENISSKRIFTE

Die vermelding van Paulus as die skrywer van die die brief aan die
Hebreérs in artikel 4 van die Nederlandse Geloofsbelydenis was skynbaar
die sneller vir die ondersoek deur die Kommissie vir Leer en Aktuele
Sake. Die tradisionele wyse waarop die drie ekumeniese (Twaalf artikels
of Apostolicum, Nicea en Athanasius) en drie gereformeerde belydenisse
(Nederlandse Geloofsbelydenis, Heidelbergse Kategismus en Dordtse
Leereéls) in die NG Kerk aanvaar word, het 'n probleem geskep. Ons
aanvaar hierdie belydenisskrifte immers as in ooreenstemming met die
Bybel. Paulus as die outeur van die brief aan die Hebreérs staan egter nie
in die Bybel nie en word uit resente navorsing betwis. Daarby gebruik die
Drie Formuliere Bybeltekse soms op 'n wyse wat ons nie (meer) aanvaar
nie, twyfelagtige dogmatiese konstruksies oor byvoorbeeld die tien
gebooie en agterhaalde beskouings oor die verhouding kerk en staat -
soos weerspieél in artikel 36 van die Nederlandse Geloofsbelydenis.

Leer en Aktuele Sake moes hierdie probleem wat ook in ander kerke
in die Nederlandse gereformeerde tradisie begin voorkom het (Engelhard
& Hofman 2001:51) ontleed en ’n resente en toekomstige impasse hieroor
onder lidmate probeer voorkom.

In sy verslag het Leer en Aktuele Sake teen twee verskynsels sterk
standpunt ingeneem. Die eerste was ’'n “konfessionalisme” wat hom
gebonde ag aan elke letterlike uitdrukking in die belydenis en nie genoeg
daarmee reken hou dat dit feilbare mensewerk is nie. 'n Houding wat die
letterlike gesag van die belydenisskrifte voorstaan. Die Kommissie haal op
hierdie punt die gevierde gereformeerde dogmatikus Herman Bavinck aan
dat die belydenis nie bo of naas die Skrif nie, maar diep daaronder staan
(1967:401-402).

Die tweede is 'n “moderne” konfessionele indifferentisme. 'n Onver-
skilligheid rakende kerklike belydenisskrifte asof dit nie belangrik of nodig
sou wees nie. Die Kommissie noem belydenisskrifte 66k 'n “staf om mee te
gaan”, 'n steunpunt van regsinnigheid in 'n wéreld vol dwaling en ’n “stok
om mee te slaan” (vgl Jonker 1994:9-10 wat hierdie uitdrukkings aan Van
Ruler en Noordmans ontleen).

Die Kommissie meen dat die wysiging van hierdie belydenisse net
lap- en stopwerk sou wees en dat 'n “aanvulling” liewer deur 'n nuwe
belydenis moet kom. Hulle glo egter dat die bestaande belydenisskrifte
van die NG Kerk gesagvol is in hulle formulering van die “gereformeerde
geloofsoortuiging” (NGK 1998A:60-62). Dat die aanvaarbaarheid of gesag

39



Strauss Kerkwees in die Branding

van belydenisskrifte I& in hulle oogmerk of aard om, in hierdie geval, die
Bybelse of gereformeerde geloofsoortuiging te verwoord.

Die Sinode moet hieroor beslis. Hierdie voorstel het in 1998 duidelik die
bestendiging van die “gereformeerde geloofsoortuiging” in veranderende
omstandighede in die oog.

3.4 KINDERS AAN DIE NAGMAALSTAFEL

Die kwessie van kinders of dooplidmate wat nagmaal gebruik voordat hulle
amptelik op of na sestienjarige ouderdom belydenis van geloof aflé, was in
1998 nie meer 'n nuwe saak in gereformeerde kerke nie. Die GER het reeds
in 1988 ’n verslag oor die saak hanteer en dit in 1992 benadruk dat kerke
erns moet maak met die geestelike behoeftes van kinders. In 1993 het ’n
taakgroep van die GER op sewe beginsels as ’'n raamwerk vir die vraag na
kinders se deelname aan die nagmaalstafel oooreengekom.

Volgens hierdie beginsels is alle belydende en dooplidmate (gedoopte
kinders wat nog amptelik belydenis van hulle geloof moet doen om as
belydende lidmate erken te word) volwaardige lidmate van die kerk. Die
doop as ’n verbondsteken is 'n bewys van hierdie lidmaatskap. Beide die
doop en nagmaal voed die geloof en het ’n Christelike getuienis tot gevolg.
Die Christenjeug moet in kerk en samelewing getuies wees (NGK 1998A:52).

Hoewel hierdie beginsels min duidelikheid oor die vraag na
dooplidmate se deelname aan die nagmaal gee en vir gereformeerdes
byna vanselfsprekend voorkom, |é dit die nodige klem op die volwaardige
lidmaatskap van dooplidmate.

Wat die NG Kerk betref, het die Algemene Sinode van 1990 en 1994
die kwessie van kinders aan die nagmaalstafel bespreek. Laasgenoemde
het besluit dat die Sinode van 1998 hieroor 'n besluit moet neem en ’'n
adhoc-kommissie benoem. Hierdie Kommissie moes ’'’n memorandum
aan die onderskeie sinodes voorlé, hulle kommentaar verwerk en deur die
Algemene Jeugkommissie aan die Algemene Sinode van 1998 rapporteer.
Die finale verslag moes in oorleg met die Algemene Kommissies vir die
Erediens, Leer en Aktuele Sake en Regte opgestel word (NGK 1998A:116).

Op die ou end het die finale verslag aanbeveel dat dooplidmate van
Graad 1 af onder sekere voorwaardes tot die gebruik van die nagmaal
toegelaat word. Dat dit nie om ’'n aparte nagmaal vir “kinders” gaan nie,
maar 'n gesamentlike erediens waarby die gesin betrokkke is.

Een van die vertrekpunte van die verslag was dat die dooplidmate “ten
volle” deel van die “gemeentebediening” is. Die kind moet dit beleef dat
sy behoefte aan geborgendheid en “behoort aan” raakgesien en gevoed

40



Acta Theologica Supplementum 18 2013

word. Sy geloofslewe moet deur wat hy leer, beleef en doen gevorm word.
Hy moet sy gesinsband ook in die gemeente beleef.

Die doop as sakrament versimboliseer die “inlywing” in die
genadeverbond van God en die nagmaal die “inblywing” (woordkeuse van
Heyns, PS) in die verbond. Beide het vereistes waaraan gebruikers moet
voldoen voordat hulle sinvol daaraan kan deelneem. By eersgenoemde
moet die wettige ouers®® van die dopeling Christengelowiges wees wat
die verantwoordelikhede wat die grootmaak van hierdie kindjie “in die
vrese van die Here” op hulle 1&, kan aanvaar. By die nagmaal moet al die
gebruikers gelowiges wees. Omdat dit gaan om hulle inblywing in die
verbond - inblywing veronderstel ’n inbly in die geloof — gaan dit om hulle
versterking in die geloof, dat hulle die Evangelie nog beter verstaan en
dat hulle begryp dat dit hier om die liggaam en bloed van die Here Jesus
gaan. Op elke gebruiker rus die verantwoordelikheid om aan Paulus se
versoek in 1 Korintiérs 11:27-34 te voldoen naamlik van ’'n selfondersoek
voor die nagmaal en om nie op ’'n “ongepaste wyse” te eet en te drink nie
(NGK 1998A:118-119). Volgens die verslag hef die uitsonderings van mense
wat nooit aan hierdie vereistes sal kan voldoen nie, nie die algemene trant
hiervan op nie.

Elke gemeente kan op sy eie tyd hierdie gebruik invoer nadat hulle aan
sekere vereistes voldoen het. Die belangrikste hiervan is dat kinders wat tot
die nagmaalstafel toegelaat word, in God en daarom Jesus Christus glo en
’n begrip het van wat by die nagmaalstafel gebeur. Vir die voorafondersoek
na kinders wat dit wil doen, stel die verslag verskillende moontlikhede voor.

’n Belangrike verwysing in die verslag is na Calvyn. Die sestiende eeuse
Switserse reformator word aangehaal waar hy sé dat die nagmaal bedoel
is vir die wat in staat is om die bloed en liggaam van Christus te onderskei,
hulle eie gewete te ondersoek, die dood van die Here te verkondig en die
krag daarvan te oorweeg. Calvyn het die kommunie vir suigelinge afgewys
omdat hy geglo het dat slegs kinders van ’'n later ouderdom wat blyke gee
van hulle geloof, die nagmaal kan gebruik (Calvyn sa 1V:403).

25 Dit kan daarom ook pleeg- of aangenome ouers wees aan wie die grootmaak
van hierdie kindjie - “binne 'n verbondsruimte” — op ’n permanente basis wettig
toegeken is. Vgl die besluit van die Algemene Sinode van 1994 in hoofstuk 2
wat die kinderdoop na kinders in kinderhuise uitbrei. Die Algemene Sinode van
1998 bestendig egter die gereformeerde tradisie as hy hierdie besluit herroep.
Hy besluit dat die kinderdoop nie aan kinders in kinderhuise bedien word nie,
maar dat alle pogings in werking gestel word om kinders in “ouerlike sorg” te
herstel sodat hulle in hulle gemeentes onder die opsig en tug van die kerkraad
gedoop en bedien kan word (NGK 1998H:427,507).

41



Strauss Kerkwees in die Branding

Wat hierdie verwysing na Calvyn belangrik maak, is die feit dat die
verslag wil aantoon dat hy met sy aanbevelings steeds die pad van die
Reformasie loop. Dat hy hierdie pad in ’n nuwe tyd - in 1998 - wil bestendig.
Dat ’'n veranderende NG Kerk in 'n veranderde land steeds die beginsels
van die Reformasie wil handhaaf. Die Algemene Sinode van 1998 sou ook
hieroor uitsluitsel moes gee.

3.5 INTERNE EN EKSTERNE VRAE

Die agenda van die Algemene Sinode van 1998 bevestig dat hierdie
vergadering die pad van die NG Kerk as 'n gereformeerde kerk intern en
ekstern wou bestendig. Naas die sake tot dusver aangestip, sou hy op
ander punte probeer om hierdie koers te bestendig. Dit blyk uit die agenda
van die vergadering.

Ekstern het die pad van die NG Kerk in die oorgang na 'n nuwe Suid-
Afrika nie in alle opsigte glad geloop nie. Rondom sy staatsondersteunde
dienste van barmhartigheid, sy belang by onderwys in die nuwe bedeling,
moontlike botsings tussen landswette en die Bybel, armoede in Suid-
Afrika, misdaad en korrupsie en die emigrasie van lidmate uit die land, was
daar knelpunte wat hy as kerk deur sy Algemene Sinode moes hanteer.

Intern is daar opnuut gedink oor die doop van kinders in kinderhuise®,
die kerklied, die prediking, nagmaalsliturgieé, die kwessie van die herdoop,
die samestelling van kerkrade en die indiensneming van die predikant.

Kwessies in die nuwe land het hulle nou permanent op die agenda
van die NG Kerk kom tuismaak. Behalwe dat die NG Kerk homself as ’'n
kerk in Afrika en sy omstandighede beskou het (vgl Roepingsverklaring
NGK 2007N:220), was die oorgrote meerderheid van sy lidmate steeds
Afrikaners: in die binne- of buiteland van Suid-Afrika.

'n Besef sou in die NG Kerk groei dat hy hom nie kan losmaak van
probleme wat die hele bevolking van Suider-Afrika raak nie. Soos wat
daar van die ANC-Regering in 1994 verwag is om sy juridiese rol as
staatsowerheid of regstaak teenoor alle lede van die bevolking na te kom,
so het die NG Kerk met Skriftuurlike insig opnuut besef dat al die mense
van sy omgewing sy bedieningspad méét kruis. Die ou NG-sendingtradisie
is ten minste op hierdie punt bevestig.

Die Algemene Sinode van 1998 was ook nie meer vir langer as ’'n
week geskeduleer nie (vgl NGK 1990A en NGK 1994A). Tyd, geld en nuwe
ontwikkelinge in die infrastruktuur van Suider-Afrika het die beplande

26 Vgl voetnoot 25.

42



Acta Theologica Supplementum 18 2013

vergadertyd van Sondagaand 11 tot Saterdagoggend 17 Oktober beperk.
Omdat die reis-, verblyf- en vergaderreélings op Gauteng afgestem en so
meer bekostigbaar was, is die saal van die Transvaalse Sinodes in Pretoria
weer gekies (vgl NGK 1994A en NGK 1998A). Saam met die besef dat
sinodes korter maar steeds effektief kan wees, het die insig gegroei dat
hulle ook nie die spilpunt van gereformeerde kerkregering is of kan wees
nie. Dat daar 66k sin in die gesag en aangeduide terreine van die kerkraad
en ring moet wees (vgl Strauss 2009:239-252)%7,

3.6 DIE NG KERK WEER VOLLE LID VAN DIE WBGK

Voor die Algemene Sinode van 1998 sou die ASK die “joint resolution”
onder o0& neem en bespreek. In die hoogspanning van dié drama wat sedert
1982 opgebou het, was ’'n kerklike fyntrap maar ook eerlike voetwerk,
skerp onderskeidings en raak formulerings broodnodig. Die Algemene
Sinode van 1994 het ongeduldig verklaar dat sy lidmaatskap van die
WBGK belangrik is, maar dat hy reeds voldoen het aan die vereistes om dit
te herstel soos gestel by Ottawa in 1982. Wat hom betref sal die Algemene
Sinode van 1998 finaal oor die saak moet besluit in die lig van verdere
verwikkelinge in die verhouding tussen die NG Kerk en die WBGK van 1994
tot 1998.

Anders as die gesamentlike besluit van die WBGK en verteenwoordigers
van die NG Kerk het die ASK steeds op die afwysing van 'n gekwalifiseerde
apartheid soos deur KS-1986 en KS-1986 gestaan. Die gesamentlike besluit
(“joint resolution”) was egter dat apartheid ongekwalifiseerd verwerp word
as sondig en verkeerd, “not simply in its effects and operations but also in
its fundamental nature”. Die versoek van WBGK was nou dat die Algemene
Sinode die gesamentlike besluit soos hy staan, onderskryf.

Die pastorale brief wat die gesamentlike besluit vergesél, het apartheid
egter omskryf. Deur hulle eie omskrywing van apartheid in die gesamentlike
besluit in te trek, sou die ASK aan sy eie houding oor die afwysing van
apartheid in die KS-tradisie getrou bly, maar ook die moontlikheid ooplaat
dat die WBGK nie met sy optrede tevrede is nie. Tog het die ASK besluit om
'n geamendeerde gesamentlike voorstel met hierdie effek vir die Algemene
Sinode van 1998 voor te berei (NGK 1998A:42). Hierdie geamendeerde
voorstel sou egter nie die besluit van die Algemene Sinode word nie.

27 Dit word in gereformeerde kerke aanvaar dat die verskillende kerkvergaderings
gelyk in gesag en status is, maar in opdrag en agenda verskil (vgl NGK
2007KO:11-12).

43



Strauss Kerkwees in die Branding

So ernstig het Milan Opocensky die saak rondom die NG Kerk se
lidmaatskap van die WBGK opgeneem, dat hy vanuit Genevé gekom het
om die gesamentlike voorstel op die sinode toe te lig. Hy het as 'n kerklike
diplomaat waarskynlik iets van die argument dat apartheid omskryf moet
word, gesnap, en as 'n gesagvolle woordvoerder van die pastorale brief
en gesamentlike voorstel opgetree. 'n Wysiging van laasgenoemde wat
reeds deur die WBGK by Debrecen aanvaar is, kon die kaarte egter
deurmekaar krap.

Die pastorale brief met sy gekwalifiseerde apartheid het nie die
gesamentlike besluit weerspreek nie, maar tog aangedui wat die aard van
die apartheid is wat hy afwys. Dit was nie “apartheid in sy toepassing”
wat in KS afgewys word nie, maar “the forced separation of people of
different races denying the fundamental biblical teaching that all humanity
is equally created in the image of God”. Hierdie apartheid moes volgens
die pastorale brief onvoorwaardelik afgewys word (NGK 1998H:412).

Twee begrippe het in hierdie definisie van apartheid sentraal gestaan:
gedwonge skeiding van mense op grond van ras en die ongelykheid of
ongelyke behandeling van mense. Dat dié begrippe op daardie stadium ’n
groot rol in Suid-Afrika gespeel het, word geillustreer deur die Grondwet
van 1996. In hierdie na-apartheidsdokument staan die gelykheid van
mense, nie-rassigheid en die vryheid van assosiasie voorop (Kleyn &
Viljoen 1998:264-269).

Opocensky was dieselfde sekretaris-generaal wat ek in sy kantoor
in 1995 ontmoet het. Hy was kalm, begrypend, maar ook vasberade en
beredeneerd. Daarom het sy mening by baie lede van die ASK en die
Algemene Sinode gewig gedra.

'n Amendement of byvoeging by die aanvaarding van die “joint
resolution” soos gestel deur Mike Smuts en Pieter Coertzen sowel as
laasgenoemde se vertolking van die begrip status confessionis soos
gebruik in die saak, het sake vir die Sinode gered.

Tydens die bespreking was dit een van daardie oomblikke op ’n sinode
wat nie almal wil praat nie en wat diegene wat praat, hulle woorde met
groot erns weeg. Die vergadering het waarskynlik ’n aanvoeling gehad dat
die NG Kerk na ’'n lang, bewoé geskiedenis nou met die laaste bladsye
van apartheid besig is. Dat die Algemene Sinode hier 'n kans kry waaroor
daar nie gedebatteer of geredekawel moet word nie. In '’n gespanne
atmosfeer motiveer Smuts en Coertzen hulle byvoeging. Hoewel nie almal
ongekwalifiseerd nie, is almal wat aan die bespreking deelneem vir die
aanvaarding van die gesamentlike besluit (NGK 1998H:412).

44



Acta Theologica Supplementum 18 2013

”

Op die ou end word die gesamentlike besluit of “oint resolution
goedgekeur. Die byvoeging of amendement van Smuts en Coertzen word
ook goedgekeur. 'n Byvoeging wat waarskynlik gemik is op kritiek van
buite teen die besluit van die vergadering. 'n Byvoeging wat skynbaar
daartoe bydra dat die Algemene Sinode van 1998 hierdie besluit neem
sonder enige beduidende reaksie - negatief of positief — uit die gemeentes.

Smuts en Coertzen stel in hulle formulering voor dat die Sinode die
gesamentlike besluit aanvaar in die lig van Opocensky se verduidelikings
in sy toespraak voor die vergadering. Dit beteken ondermeer dat die
“omskrywing van apartheid soos vervat in die pastorale brief” van
toepassing is op die gesamentlike besluit. Dat hierdie besluit nie sonder
dié omskrywing verstaan kan word nie. Opocensky se verduideliking
van die WBGK se definisie van apartheid en sy mening dat die NG Kerk
se aanvaarding van ’n status confessionis as deel van die gesamentlike
besluit nie tot die aanvaarding van die Belharbelydenis hoef te lei nie, word
verbatim in die notule opgeneem (NGK 1998H: 413).

Wat die Algemene Sinode van 1998 en die ASK betref, bly hulle dus
by hulle afwysing van ’'n gekwalifiseerde apartheid, maar ook by die
vereistes van die WBGK soos gestel vir die NG Kerk. Opocensky met
sy verduideliking maak volgens hulle altwee moontlik. Ook aanvaar die
vergadering dat goedkeuring van die gesamentlike besluit hom nie verplig
om Belhar as ’n belydenis te aanvaar nie.

Gedagtig aan die eis van die VGKSA dat Belhar as belydenis aanvaar
word, kom daar 'n mosie van doktor Michiel Botha en ds Johan Botes dat
die vergadering aktuarius Pieter Coertzen se vertolking van die uitdrukking
status confessionis in die gesamentlike besluit aanvaar. 'n Vertolking
waarin van die woorde van Opocensky weerklink en wat via die Botha-
Botesvoorstel die besluit van die vergadering word.

Vir die Algemene Sinode van 1998 beteken sy aanvaarding van die
uitdrukking status confessionis in die gesamentlike besluit dus nie dat
dit tot 'n formele belydenisskrif méét lei nie. Die woorde dat hy apartheid
as verkeerd en sondig verwerp “not simply in its effects and operations
but also in its fundamental nature” is volgens die vergadering alreeds ’'n
belydenis vanuit 'n geloofsperspektief. 'n Reaksie met hierdie status sluit
aan by die “joint resolution” se gebruik van die begrip status confessionis
(NGK 1998H:413).

Volgens ons as sinodelede se verstaan van dinge het die Algemene
Sinode van 1998 hiermee voldoen aan die vereistes van die WBGK vir
die herstel van die lidmaatskap van die NG Kerk van hierdie liggaam. Dit
word deur Opocensky bevestig. Die NG Kerk was nou weer 'n volwaardige

45



Strauss Kerkwees in die Branding

lid van die WBGK. Wat laasgenoemde betref, was die hoofstuk oor die
saak hiermee afgesluit (NGK 2002:393). Die NG Kerk het die WBGK se
omskrywing van apartheid aanvaar en dit as 'n begrip verwerp op die viak
van ’n status confessionis. Sy positiewe worsteling met eenheid in die
NG Kerkfamilie en sy hulp aan die slagoffers van apartheid het die WBGK
verder oortuig.

Hierdie belangrike ekumeniese saak word op die tweede sittingsdag
van die Algemene Sinode van 1998 bevredigend afgehandel (NGK
1998H:409-414). My geheelindruk was dat kerklike redelikheid en Milan
Opocensky se ekumeniese aanvoeling hier geseévier het.

My persoonlike ervaring is dat verteenwoordigers van die NG Kerk
sedertdien met ope arms by ekumeniese byeenkomste soos die GER en
WBGK ontvang word. So was dit by die GER in 2005 in Utrecht Nederland
(NGK 2007A:402) en by die nuutgevormde WGGK (uit die GER en die
WBGK) in 2010 in Grand Rapids, Michigan, VSA (NGK 2011A: 250). By dié
byeenkomste is ons hartlik en met waardering ontvang. Ons posisie in die
gereformeerde ekumeniese wéreld is bestendig.

3.7 'NVOORTGAANDE EENHEIDSPROSES IN DIE NG
KERKFAMILIE: BELHAR

Die verslag oor eenheid in die NG Kerkfamilie sou die middag van
14 Oktober 1998 op die tafel van die Algemene Sinode kom. Die verskille
met die VGKSA oor die Belydenis van Belhar en die posisie van die NGKA
in die eenheidsproses sou ook in die agenda gereflekteer word. 'n Groot
deel van die aanbevelings sou oor hierdie twee sake handel. Diepgaande
of onoorbrugbare verskille hieroor kon die hele proses kelder.

Wat Belhar betref, het die VGKSA daarop gestaan dat dit 'n voorwaarde
vir kerkeenheid moet wees. Daarteenoor het raadpleging deur die ASK van
die NGK-gemeentes vroeg in 1998 getoon dat “die oorgrote meerderheid
lidmate/kerkvergaderings” Belhar nie “nou” as belydenis wil aanvaar nie.

By ’'n bosberaad in September 1998 het die NG Kerk, VGKSA en RCA
mekaar te kenne gegee dat hulle kan praat. Die verteenwoordigers van
die NG Kerk het aangedui dat die Algemene Sinode van 1990 besluit het
dat “Belhar op sigself genome” nie met die Drie Formuliere van Eenheid
(die nou reeds bekende drie gereformeerde belydenisse) in stryd is nie,
hoewel “bepaalde sake anders geformuleer kon gewees het”. Die familie
moet kyk na maniere waarop Belhar in die belydenisgrondslag van 'n nuwe
kerkverband opgeneem kan word. Die VGKSA se afvaardiging het hierop

46



Acta Theologica Supplementum 18 2013

gereageer deur te sé dat die standpunt van 1990 ’n beginpunt is wat kan
ontwikkel tot ’n “belydenisuitdrukking” van die geloof (NGK 1998A:35).

Die eenheidsproses het nie ontspoor nie, maar ook nie met rasse
skrede gevorder nie. Die saak wat nou hanteer moes word, was ’'n saak
wat in so ’'n proses eerste kom. Oor die belydeniskwessie moes daar
eenvoudig verder gepraat word.

In die debat en besluite oor Belhar op die Sinode is daar eventueel
lyne getrek wat daarna nog lank in die NG Kerk gebruik sou word. Lyne
wat soms herhaal, maar soms ook as nuut en innoverend deur 'n volgende
sinode ervaar is.

Die feit dat die VGKSA “’n geweldige premie” op Belhar plaas, word
erken. Die Sinode verklaar opnuut dat Belhar “op sigself genome” nie
met die Drie Formuliere van Eenheid “in stryd” is nie. “Ter wille van die
eenheidsproses” aanvaar die Sinode die “wesenlike” inhoud van Belhar.
Saam met die “ander gespreksgenote” (voorlopig sonder die NGKA, PS)
wil die NG Kerk kyk na maniere waarop Belhar in die belydenisgrondslag
van 'n nuwe kerkverband opgeneem kan word sonder om enige iemand
se gewete onder dwang te plaas. Indien die belydeniskwessie egter
'n onoorkomelike probleem skep, kan daar gekyk word na alternatiewe
strukture van kerkverband in die NG Kerkfamilie (NGK 1998H:422-425).

'n Paar sake sou opval in die debat. Die eerste saak is dat sprekers se
“vir” of “teen” Belhar in baie gevalle net onder die oppervlakte van hulle
argumente hoorbaar was. Die voorafopname in die gemeentes het ook
’n onhoorbare, beduidende invlioed op die besluite gehad. Die oortuiging
dat daar op een of ander wyse met die gemeentes en hulle oortuigings
rekening gehou moes word, het sterk geloop. Dit kon prinsipieel nie anders
nie, omdat kerkverband uit gemeentes as “komplete kerke” bestaan vir
wie hulle belydenisskrifte hulle akkoord van kerklike gemeenskap is. Die
Algemene Sinode van 1998 gee dan ook aan die ASK opdrag om die
“proses van kerkvereniging in noue voeling met kerkrade, ringe en sinodes
voort te sit”.

Op hierdie punt is 'n voorstel van my gesekondeer deur Michiel
Botha®® na die Tydelike Regskommissie verwys wat sé dat die vorming
van ’n nuwe kerkverband waaronder sy belydenisgrondslag en kerkorde,
deur 'n tweederderde meerderheid van die kerkrade in elke sinodale
gebied goedgekeur moet word (NGK 1998:424). Hierdie voorstel sou in ’n
gewysigde vorm die besluit van die sinode word. Kort voor die afsluiting
op Saterdag 17 Oktober het die Sinode dit as sy oortuiging uitgespreek

28 ’nOuvriend en kollega uit my dae as predikant van die NG Kerk Universiteitsoord
1983-1988.

47



Strauss Kerkwees in die Branding

dat kerkrade “inspraak” moet hé in die vorming van ’n nuwe kerkverband.
Die Algemene Regskommissie moet hieroor met ’'n aanbeveling kom
(NGK 1998H:468). Die implikasie was dat kerkrade op hierdie punt nie net
gehoor moet word nie, maar ook stem. As die regerings van komplete
kerke moet hulle immers besluit of hulle kans sien vir die verband waarin
hulle hulle begewe. Natuurlik verenig gemeentes in kerkverband waarin
die vergaderings van die verband soos ringe en sinodes elkeen bindende
besluite op sy eie of aangewese terrein neem. Dit is nie 'n demokrasie
waarin die gemeentes oor elke saak stem nie. Maar die vorming van die
struktuur as ’n struktuur van gemeentes is ’'n saak vir die kerkrade.

Die verwyt is al geuiter dat hierdie argument geskep is om die
aanvaarding van Belhar in die NG Kerk te voorkom. Die ironie is dat die
VGKSA in artikel 11 van sy kerkorde ’'n soortgelyke bepaling bevat. In
die VGKSA moet die wysiging van die belydenisskrifte met 'n tweederde
meerderheid van die gemeentes goedgekeur word (Strauss 1999:40). Dit
wil dus voorkom asof die VGKSA die NG Kerk in 1998 voor was wat die
aanvaarding en status van belydenisse betref. Dat hulle 'n beter besef
van die funderende aard van belydenisskrifte in die vorming van 'n nuwe
kerkverband gehad het.

Die tweede saak wat in die debat van die Algemene Sinode van 1998
oor Belhar opval, is die min argumente ten gunste van die standpunt dat die
inhoud “wesenlik” aanvaarbaar is, maar dat Belhar nie as belydenis aanvaar
word nie. Die vereistes vir 'n belydenisskrif in gereformeerde kringe is byna
nie in die debat geopper nie, terwyl pro-Belharskrywers soos Durand in “’n
Oomblik van waarheid” 14 jaar vantevore moeite doen om aan te toon dat
hulle dié vereistes by die opstel van Belhar in ag geneem het (1984-39-48).
Dat die poging van Durand egter minder geslaagd was, is twee dekades
later ook aangetoon (vgl Strauss 2005; Theron (red) 2012). Die Algemene
Sinode van 1998 het Belhar in sy besluit met die Drie Formuliere vergelyk,
maar in die debat was daar weinig van. Dit het die vraag laat ontstaan: hoe
verantwoord kan die Sinode oor hierdie saak besluit?

3.8 'N VOORTGAANDE EENHEIDSPROSES IN DIE NG
KERKFAMILIE: 'N NUWE KERKVERBAND

Omdat die aanvaarding van die Belharbelydenis as 'n kernwessie in die
soeke na een kerkverband vir die NG Kerkfamilie geidentifiseer is, het
dit ander sake na die agtergrond gedwing. Die ander dinge was minder
fundamenteel: soos ondermeer die aard en inrigting van die voorgestelde
kerkverband met 'n aanvaarde kerkorde.

48



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Dinge sou by die belydenisgrondslag staan of val. Daarom was die
besluite van die Algemene Sinode van 1998 oor die aard van die nuwe
kerkverband minder dramaties en meer proses- as struktuurgeoriénteerd.

Die Sinode het hom in soveel woorde “opnuut” daartoe verbind om
saam met die ander lede van die NG Kerkfamilie een kerkverband tot
stand te bring. Die Kommissie wat hiermee besig is, moet voortgaan met
sy werk. Intussen moet gemeentes op plaaslike vlak sorg vir gestaltes
van kerkeenheid. Die hele proses kan nie anders as om aan die hand van
Kerkorde artikel 44 en die besluite van 1994 uitgevoer word nie. Hier is
daar nie sprake van dat die Algemene Sinode alle bevoegdheid oor die
saak vir himself toe-eien deur 'n wysiging van die artikel wat ooreenstem
met die Kerkorde artikel 36 van die NGKA in 1991 nie.

Met die memorandum wat ons by die ASK opgestel het in gedagte,
besluit die Sinode om die gemeentes van beide die VGKSA en NGKA “in
hulle sinodale verbande” as kerk te erken. Die twee kerke word versoek
om so gou moontlik te versoen. Alle lede van die NG Kerkfamilie in “Suid-
Afrika” moet by die eenheidsproses betrek word. Die Gesamentlike
Kommissie van die NGK, VGKSA en RCA wat aan ’'n konsepkerkorde werk,
moet uitgebrei word om die NGKA ook in te sluit. Alle deelnemers aan die
gesprek moet die “dienskneggestalte van Jesus Christus” openbaar (NGK
1998H:422,424,425, 468).

Getrou aan die benadering van sy leiers was die Algemene Sinode
van 1998 ingestel op die bestendiging van die koers wat in 1994 amptelik
aanvaar is. Die eenheidsproses is op hierdie stadium vertraag, maar nie
verlore nie. Die houding van die NG Kerk oor Belhar — met die opname
onder die gemeentes ook in gedagte - is uiteengesit en sou daarna vir
dekades rigtinggewend wees. Die kern: Belhar het meriete, maar jy kan
niemand teen sy gewete in dwing om ’'n belydenis van geloof te aanvaar
nie. Dieselfde soort opname in gemeentes sou in 2007 herhaal word en min
of meer dieselfde resultaat lewer (vgl NGK 2011A:247).

Dat die ou Federale Raad ook ’n vorm van kerkverband was, maar
federaal in plaas van die sinodale vorm wat nou gesoek is, is met dié
formulering geignoreer. Nietemin, die teerling is weer gewerp. Die
eenheidsproses was in sy kinderskoene en nie heeltemal verlore nie. Die
Sinode het sy frustrasie met die stadige tempo betuig én sy voorneme
om vorentoe te beweeg. 'n Gesonde selfstandigheid teenoor die VGKSA
is geopenbaar toe die Sinode hulle versoek het om in die “heersende
moeilike situasie” met die eenheidsgesprek met oplossings te kom (NGK
1998H:516).

49



Strauss Kerkwees in die Branding

Kort voor die Algemene Sinode van 1998 ontvang hy ’'n brief van die
NGKA-Sinode Vrystaat (6 Oktober 1998) en Phororo (8 Oktober 1998) met
die versoek om toelating tot die “kerklike strukture” van die NG Kerk. In sy
brief vra die NGKA-Sinode Vrystaat om as “sinode tot die Algemene Sinode
van die NG Kerk toe te tree”. Hy wil dit doen onder sy naam “NG Kerk in
Afrika — OVS”. Voordat dit kan gebeur, moet die NG Kerk egter verklaar wat
die bevoegdheid van sy Algemene Sinode is. Die toetrede moet ook nie die
“gebruike” van die NGKA vernietig nie. Op sy beurt vra Phororo om met die
NG Kerk te onderhandel om by sy strukture in te sakel (NGK 1998H:397).
Hierdie twee versoeke beteken 'n wending in die planne tot dusver vir die
vorming van ’n nuwe kerkverband vir die hele NG Kerkfamilie. 'n Opname
van die NGKA in die strukture van die NG Kerk impliseer nie 'n nuwe
kerkverband nie, maar die uitbreiding van die bestaande NG Kerkverband.

Dit is egter ook duidelik dat beide die NGKA-Vrystaat en Phororo eers
wil praat en nie onvoorwaardelik aansoek doen om by die NG Kerk in te
skakel nie. Die Vrystaat wil as ’'n ekstra sinode by die Algemene Sinode
van die NG Kerk inskakel, terwyl Phororo sy opsies oophou. Baie sou ook
afhang van die reaksie van die Algemene Sinode van 1998.

Die reaksie van die Algemene Sinode van 1998 is formeel korrek,
maar ook verwarrend. Volgens die Sinode is die aansoeke in die lig van
KS-1990 paragraaf 250 “ontvanklik”. Dié paragraaf maak dit moontlik dat
gemeentes, ringe of sinodes van gereformeerde belydenis by die NG Kerk
inskakel na oorleg met die betrokke kerkvergadering en ’n “behoorlike”
ooreenkoms. Die versoeke van die twee NGKA-sinodes word so verstaan
“dat die inskakelende kerk(e) inmiddels by die betrokke sinodes en ringe”
inskakel. Die ASK kry volmag om die aansoeke te hanteer nadat die
Appélhof in die NGKA-VGKSA-saak uitspraak gelewer het. Na die besluit
van “ontvanklikheid” word die ongewone stap egter gevolg om die notule
te verruim met 'n interpretasie wat verduidelik dat die inskakeling van die
NGKA by NG Kerk inskakeling by die Algemene Sinode beteken. Indien
die ASK en NGKA ’n ooreenkoms bereik, kan hierdie inskakeling reeds
by die volgende Algemene Sinode plaasvind (NGK 1998H:448). Hierdie
verruiming bring groter duidelikheid.

Die Algemene Sinode van 1998 het hiermee dus 'n pad betree wat
as alternatief kon toon dat hy ernstig is oor eenheid met ander kerke in
die familie.

3.9 BELYDENISSKRIFTE OMDAT...

'n Saak waarvan die belangrikheid in baie kringe onderskat word, is die
besluit van die Algemene Sinode van 1998 oor die aanvaarding van die

50



Acta Theologica Supplementum 18 2013

belydenisskrifte van die NG Kerk. As ’n historiese besluit staan dit nie terug
vir die besluit oor die “joint resolution” van die NG Kerk met die WBGK
nie. Die besluit is gereformeerd én modern of eietyds. Dit handhaaf die
kernwaarhede van die belydenisskrifte as gesagvol in hulle doel of aard
naamlik om die geloof van die kerk te formuleer en te bely. Dit beteken
dat ons band met die gereformeerde belydenisskrifte nie letterlik-histories
is nie, maar ’n geloofsband. Dat dit Ié in die formulering én aanvaarding
van dieselfde belydenis- of kernwaarhede van die geloof deur kerklidmate.
Niks meer nie.

Met hierdie siening het die NG Kerk aangesluit by een van sy groot
vennote in die GER naamlik die Christian Reformed Church of North America
(CRCNA). So is 'n probleem ondervang wat die moderne gereformeerdes
in die Nederlandse tradisie net nie meer kon ignoreer nie. Vir die CRCNA
beteken instemming met die belydenisskrifte instemming met “those
doctrines which are confessed” omdat (quia) dit in die Bybel geleer
word. Die belydeniskrifte bind nie met hulle teksverwysings of terloopse
opmerkings nie. Daardie dinge wat “incidental” in die formulering van die
gereformeerde geloof is nie. Dit bind deur die geloofswaarhede wat dit
bely (Engelhard & Hofman 2001:51).

Die Algemene Sinode van 1998 het die saak op Dinsdag 13 Oktober
hanteer. Die verslag van die Kommissie is in sy strekking ongewysgd
aanvaar. Saam met die Kommissie wys die Sinode 'n konfessionalisme en
'n indifferentisme af.

Volgens die vergadering moet die NG Kerk se erkende belydenisskrifte
as ’'n gesagvolle uitdrukking van die “gereformeerde geloofsoortuiging”
aanvaar word “omdat (quia) hulle met die Woord van God ooreenstem”.
Hulle het gesag in dit wat hulle volgens die Skrif as geloof bely. Dit beteken
nie dat hulle met dieselfde onfeilbaarheid as die Skrif beklee word nie. Dit
bly mensewerk. Besware teen die inhoud moet egter die kerklike pad van
gravamina of beswaarskrifte by vergaderings loop. Totdat hulle amptelik
gewysig is, bly hulle soos wat hulle is. Die belydenisskrifte bevat meer
as die tydsgebonde akademiese menings van teoloé. Dit gaan oor die
“algemene ongetwyfelde Christelike geloof soos die kerk dit op grond van
die Skrif bely.”

Om sy standpunt nog duideliker te maak, spreek die Sinode hom teen
sekere houdings oor die saak uit. Die houding dat die belydenisskrifte
aanvaar word “in soverre as” (qautenus) wat hulle met die Skrif
ooreenstem; die onderskeid tussen inhoud en vorm met laasgenoemde
nie gesaghebbend nie; en die standpunt dat die belydenisskrifte slegs
historiese aanduidings en konteksgebonde of kontekstuele geskrifte is
(NGK 1998H:414-415).

51



Strauss Kerkwees in die Branding

Kortom, die Nederlandse gereformeerde tradisie soos aanvaar by die
Nasionale Sinode van Dordrecht in 1619 dat die belydenisskrifte gesagvol
is as ’'n uitdrukking van die gereformeerde geloofsoortuiging omdat dit
met die Woord van God ooreenstem, word deur die Algemene Sinode van
1998 gehandhaaf (vgl Strauss 2006:649-666). Dit verteenwoordig dus ’'n
bindende interpretasie vir die hele NG Kerk.

Dieselfde gedagte word in die legitimasieverklaring van voornemende
predikante in die NG Kerk by hulle beroepbaarstelling verwoord. Hierin
verklaar hulle dat hulle glo in die “leer soos vervat in” die drie algemene
en die drie gereformeerde belydenisskrifte omdat dit “ooreenkom met die
Woord van God”. Dat hulle hierdie leer getrou sal verkondig en uitleef,
alle dwalinge wat daarmee in stryd is sal weerlé en indien hulle besware
daarteen ontwikkel, dit nie sal “leer of bevorder” voordat hulle dit aan
'n “bevoegde” kerkvergadering vir 'n beslissing” voorgelé het nie (NGK
2007K0:95). Hierdie beslissing is uiteraard weer bindend. Dit gaan om die
eenheid van die kerk in die geloof waarbinne die meningsvryheid van die
predikant geplaas word. Om die uitbalansering van twee begrippe: kerk-
of geloofseenheid en die reg op ’n eie geloofsoortuiging. Die binding van
die belydenisskrifte soos aanvaar deur die oorgrote meerderheid lidmate
kanaliseer én beperk die vryheid van die indiwidu®.

3.10 NAGMAAL AAN DOOPLIDMATE

Die gebruik van die nagmaal deur kinders of dooplidmate sou ook lei tot
'n besluit wat 1& in die gereformeerde tradisie of die tradisie van Calvyn.
Die debat was nie sonder voelbare spanning nie. Hier kan ’'n eeuelange
praktyk gewysig word oor ’'n saak wat in gereformeerde kerktaal belangrik
is. Skrifgetroue sakramente is een van die merktekens van die ware kerk
en sakramente word uit die belydenis gerig. Daarby loop die saak al oor
’n tydperk van agt jaar by die Algemene Sinode en het dit as ’'n belangrike
saak by die sinodes ’n draai gemaak voordat dit hier ter tafel kom.

Wat die drama rondom die verslag ter tafel verhoog, is 'n ordevoorstel
van ds Deon van Niekerk uit die Noord-Kaap dat professor Flip Theron
van Dogmatiek op Stellenbosch wat bekend is vir sy reformatoriese
sentimente en sy standpunt oor hierdie saak, van buite die sinode toegelaat
word om die vergadering toe te spreek. Flip is nie 'n afgevaardigde of
'n teologiese adviseur op die Sinode nie en was ook nie deel van die
verslagkommissie nie.

29 Die Suid-Afrikaanse Grondwet van 1996 gee aan die indiwidu die reg op vryheid
van uitdrukking, maar ook van assosiasie (artikels 16 en 18).

52



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Deon het sy sin gekry, maar uit 'n strategiese oogpunt sou hierdie een
swaweltjie nie die somer maak nie. Flip se opmerkings sou nie 'n groot rol
in die finale besluit spel nie.

'n Voorstel oor die kern van die saak wat die aanbeveling van die
Kommissie vervang, dien voor die vergadering. Dit kom van doktor Sarel
Eloff en word gesekondeer deur doktor Markus Gertenbach van Brandfort.
Wat die interessantheid van die oomblik verhoog, is dat beide voorsteller
en sekondant sterk gereformeerde sentimente het. Oom Sarel was ook in
diens van die Algemene Sinode vir Onderwys en Opvoeding®. Die voorstel
word die besluit van die Sinode. Dit word een van daardie besluite wat op
die regte oombilik die regte ding vir die oorgrote meerderheid op die sinode
verwoord. Dit word ’n uitweg uit ’'n potensieel moeilike situasie.

Die Algemene Sinode van 1998 besluit dat gedoopte kinders wat in
Jesus Christus glo, aan die vereistes van 1 Korintiérs 11 voldoen en begeer
om die nagmaal te gebruik, toegelaat mag word. Twee amendemente wat
die suigelingkommunie impliseer, word verwerp. Amendemente waarin die
Christelike geloof nie as ’n vereiste by toelating tot die nagmaal gestel
word nie. Die een praat net van die toelating van “gemeentekinders” en die
ander van “gedoopte kinders”. ’n Amendement wat “persone” “van 14 jaar
of ouer” op grond van ’n “hartlike vertroue” in die Evangelie soos verwoord

in die Twaalf Artikels of Apostolicum wil toelaat, word ook nie aanvaar nie.

Volgens die Sinode moet kerkrade besluit wanneer die gemeentes
vir die toelating van gedooptes tot die nagmaal gereed is. Hulle moet
hulle gemeentes begelei om die nuwe praktyk te implimenteer en ouers
wat hulle kinders hiervoor gereed wil/moet kry, toerus. Kerkrade moet
die “spesifieke reélings” vir hierdie toelating in die gemeentes tref (NGK
1998H:432). Hiermee is die saak redelik vereenvoudig en ’'n verstaanbare
praktyk aanvaar.

Die Algemene Sinode van 1998 het verankerd probeer vernuwe. Die
onderskeid tussen die doop en die nagmaal soos hierbo verwoord, is
gehandhaaf. Sakramente, dit was die oorweging, is genademiddele wat
eenvoudig reg gebruik moet word.

30 In my agenda is daar 'n handgeskrewe kaartjie met die bewoording van die
voorstel soos op een plek doodgetrek en hersien, daarop. In plaas van die
“vereistes” van 1 Korintiérs 11 het daar aanvanklik “eise” gestaan. Dit is om
verstaanbare redes gewysig. Ek herinner my dat die kaartjie van Oom Sarel
afkomstig was.

53



Strauss Kerkwees in die Branding

3.11 KERK EN STAAT IN SUID-AFRIKA:
MAATSKAPLIKE SORG EN ONDERWYS

In sy verhouding met die staatsregering van die dag, het die Algemene
Sinode van 1998 besluit om sekere standpunte te stel en daarmee as kerk
die potensiaal en trefkrag van sy invloed in die nuwe omstandighede te
toets. As die kerk aan sy gereformeerde koers getrou wil bly, moet hy
dit ook ten opsigte van sy roeping na buite teenoor - byvoorbeeld - die
owerheid doen.

Hierdie sake is hoofsaaklik oor drie terreine van die kerk se werk
versprei: die diens van barmhartigheid, die kerkjeug en leer- en aktuele
sake. Oor die NG Kerk se uitgebreide diens van barmhartigheid en veral
sy inrigtingsorg het dit in die ou bedeling so ontwikkel dat staatsfondse ’'n
groot deel van die begroting en die befondsing daarvan uitmaak (vgl NGK
1990A:337)%'. Onsekerheid oor die voortsetting hiervan laat die Sinode van
1998 besluit om te beklemtoon dat die staat ’n “sosiale verantwoordelikheid”
teenoor “alle” (LW, PS) mense het en nie die voortbestaan van gevestigde
“maatskaplike dienste” in gevaar moet stel nie. Die kerk se algemene en
sinodale kommissies vir barmhartigheid moet daarvoor sorg dat die staat
die kerk se bydrae erken en dit nie marginaliseer nie (NGK 1998H:427).
Byna ’'n dekade voordat dit ook onder blankes 'n akute probleem raak,
verklaar die Algemene Sinode van 1998 dat armoede 'n omvattende en
komplekse probleem in Suid-Afrika is (NGK 1998H:429)32.

Die NG Kerk staan in 1998 steeds op Christelike onderwys in dagskole.
Die Algemene Sinode oordeel dat daar binne die bestaande onderwyswette
in Suid-Afrika 'n geleentheid is vir Christelike onderwys in “openbare
skole”. So handhaaf die Sinode ’n tradisie onder gereformeerde kerke met
’n Nederlandse konneksie wat oor eeue kom (vgl NGK 1998H: 430; De Gier
1989:112-113). Die Sinode steun ’'n onderwysmodel wat ruimte bied vir
Christelike onderwys en doen opnuut 'n beroep op lidmate en veral ouers,
om betrokke te bly by Christelike onderwys. Gemeentes moet besondere
aandag gee aan die pastorale begeleiding van onderwysers. Die Sinode
bedank daardie lede van die onderwyskorps wat onder die huidige

31 Afgerond was die bydrae van die staat in 1989-1990 R 61 532 000 teenoor
die R 13 057 000 van die NG Kerk self. Dit het die tehuise vir bejaardes,
dienssentrums, kinderhuise, jeugsentrums, tehuise vir ongehude moeders,
bewaarskole en rehabilitasie sentra vir alkoliste ingesluit. Hierdie inrigtings sou
moeilik sonder staatshulp regkom (NGK 1990a:337).

32 Flip Buys praat van die Derde Afrikanerarmoedekrisis wat na 1994 ontwikkel
het (2009:238). Hierdie krisis sluit kleiner en groter honderde plakkerskampe in
stede in. Teen 2009 is die getal geskat op 1000.

54



Acta Theologica Supplementum 18 2013

veranderende, moeilike omstandighede en groot uitdagings volhard met
hulle “Christelike getuienis en harde werk” (NGK 1998H:430).

Christelike “getuienis” wat normaalweg ’n kerklik-godsdienstige
term is, word hier in 'n konteks gebruik wat waarskynlik op omvattende
Christelike onderwys afgestem is. Dit pas in by die breé lyn van die Sinode
se bedoeling van Christelike onderwys. Die Kerkorde van 1998 beweeg
egter beter in die verstaan van hierdie onderwys as hy gewag maak van
Protestants-Christelike norme en waardes wat rigtinggewend moet wees
“in onderwys en opvoedkundige instellings en ook vir die kultuuridioom
waarin die onderwys plaasvind” (NGK 1998K0:26). 'n Negatiewe tendens
in die NG Kerk steek hier weer kop uit. Die Kerkorde is geldig en het
voorrang bo gewone sinodebesluite, maar word nie geraadpleeg en, indien
nodig, gewysig nie.

’n Saak wat die Algemene Sinode nie los nie, is die leiding van lidmate
in die oorgang na ’'n nuwe Suid-Afrika.

3.12 DIE NG KERK EN DIE NUWE LAND

In’n debat waarin daar verskeie amendemente kom, besluit die vergadering
eventueel om die verslag van Leer en Aktuele Sake oor hierdie kwessie
bloot as 'n gespreksdokument na gemeentes te verwys. Die besluite op
die inhoud van die verslag stem ooreen met ’'n reformatoriese visie op
die samelewing.

Die Sinode verklaar dat die NG Kerk “uitsluitlik” kerk van die Here
Jesus Christus wil wees. Daarom is hy van voorneme om voort te gaan met
omvattende koninkryksdiens — hulp om te kom tot die eer van God op alle
lewensterreine - in die samelewing “sonder aansien van persoon”. Lidmate
moet erns maak met die gereformeerde oortuiging dat gelowiges hulle
roeping vervul daar waar God hulle plaas. Hulle moet 'n konstruktiewe rol
in die opbou van Suid-Afrikaanse samelewing speel deur vir die owerheid
te bid en hulle te beywer vir die vestiging van Christelike waardes. Lidmate
wat die oorgang in Suid-Afrika negatief ervaar, moet pastoraal begelei
word (NGK 1998H:416).

Die Sinode bely (getrou aan die Nederlandse Geloofsbelydenis artikel
36, PS) dat “elke owerheid” deur God verordineer is om die goeie te
bevorder en die kwade te straf. Gelowiges moet goeie, lojale landsburgers
wees “sover as wat ons gehoorsaamheid aan God dit toelaat”. Alleen
wanneer lidmate seker is van hulle identiteit in Christus kan hulle aan God
gehoorsaam wees en “opregte naastediens” bewys. Die huidige situasie
in Suid-Afrika is 'n geleentheid wat die Here aan sy kerk gee om Hom te

55



Strauss Kerkwees in die Branding

gehoorsaam volgens sy wil en ter wille van sy koninkryk en sy eer (NGK
1998H:418).

Drie duidelike konsekwensies kan uit hierdie besluite van die Algemene
Sinode van 1998 getrek word. Die eerste is dat die Sinode - in die
bestendiging van sy gereformeerde identiteit — steeds op die spoor wil
loop van die lewensomvattende koninkryk van God wat die samelewing as
geheel insluit. Selfs al is die regering van die dag nie uitgesproke Christelik
nie. God moet meer gehoorsaam word as mense. Lidmate moet vanuit
hulle identiteit in Christus hierdie gereformeerde lyn uitbou.

Die tweede is dat as die regering aan “alle” mense maatskaplike diens
moet lewer, hy ook teenoor alle mense regverdig moet optree. Dat die
regering in sy handhawing van die reg niemand mag uitsluit nie. Dat dit
gaan om regering in algemene regsbelang.

Die derde is dat regeringsoptrede volgens God se wil en as deel van
sy koninkryk juis in almal se belang is. As die “koning” of regering die reg
handhaaf soos God dit wil, is hy vir sy onderdane soos die reén vir die
plante (Ps 72:1,6). Christelike geregtigheid beteken regverdigheid teenoor
almal (Christen en nie-Christen) en is daarom, op sy terrein, vir almal goed.

Die Sinode roep die Suid-Afrikaanse regering ook op om die reg op
lewe - ook 'n lewe tot eer van God - van almal te beskerm en dit “sy
hoogste prioriteit te maak”. Hy moet misdaad met alle mag voorkom en
uitroei. Lidmate moet self ook “iets... doen aan die situasie waarbinne ons
is” en nie alles aan die Here en die regering oorlaat nie (NGK 1998H:418).
Korrupsie en geweld is immorele verskynsels wat Suid-Afrika erg benadeel.
Regering op alle vlakke moet dit hokslaan, onskuldige slagoffers soos
boere en arbeiders op plase beskerm en maatreéls instel vir ’n veiliger en
eerbaarder Suid-Afrika (NGK 1998H:418-419).

Die NG Kerk is in 'n nuwe land met ’'n nuwe etos, maar die regte
(herinterpreteerde?) konsekwensies van sy gereformeerde identiteit bly
relevant vir hom as kerk. Wat voor die Here as God van hemel en aarde vir
“die mens” of die gelowige goed is, sluit alle mense in.

Op aanbeveling van sy Kommissie vir Diens van Barmhartigheid doen
dieselfde Sinode ’n beroep op NG-lidmate om bewustelik ’n onderskeid
te maak tussen dit wat die land se wette toelaat en wat die Bybelse
standpunt oor sake is (NGK 1998H:428). 'n Oproep wat weer die twee sake
beklemtoon: die gereformeeerde identiteit van die NG Kerk en die nuwe
land waarin hy hom bevind.

56



Acta Theologica Supplementum 18 2013

3.13 KERKLIKE PRAKTYKE ONDER DIE LOEP

In ander kerklike praktyke slaan die modern-gereformeerde houding van
die NG Kerk ook by die Algemene Sinode van 1998 deur. Lidmate wat
nou uit Suid-Afrika emigreer, word nie verwyt nie, maar versoek om met
die ekumeniese kantoor te skakel met die oog op kerklike inskakeling in
die “vreemde” (NGK 1998H:405). Die oortuiging wat in die naam van die
kerk as net die “Nederduitse Gereformeerde Kerk”, sonder 'n geografiese
agtervoegsel, weerspieél word, blyk ook uit dié aksie. Die NG Kerk as ’n
geloofsverband kan nie deur staatkundige grense beperk word nie (vgl Van
der Watt 1973:19vv). Emigrasie hoef nie jou lidmaatskap te beéindig as daar
NG-gemeentes op die plek is of kan ontstaan waarheen jy emigreer nie.

Behalwe dat die nuwe situasie nouer skakeling en samewerking in die
buiteland met die Nederduitsch Hervormde Kerk van Afrika (NHKA) en die
Gereformeerde Kerke van Suid-Afrika (GKSA) gebring het, vereenselwig
die Algemene Sinode van 1998 hom met die stigting van ’'n konvent van
reformatoriese kerke in Suid-Afrika. 'n Inisiatief van die Gereformeerde
Kerke. Ten opsigte van die binneland verklaar die Algemene Sinode
dat die “amptelike” verhouding van die NG Kerk met die APK so is dat
“vrugbare geprekke” moontlik is. Die Sinode handhaaf egter die standpunt
dat daar nie gronde vir die bestaan van hierdie kerke as twee aparte kerke
is nie. Daar is ook geen Bybelse regverdiging vir die APK se eksklusiewe
lidmaatskap op etniese gronde nie (NGK 1998H:404).

Daarby verwys die Sinode na die prediking en die bediening van die
sakramente. 'n Studiestuk oor prediking in 'n “oorgangsituasie” word as
riglyn vir die “kerk” aanvaar (NGK 1998H:453). Die Sinode bevestig ook dat
proponente nie die bevoegdheid van ’n predikant het nie en dus nie die
sakramente kan bedien nie. Woord en sakrament het dieselfde waarde,
maar die bediening van die Woord deur 'n proponent is nie amptelik nie
omdat hy nie in 'n amp wat aan gemeente gekoppel moet wees, staan
nie. Sakramente kan as sakramente egter net amptelik bedien word (NGK
1998H:463). Eksperimentering met die samestelling van kerkrade in die
nuwe tyd word afgewys. Kerkrade moet saamgestel word soos bepaal in
die Nederlandse Geloofsbelydenis en die Kerkorde (NGK 1998H: 464). Die
nuwe diensverhouding van predikante aan die hand van ’n dienskontrak
tussen die predikant en die gemeente soos bepaal in die Kerkorde, is
versoenbaar met 'n gereformeerde manier van doen én “die nuutste
arbeidswetgewing” (NGK 1998H:469).

Die Algemene Sinode van 1998 herbevestig die doop van die kindertjies
van belydende lidmate as ’'n verbondsdoop en “die grootdoop” as 'n doop
wat teen ’n sendingagtergrond dui op inlywing in die genadeverbond. Die
herdoop doen die “eenmalige” betekenis van die doop “geweld” aan. Dit

57



Strauss Kerkwees in die Branding

is egter 'n dwaling “binne” die Christendom wat pastoraal hanteer moet
word en kan uitloop op die tug. Dit mag nie so wees dat herdoop lidmate
“outomaties” van die kerk afsny nie (NGK 1998H:469-470). 'n Alternatiewe
formulier vir die bediening van die nagmaal asook ’'n studiestuk oor
nagmaalsliturgieé word ook aanvaar (NGK 1998H:452). Die wagwoord is
gereformeerd verankerde vernuwing.

Die Algemene Sinode van 1998 bly ook getrou aan sy erkenning van
die NGKA. Die aansoek van die Sinodes Vrystaat en Phororo om “tot die
Algemene Sinode toe te tree”, word egter goedgekeur met die onduidelike
“amptelike” stelling dat “die inskakelende kerke inmiddels by die betrokke
sinodes en ringe” kan inskakel. Die versoek kom immers van twee (streek-)
sinodes wat pertinent versoek om by die Algemene Sinode in te skakel. Die
ASK word getaak om die saak na die uitspraak van die Appélhof later in
1998 te hanteer (NGK 1998H:448). Sedertdien het niks egter verander nie.
Die Algemene Sinode loop steeds ’'n wankelrige spoor teenoor die NGKA
wat in 2011 nog duidelik sigbaar is (NGK 2011H:100vv).

Die NG Kerk soos vergestalt in die Algemene Sinode van 1998, sou dus
voortgaan as 'n gereformeerde kerk wat verankerd probeer verander in die
nuwe eeu wat op hande is. Die 21 ste eeu sou die NG Kerk ook as 'n kerk
in verandering gadeslaan.

58



HOOFSTUK 4
BY DIE WENDING VAN DIE EEUE

Die oorgang van 1999 na 2000 was niks dramaties nie. Dinge het ook
nie skielik bollemakiesie geslaan nie. Veral nie in die NG Kerk nie. Uit die
aanloop tot die Algemene Sinode van 2002 was dit duidelik dat sekere “ou”
sake weer op die agenda sou wees: ekumene, die eenheidproses in die NG
Kerk familie, die belydenisskrifte, die doop van kinderhuiskinders, praktyke
in die gemeentes, die morele krisis in die Suid-Afrikaanse gemeenskap en
nagmaalsgebruik deur dooplidmate. Tog sou daar nuwe sake bykom wat
opnuut 'n uitdaging stel aan 'n eietydse gereformeerde kerk.

Voorbeelde is die gesag van die Skrif of die Bybel as die Woord van
God in 'n nuwe tyd, die kwessie van homoseksualiteit waaroor daar ’n
verskuiwing onder gereformeerdes aan die plaasvind was®?, die verskynsel
van die sogenaamde Nuwe Hervorming wat met ou dwalinge nuut wou
klink, saamwoon - van afgetredenes, regstellende aksie in Suid-Afrika en
die vreemde uitsprake van sommige teoloé (NGK 2002H:635-636).

Miskien het die wending van die 20ste na die 21ste eeu op sy duidelikste
deurgekom in die moderatuur wat by die Algemene Sinode van 2002
verkies is. Tydgenote soos Pieter Potgieter, Mike Smuts en Frits Gaum het
uitgetree. Vir ons wat jonger is, is hulle die vorige geslag. Ek noem hulle op
die naam, maar hulle is my seniors.

Pieter Coertzen is weer as aktuarius verkies. Hy was saam met skriba
Cassie Carstens al lede van die ou moderatuur wat weer sou dien. Die res
het bestaan uit nuwe gesigte.

Doktor Coenie Burger van Stellenbosch is as die nuwe voorsitter
aangewys. Vir sy effense vreemdheid met vergaderingsprosedure sou hy
vergoed met sy integriteit en eerlikheid, sagte hand en sy passie vir ’'n
evangeliese gereformeerdheid. Ek sou sy ondervoorsitter word. Omdat ek
vooraf 'n konserwatiewe en hy ’n liberale etiket omgehang is, was daar
doemprofete wat voorspel het dat ons nie sou saamwerk nie. Die teendeel
het gebeur (Volksblad 20:06:2007).

Coenie is Bybelsbehoudend en gereformeerd, maar ook aanpasbaar
modern. Hy laat hom vind vir 'n saak as hy oortuig word dat dit
Bybelsbegrond is. Ons het persoonlikheids- en stylverskille, maar kon in
vertroue saamwerk. Ten opsigte van die Belydenis van Belhar het ons twee
kante van die NG Kerk verteenwoordig maar vir mekaar ruimte gemaak.
Die byna fanatiese ingesteldheid wat by die Algemene Sinode van 2011

33 Vgl Strauss 2011a.

59



Strauss Kerkwees in die Branding

by sommige pro-Belhargesindes deurgeslaan het, was nie by Coenie
merkbaar nie. Oor Skrifgesag en homoseksualiteit was ons dit in hoofsaak
eens (Volksblad 22:10: 2002).

Omdat Coenie bo my as moderator verkies is, het ek by die kies van
die ondervoorsitter aanvaar dat ek, indien ek die laaste twee haal, weer
in die minderheid sou wees. Dat hier 'n verdeling deur die sinode loop
wat my verkiesingslot sou bepaal. Ek was verras toe die teendeel blyk
(Beeld 12.10.2002). Bespiegelinge vooraf in koerante dat ek een van die
kandidate vir moderator sou wees (Beeld 11.10. 2002), het ek nie ernstig
opgeneem nie. Ek was wel die Vrystaatse moderator van 1999 af, maar
dit kon nie bepalend wees nie. Coenie met sy “ruim” huis vir verskille oor
kerksake het hierdie oortuiging ook teenoor my uitgeleef.

Behalwe Pieter Coertzen as aktuarius en Cassie Carstens as skriba,
is doktor Kobus Gerber as assistent-skriba verkies. Hy was ’n jaar voor
my op teologiese fakulteit in Pretoria. Ek sou later as voorsitter en hy as
voltydse skriba weer saam dien. Kobus was hoog aangeslaan in die Sinode
van Noord-Transvaal waar hy moderator geword het.

4.1 EKUMENE VAN GEREFORMEERDES

Die groei in die ekumeniese verhoudinge van die NG Kerk sou in die
periode 1998-2002 voortgesit word. Binnelands en buitelands was daar
beduidende vordering met kerke van “gereformeerde oortuiging”. Dit was
sigbaar in die verhoudinge van die NG Kerk met indiwiduele kerke en
ekumeniese organisasies.

Volle betrekkinge met drie gereformeerde kerke in die buiteland sou
as ’'n formaliteit deur die Algemene Sinode van 2002 goedgekeur word.
Hierdie volle betrekkinge het daarop neergekom dat die betrokke kerk in
alles as een met die NG Kerk beskou word en dat sy lidmate en predikante
deur die NG Kerk hanteer word soos lidmate en predikante van NG-
gemeentes. Hierdie kerk moes 'n kerk van gereformeerde belydenis wees,
sy predikante sou toelaatbaar op die kansels van én beroepbaar na NG
Kerkgemeentes wees, sy teologiese opleiding erken word en lidmate
van sy gemeentes toegelaat word tot die sakramente. Hulle attestate (of
getuigskrifte van goeie kerklike gedrag) word ook erken (NGK 2004K0O:32-
33). Die drie kerke is die Christian Reformed Churches of Australia, die
CRCNA?3 en die Reformed Church in Japan.

34 Die nou reeds bekende Christian Reformed Church of North America. Die
CRCNA was saam met die GKN en NG Kerk die drie “groot” kerke in die GER.

60



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Sterker ekumeniese bande sou voortaan gesoek word met die
Presbyterian Church of the USA, die Reformed Churches of America en die
Samen-op-Wegkerke in Nederland® (NGK 2002N:572). In hierdie gevalle
was die maatstaf die “gereformeerde oortuiging”.

In Suid-Afrika sou die NG Kerk as '’n waarnemer sedert 1998 nou om
volle lidmaatskap van die SARK aansoek doen. In 2004 word hy ook
as sulks aanvaar (NGK 2007A:399). Die NG Kerk het sedert 1968 by die
ontstaan van die SARK na die ontbinding van die ou Christenraad in die
vroeg 1960’s, verkies om buite te bly, maar nou aansoek om lidmaatskap
gedoen. Die NG Kerk het in die vroeg 1940’s oor taal uit die Christenraad
onttrek (Geldenhuys 1982:103; Strauss 2002:186). Sy suksesvolle aansoek
as volle lid van die SARK in 2004, het die isolasie of “apartheid” van die NG
Kerk voor 1986 verder omgekeer.

Met sy twee tradisionele Afrikaanse “susterskerke” naamlik die
Gereformeerde Kerke in Suid-Afrika (GKSA) en die Nederduitsch Hervormde
Kerk van Afrika (NHKA) sou ’n voorstel van 'n nuwe Tussenkerklike Raad
(TKR) wat die ou Tussenkerklike Kommissie (TKK) vervang, op die tafel van
die Algemene Sinode van 2002 beland. '’n Raad sou dan oor meer “tande”
as 'n kommissie beskik om eenheid tussen hierdie drie te bewerkstellig.

Ek was persoonlik van 1990 af egter by hierdie instansie betrokke
en betwyfel dit of die verandering in die naam die proses enigsins sou
stimuleer. Later, in my jare as voorsitter van die NG Kerk se Moderamen
van die Algemene Sinode (2007-2011), het die TKR opnuut na die sin van
sy bestaan en werksaamhede begin vra. Bilateraal sou die NG Kerk en
die NHKA wel met mekaar volle verhoudinge aangaan in 2010-2011 (NHK
2010:361-365; NG Kerk 2011A:255) en het die NG Kerk probeer om sy
samewerking met die GKSA in ’n ooreenkoms vas te 1&é (NGK 2011A:256),
maar dit was buite die TKR om.

’n Ander groei in ekumene word gesanksioneer toe die Algemene Sinode
van 2002 aan die versoek van die ASK voldoen deur aan hom volmag te
gee om by TEASA - die Evangeliese Assosiasie van Suid-Afrika — aan te
sluit (NGK 2002H:572). Lidmaatskap van TEASA met sy evangeliese inslag
was nie omstrede nie.

35 Die NG Kerk het in die tweede helfte van die 20ste eeu met net een Europese
kerk “bande” gehad, naamlik die Gereformeerde Kerke in Nederland (Strauss
2002:187). Hierdie kerke of kerkverband het met die Nederlandse Hervormde
Kerk en die Lutherse Kerk in Nederland in die laat-twintigste eeu die SOW-kerke
gevorm. Vandag is hulle die Protestantse Kerk in Nederland wat volgens hulle
eie kerkorde uit protestantse, hervormde en evangelies-lutherse gemeentes en
gereformeerde kerke bestaan (PKN 2003:10).

61



Strauss Kerkwees in die Branding

4.2 STAGNASIE FAMILIE-EENHEID NG KERKE:
BELHAR

In een opsig het die koms van die 21ste eeu nie 'n verandering in die
NG Kerke gebring nie: die vordering van die eenheidsproses in die NG
Kerkfamilie. In sy verslag aan die Algemene Sinode van 2002 erken die
ASK sy frustrasie met die “stadige tempo waarop ons vorder op die weg
na kerkeenheid”. Hy verbind hom egter opnuut daartoe om te poog om
deur die beskikking van die Here een kerkverband in die familie tot stand
te bring (NGK 2002A:379)%.

Die min vordering waarvan die ASK melding maak, is egter nie tot die
kwessie van een kerkverband beperk nie.

Die ASK rapporteer dat hy die besluite van 1998 oor die Belydenis
van Belhar tydens gesprekke met die VGKSA “te berde” wou bring, maar
dat dit agterweé gebly het. Dit is eventueel in 2002 deurgegee, maar die
planne vir 'n konvent van die familie het die gedagte laat ontstaan dat dit
by so ’'n konvent kan aandag kry.

Hiermee het die ASK waarskynlik 'n geleentheid verpas om die debat
oor Belhar uit sy impasse te lig en 'n nuwe impetus aan die eenheidsproses
te gee. Die funderende Belhardebat was met die Algemene Sinode van
Oktober 2002 nog net waar dit vier jaar gelede was. Het die ASK by
voorbaat aanvaar dat die Algemene Sinode van 1998 met hierdie besluit
geen impak op die eenheidsproses sal maak nie?

Die ASK het egter ook aandag aan die interpretasie van die omstrede
artikel 4 van die Belydenis van Belhar gegee. Die stelling dat God “in ’'n
weéreld vol onreg en vyandskap op ’'n besondere wyse die God van die
noodlydende, die arme en verontregte is” (Durand et al 1984:9)%. Dié
interpretasie is aan die Gesamentlike Kommissie vir Kerkvereniging
deurgegee metdie versoek dat hulle oordeel oordiebillikheid enaanvaarding
daarvan. Die vraag wat ontstaan is egter: waarom is die interpretasie nie
eers met die VGKSA deurgepraat en toe na die Gesamentlike Kommissie
geneem nie? 'n Aanvaarding daarvan deur beide die VGKSA en die ASK
as sleutelrolspelers sou nuwe moontlikhede vir die eenheidsproses kon
open. Of het die ASK op hierdie stadium reeds alle vertroue verloor dat die
VGKSA - die outeurs van Belhar - met die voorstelle van 1998 en later uit
die NG Kerk tot nuwe, bykomende insigte beweeg kon word?

36 Vgl Strauss (2007:92-105), vir 'n volledige skets van die NG Kerk se houding in
hierdie saak.
37 Kyk ook vir die teks van Belhar by http://www.kerkweb.org/node/1430.

62



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Die ASK bestempel die betrokke sinnetjie as 'n metaforiese manier
om te beklemtoon dat God die saak van die noodlydendes, armes en
verontregtes opneem en die Een is op wie hulle kan vertrou en hulle kan
beroep (NGK 2002A:381). Dié interpretasie van die ASK sou egter nooit sterk
figureer nie. Terselfdertyd omseil dit die eintlike punt naamlik op watter
wyse God die saak van die noodlydendes, armes en verontregts opneem?

KS-1990 stel die saak duideliker en waarskynlik meer korrek. Volgens
KS-1990 gaan dit vir God om die reg van die noodlydendes, armes,
verontregtes en weerloses. KS-7990 verwys hiervoor na etlike Psalms.
Wanneer die kerk vir die reg van lydende en verontregte mense intree,
volg dit die voorbeeld van God self. Hy is by “uitnemendheid” die Een wat
hulle saak op hierdie manier behartig (NGK 1990KS:22).

4.3 EEN KERKVERBAND

Wat die strukturele eenwording van die NG Kerkfamilie in Suider-Afrika
betref, volstaan die ASK in sy verslag aan die Algemene Sinode van 2002
met drie sake: 'n moontlike gesamentlike konvent van die vier kerke, die
goedkeuring van kerkrade vir die vorming van 'n nuwe kerkverband in die
NGK-familie en ’n verslag oor die versoek van die NGKA-sinodes Vrystaat
en Phororo om by die Algemene Sinode in te skakel (NGK 2002H:571).

Die voorstel van 'n konvent om die proses te stimuleer spruit uit ’'n
gedagte wat op daardie stadium onder predikante en ander lidmate
voorgekom het en deur die Sinode van Wes- en Suid-Kaapland saam
met die VGKSA-Sinode van die Wes-Kaap in 1999 as die Konvent van
Suiderkruisers (later Kaapland) in die vooruitsig gestel is. Die NG-Sinode
van Oos-Kaapland sou later ook daarby inskakel (NGK 2002A:382). Hierdie
konvent het in Julie 2001 naby Wellington vergader. Dieselfde gedagte het
in ander sinodale gebiede ontstaan.

Subkommissie 7 van die Gesamentlike Kommissie sou by sy vergadering
op 7 September 2002 'n konvent vir die NG Kerkfamilie aanbeveel. Die
ASK oordeel dat so 'n konvent 'n “positiewe en konstruktiewe stap” na
“daadwerklike kerkvereniging” kan wees en gee sy dagbestuur opdrag om
die saak met die res van die familie op te neem (NGK 2002A: 383). Die
meriete van die konvent dien dus nou voor die Algemene Sinode van 2002.

Die besluit van die Algemene Sinode van 1998 dat kerkrade by die
vorming van ’'n nuwe kerkverband waaronder oor sy belydenisgrondslag
en kerkorde, inspraak moet hé, kom via die Algemene Regskommissie in
die verslag van die Tydelike Regskommissie op die tafel van die Algemene
Sinode van 2002. Die motivering van hierdie voorstel blyk ondermeer uit
onderdele daarvan. Dit gaan oor die vorming van een kerkverband in die

63



Strauss Kerkwees in die Branding

NG Kerkfamilie “met die grootste moontlike konsensus” na ’n “behoorlike
oorleg- en raadpleging” van kerkrade. Indien konsensus nie bereik word
nie — dit is in elke geval wensdenkery, PS - verskuif die goedkeuring na die
kerkrade waarvan tweederdes van “alle kerkrade in die NG Kerk” dit met 'n
tweederde meerderheid moet goedkeur (NGK 2002A:515).

Die Algemene Regskommissie maak in sy motivering gebruik van
'n opsomming wat ek moes maak van ’'n artikel van my wat in 1999 in
Acta Theologica (Strauss 1999) verskyn het. Dié Kommissie koop dus my
argument dat die kerkrade nie net inspraak in die saak moet kry nie, maar
ook daaroor moet stem (NGK 2002A:288-289).

Volgens die Algemene Regskommissie Kkonstitueer gemeentes
kerkverband. Gemeentes vorm kerkverband omdat die gemeente volledig
kerk, hoewel nie die volle (hele) kerk is nie (Heyns 1977:170). Die gemeente
is volledig kerk omdat die merktekens of kenmerke van die (ware) kerk
naamlik die suiwere bediening van die Woord en sakramente en die
handhawing van die kerklike tug uitsluitlik daar voorkom (Nederlandse
Geloofsbelydenis art 29; Strauss 1999:40). Bavinck (1967:356) betoog
dat die gemeente volledig kerk is al bly daar net een gemeente op aarde
oor. In gereformeerde terme soek gemeentes van dieselfde belydenis wat
saamstem oor die hoofsake van die regering en inrigting van die kerk,
mekaar op in kerkverband. Die eenheid van die kerk is ten diepste 'n
geloofsfeit of ’n eenheid in die geloof wat in die akkoord of ooreenkoms van
kerklike gemeenskap, naamlik die belydenisskrifte van die kerk, verwoord
word (Smit 1984:62-69). Dit is egter ook 'n opdrag wat - ondermeer -
deur die gemeentes se deelname aan een kerkverband uitgevoer word.
Kerkrade as die regeerders van die gemeentes wat kerkverband uitmaak,
moet stem oor die belydenisse, regering en inrigting van die verband wat
gevorm word of waarby hulle inskakel (Strauss 1999:43-44).

Die tendens sedert die Algemene Sinode van 1994 dat kerkrade en
gemeentes oor die verloop van die eenheidsproses geraadpleeg word en
inspraak het, word dus nou gewysig na dat die kerkrade daaroor stem en
dit goedkeur. Die beginsel agter die goedkeuring deur kerkrade van so ’'n
proses gaan egter verder terug. In 1911 met die abortiewe poging om een
sinodale verband in die NG Kerk te vorm, moes ’n driekwart van die kerkrade
in elke sinode die voorgestelde vereniging wat in 1862 met die Loedolffsaak
ontspoor het, goedkeur (NGK 1911:5,35; Van der Watt 1973:153) 'n Saak
met - op die oog af — minder voetangels as die eenheidsproses in die NG
Kerkfamilie. Waar inspraak in 1994 nog om nuttigheidsredes nodig geag
is en die begrip konsensus om verdeeldheid en skeuring te voorkom 66k
in 2002 gebruik is, het die aanbeveling dat kerkrade die nuwe verband
goedkeur, neergekom op die erkenning van die beginsel dat kerkverband

64



Acta Theologica Supplementum 18 2013

'n verband van gemeentes is wat elkeen selfstandig en volledig kerk is.
Omdat selfstandige gemeentes kerkverband konstitueer, moet hulle deur
middel van hulle kerkrade daaroor stem of besluit.

Hierdie kerkregtelike beginsel was bepalend vir die uitspraak van die
Appélhof op 27 November 1998 waarin die regsgeldige voortbestaan van
die NGKA gehandhaaf is. Die hof het aanvaar dat 'n gereformeerde kerk
naas regsaspekte, beoordeel moet word aan die hand van hoe hy homself
aanbied. Kernaspekte van 'n gereformeerde verstaan van kerkverband
is versoenbaar met die geldende reg. Daarom kom die Appélhof tot die
slotsom dat kerkrade (en gemeentes) in 'n gereformeerd-presbiteriale
stelsel van kerkregering nie teen hulle wil en eensydig van hulle
regspersoonlikheid, eiendom, bates en laste ontneem kan word nie en
dat hulle belydenis en kerkverband nie sonder hulle instemming verander
kan word nie (Hoogste Hof van Appél in Suid-Afrika, saaknommer 536/98.
Uitspraak Vivier, AR 27,33,34).

Die ASK moet egter ook aan die Algemene Sinode van 2002 rapporteer
dat die aansoeke van die twee NGKA-sinodes naamlik Vrystaat en Phororo,
om by die NG Kerk in te skakel, reeds in 1999 in die sand geloop het. Dit
het waarskynlik om twee redes gebeur.

Die eerste rede spruit waarskynlik uit die ASK se besluit om die
aansoeke eers met die RCA, VGKSA, en NGKA te bespreek. Die aansoeke
sou dus onbepaald oorstaan omdat die gesprekke met hierdie kerke nie
“eintlik wou vorder nie”. Die ASK sou dit “steeds” as ideaal stel dat die vier
kerke “gelyk moet ingaan” in ’n eenheidsproses. Eers as dit nie moontlik
is nie, kan daar voortgegaan word met die aparte versoeke van die NGKA.
Gelet op die probleme met die eenheidsgesprekke, het die ASK die NGKA-
aansoeke hiermee bewustelik op die lange baan geskuif. 'n Toestand wat
waarskynlik nie in die bedoeling van die besluit van die Algemene Sinode
van 1998 gelé het nie.

Die tweede rede waarom die aansoeke versand het, 1& waarskynlik
opgesiluit in die besluit van die Algemene Sinode van die NGKA van 1999
oor dieselfde saak. 'n Besluit wat die aansoeke na die agtergrond dwing.
Anders as die rigting van die aansoeke om inskakeling by die NG Kerk
se Algemene Sinode, het die Algemene Sinode van die NGKA nou ’n
nuwe Nasionale Sinode vir die NG Kerke voorgestel. 'n Sinode wat nie 'n
gesagsliggaam is wat besluite namens die NGKA neem nie. ’'n Sinode wat
deur die ASK van die NGKA met die familie onderhandel word. Daarmee
sou die twee aansoeke deur die NGKA self deur ander voorstelle verdring
word. Die aanduiding van NGKA-Phororo dat hulle weer met die NG Kerk
wil praat oor inskakeling, het niks hieraan verander nie (NGK 2002A:383).
Met hierdie wysiging in sy versoeke het die NGKA die ASK van die NG

65



Strauss Kerkwees in die Branding

Kerk waarskynlik ook “gered” in sy nalaat van die besluit van die Algemene
Sinode van 1998. Die Algemene Sinode van 2002 sou die eenheidsproses
in die NG Kerkfamilie dus in min of meer dieselfde situasie aantref as sy
voorganger in 1998.

Ander sake wat by die Algemene Sinode van 1998 ter sprake was
sou weer op die agenda van die Algemene Sinode van 2002 wees. In die
algemeen het dit gegaan om voorstelle ter bevestiging van standpunte
wat reeds ingeneem is: die wyse van aanvaarding van die NG Kerk se
belydenisskrifte, die doop van kinderhuiskinders, die morele krisis op
verskeie punte in die Suid-Afrikaanse gemeenskap, praktyke in die
gemeentes en nagmaalsgebruik deur dooplidmate. Nuwe sake is egter
ook vir die Sinode voorberei.

4.4 DIE GESAG VAN DIE SKRIF EN BELYDENIS

Die Algemene Sinode van 1998 het dit “opnuut” aan sy Kommissie vir
Leer- en Aktuele Sake opgedra om ’'n “duidelike standpunt oor die gesag
van die Bybel as die Woord van God te formuleer” (NGK 1998H:465). Die
vorige verslag oor Skrifgesag en Skrifgebruik is deur die Algemene Sinode
van 1986 sonder ’'n teenstem aanvaar (NGK 2002A:201).

Volgens die Kommissie is die verslag aan die Sinode van 2002 nie
'n vervanging van die 1986-verslag nie, maar 'n aanvulling en verdere
verduideliking. Die menslike karakter van die Skrif as Woord van God skep
hier, by die wenteling van die eeue, nog heelwat probleme. Sommige vrees
dat 'n aksent op hierdie karakter die gesag van die Bybel as Woord van
God mag ondermyn (NGK 2002A:201).

Volgens die Kommissie het die Bybelskrywers soos geinspireer of
gedryf deur die Gees, nie opgehou om sondige mense te wees nie. Dit
is op sigself reeds 'n heenwysing na die Bybelse Boodskap dat God in
sy genade neergedaal het na sondige mense toe. Die sogenaamde
menslike “foute” in die Bybel en sy vorm verwys na sy inhoud waarvan
die Gekruisigde die kern is. Die Skrif is nie 'n onfeilbare bron van eksakte
historiese en natuurwetenskaplike inligting nie, maar is aan ons gegee om
die kennis by te bring “wat tot verlossing lei deur die geloof in Christus
Jesus (Il Tim 3:15)”. In hierdie opsig dra die Bybel goddellike gesag.

Die verslag noem ook voorbeelde van sulke historiese en natuur-
wetenskaplike foute. Die mosterdsaad is beslis nie die kleinste van alle
saad nie (Mark 4:31) en die skepping bestaan nie uit drie verdiepings nie
(Ex 20:4). Boonop gee die Bybel twee weergawes van Judas se dood, in
Matteus 27:3-10 en in Handelinge 1:16-19, wat skerp met mekaar verskil.
In 1 Samuel 17 is Dawid verantwoordelik vir Goliat se dood en in 2 Samuel

66



Acta Theologica Supplementum 18 2013

21 Elganan. Dit gaan om die Boodskap van verlossing in Jesus Christus
teen die agtergrond, omstandighede en kennis van daardie tyd. Hierdie
agtergrond, omstandighede en kennis dra die verlossingsboodskap
naamlik God se genade in Christus (NGK 2002A:202-210).

Ten opsigte van die NG Kerk se belydenisskrifte kom die kommissie
met voorstelle oor enkele sake wat in 1998 na hom terugverwys is. Hy stel
voor dat die Algemene Sinode opnuut sy aanvaarding van Hebreérs as ’'n
kanonieke Bybelboek bevestig, al het die opsteller van die Nederlandse
Geloofsbelydenis se artikel 4 nie geweet dat Paulus nie die boek geskryf
het nie. Daar kan nie van die opsteller van die belydenis verwag word
dat hy dit destyds al moes geweet het nie. Onsekerheid oor die skrywer
van hierdie boek bring egter nie sy gesag as Bybelboek in gedrang nie.
Teksgebruik in die belydenisskrifte waarmee ons nou verskil, beteken
ook nie dat die saak wat hierdie geskrifte bely nie ooreenstem met die
“boodskap van die Skrif as geheel” nie.

Oor die stelling in die Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 36 dat die
staatsowerheid die ryk van die Antichris moet vernietig en die koninkryk
van Jesus Christus moet bevorder, erken die Kommissie dat die kerk in die
na-Verligtingstyd (na ongeveer 1690, De Jong 1987:252) nie meer van die
staat kan verwag dat hy dit op ’n “direkte” manier doen nie. Die staat kan
wel op grond van die Skrif van die owerheid verwag om “publiekregtelike
ruimte” te skep waarbinne die kerk na die “eer van God ook op staatkundige
terrein” kan soek. Die saak waarom dit hier gaan, naamlik dat alle owerhede
onder die oppergesag van God staan, geld vandag nog.

Die NG Kerk glo, aldus Leer en Aktuele Sake, dat hy in sy belydenisskrifte
geloofsake formuleer wat met die Skrif ooreenstem en daarom aanvaar
word. Dat sy belydenisskrifte in dit wat hulle as geloof bely, met die gesag
van die Woord bely. Die standpunt van die Algemene Sinode van 1998 kan
dus gehandhaaf word. Wat bykom is ander voorbeelde wat mense gebruik
om die gesag van die belydenisskrifte te bevraagteken (NGK 2002A:237).

4.5 DIE KWESSIE VAN HOMOSEKSUALITEIT

Sy Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake sou nie net verslae in opdrag van
die Algemene Sinode van 1998 aan die Algemene Sinode van 2002 voorlé
nie. Die Kommissie sou ook vra dat die Algemene Sinode van 2002 aan
hom opdrag gee om ’'n teologies-etiese studie na homoseksualiteit te doen
en daaroor met 'n verslag na die volgende Algemene Sinode te kom.

Ter motivering van sy versoek erken die Kommissie dat die standpunt
van die Algemene Sinode van 1986 dat homoseksuele praktyke en
verhoudings in stryd is met die wil van God soos in die Bybel, destyds

67



Strauss Kerkwees in die Branding

geen rimpeling veroorsaak het nie. Dié situasie het egter drasties verander.
Verskeie sinodes het sedertdien aan die saak aandag gegee omdat dit 'n
nuwe aktualiteit ontwikkel het. Hierdie aktualiteit noodsaak 'n nuwe verslag
en nuwe standpunte. Vir die NG Kerk sal dit onverantwoordelik wees om
vir - ten minste - die volgende vier jaar “sondermeer” met die besluit van
1986 te volstaan. Boonop het die ASK die Kommissie ook versoek om
aandag aan die saak te gee en aan die Algemene Sinode van 2002 te
rapporteer. Die kommissie oordeel dat die Algemene Sinode nie nou oor
hierdie “brandende kwessie” kan standpunt inneem nie. Die wyse waarop
die debat in die buiteland verloop, gee ook min hoop dat 'n konsensus
hieroor maklik bereik sal word. Daarom wil die Kommissie met sy verslag
alleen poog om rigting te gee aan ’'n debat “wat by ons pas in alle erns
begin het” (NGK 2002A:247).

In sy aanbevelings maak die Kommissie die stelling dat die Algemene
Sinode “in die lig van voortgaande besinning” nie kan volstaan met die
besluite van 1986 nie. Ampsdraers en kerkvergaderings moet die saak
“derhalwe” met groot omsigtigheid hanteer (NGK 2002A:254).

'n Interessante klem by die Kommissie is dat alleen die feit van ’n
voortgaande besinning die besluite van 1986 op die weegskaal plaas
en kerkvergaderings noop om die saak met omsigtigheid te hanteer.
Daarteenoor is dit so dat 'n gereformeerde sinode erken dat alle mensewerk
voorlopig is, maar dat die voorlopigheid daarvan alleen nie noodsaak dat
die oortuigings van vroeér opgehef word nie. Dit wil dus voorkom asof die
Kommissie die besluite van 1986 by voorbaat bevraagteken sonder om
konkreet te verduidelik waar daardie besluite verkeerd loop.

Die Kommissie versoek die Algemene Sinode van 2002 dus om
hom opdrag te gee om ’'n “grondige teologies-etiese” studie oor
homoseksualiteit te doen “met die oog op die volgende Algemene
Sinode”. Ander kommissies, kundiges én gelowiges met 'n homoseksuele
oriéntasie moet indien nodig 66k by die saak betrek kan word. Daarby
moet kerkvergaderings en lidmate genooi kan word om deel te neem aan
die besinning.

Hoewel die Kommissie in sy verslag reeds interpreterend na baie
kwessies wat in die debat geopper word, verwys, volstaan hy met dié
prosesaanbevelings. Hy staan dus by ’'n punt dat ’n standpunt van die
Algemene Sinode oor homoseksualiteit by die volgende Algemene Sinode
of selfs later kan kom. Dit sou eventueel ook nie by die volgende sinode in
2004 nie, maar eers by die Algemene Sinode van 2007 kom.

Die voorstel vir so '’n omvangryke ondersoek toon ten minste een
ding. Dit is dat die Kommissie besef dat hierdie saak in die lig van resente

68



Acta Theologica Supplementum 18 2013

ontwikkelings meer voetangels het as wat op die oog af sigbaar is. Dat daar
in die NG Kerk — op daardie stadium - nie meer '’n homogene standpunt
oor die saak is nie. Ook nie oor die implikasies van die Bybel vir hierdie
problematiek nie. Implikasies wat saamhang met Skrifgesag en —gebruik.
Dit sou latere ontwikkelings aantoon.

4.6 NUWE HERVORMING

'n Verskynsel wat waarskynlik vanweé sy verskille met die ortodokse
Christendom baie aandag in die Afrikaanse media getrek het, was die
sogenaamde Nuwe Hervorming. Die woordjie “sogenaamd” word gebruik
omdat die begrippe “nuwe” en “hervorming” in die ontstaansbetekenis
of -konteks van die woord, nie by hierdie saak pas nie. Daarop
word teruggekom.

Sedert die begin van 2002 het die Afrikaanse media berig van ’n “groep
mense” wat glo dat die tradisionele kerke se opvattinge oor fundamentele
geloofskwessies verouderd is. Dat dié geloofsgoed herintepreteer moet
word om vir die moderne post-modernistiese mens relevant en aanvaarbaar
te wees. Die Nuwe Hervorming put uit die resultate van die Jesus Seminar.
Hulle maak ’n onderskeid tussen die historiese en verkondigde Jesus.

Die Evangelies, so loop hulle argument, verkondig Jesus vanuit die
geloof dat Hy uit die dood opgestaan het en dig aan Hom dinge toe wat
Hyself nie gesé of gedoen het nie. Die Evangelies teken ’n vals beeld van
Christus want dit is nie hoe Hy werklik was nie. Die historiese weergawe
van Jesus se lewe gee aan ons sy betroubare beeld. Volgens die Jesus
Seminar moet daar met ’n analogiese beginsel gewerk word om vanuit
gebeure wat tans as werklik en histories bestempel kan word, te bepaal
wat in die verlede werklik gebeur het. Byvoorbeeld: almal weet vandag dat
lyke nie weer lewendig word nie. Dit kon dus in die tyd van die Bybel ook
nie gebeur het nie sodat Jesus nie uit die dood kon opgestaan het nie. Sy
maagdelike geboorte is onmoontlik omdat maagde vandag nog nie babas
kry nie. Net so is sy wonders onmoontlik.

Die ASK beweer tereg in ’n verslag aan die Algemene Sinode van 2002
dat die gedagtes van die Nuwe Hervorming nie nuut is nie. Dit kom reeds
meer as 200 jaar onder moderne teoloé voor (vgl De Jong 1987:294,321,325).
Boonop het dit in die 16de eeuse hervorming gegaan om die herstel van
die kerk en die kern van geloofsoortuigings soos dit in die vroeé kerk
aangetref is. In die proses was die geestelike of sentrale boodskap van
die Bybel die norm. Van hieruit wou die Reformatore reformeer. Die Nuwe
Hervorming het geen erg aan hierdie sentrale boodskap en reformasie op
grond daarvan nie. Hulle hervorm of bou nie die kerk nie, maar probeer

69



Strauss Kerkwees in die Branding

dit afbreek en deformeer. Daarom wil die ASK dat die Algemene Sinode
van 2002 hom van die Nuwe Hervorming distansieer maar ook met hulle
'n gesprek aanvra om seker te maak dat die verskille met hulle nie op
misverstande berus nie (NGK 2002H:493-494).

Die verslag van die ASK beslaan ’'n bladsy en ’n half wat aantoon dat
hierdie kerklike liggaam die belang van die Nuwe Hervorming nie hoog ag
nie. Daarmee is die tafel egter gedek vir 'n saak wat in die media vanweé
sy andersheid of ongewoonheid baie aandag getrek het. Wat as die
ongewone nuus was. Aandag wat ook op lidmate kon inspeel.

4.7 °’N SAAMWONERY VAN 'N ANDER AARD

'n Kwessie wat — ek noem dit tong in die kies — onteenseglik sou aandui dat
die NG Kerk nie verstar nie, ook nie in sy bestryding van openbare “euwels”
(n term uit die jare 1940-1960) nie, was die nuwe soort saamwonery
waarvan die Algemene Sinode van 2002 in sy agenda moes kennis neem.
’n Saak wat met groot deernis, maar ook ’n bietjie binnepret aangepak is.

Die aanvanklike saakopskrif in die agenda van die Algemene Sinode
van 2002 het gelui: Saamwoon van afgetredenes.... In kerklike taal was
hulle nie jong belydende lidmate op soek na opwinding en afleiding
nie. Hulle was “ou” belydende lidmate op soek na rus en ’'n vreedsame
“koudleiding”. Die volledige opskrif was: Die saamwoon van afgetredenes
om ekonomiese redes.

Die Sinode van Noord-Transvaal het die saak in die vorm van ’n
beskrywingspunt in 1999 voor hom gehad. Die versoek in die punt was
dat die Algemene Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake die saamwoon
van afgetrede middeljariges en bejaardes ondersoek met die oog op ’'n
alternatief vir die “amptelike siviele huwelik”. Volgens die opstellers van die
beskrywingspunt gebeur dit al hoe meer dat 'n getroude vrou wat aftree
en saam met haar man uit sy siviele pensioen leef, na sy afsterwe deur ’'n
hertroue die pensioen verbeur. Die pensioen word in elke geval dikwels
by haar man se afsterwe maar voordat sy hertrou, gehalveer. 'n Alternatief
op die erkende siviele huwelik kan dié mense hierdie ekonomiese verlies
wat dikwels hulle hoofinkomste is, spaar en hulle vrywaar van die stigma
van saamwoon en die “swaard” van die kerklike tug. Boonop leef sulke
lidmate dikwels onder stres omdat hulle saamwonery hulle gewetens
belas. Die saak het via die Sinode van Noord-Transvaal op die tafel van die
Algemene Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake beland wat aanbeveel dat
die soortgelyke tydelike kommissie daarna kyk.

70



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Hier was 'n moontlikheid dat saamwoon as 'n probleem vir die kerk uit
’n onverwagse hoek kon toeneem! Die Algemene Sinode van 2002 sou die
probleem ook op sy tafel kry.

Dié Sinode is ook gekonfronteer met ander tipiese Suid-Afrikaanse
kwessies: armoede, die impak daarvan op NG Kerklidmate, werkskepping,
werkloosheid en regstellende aksie. Eietydse, situasiegebonde probleme
wat ’'n kerk wat by sy totale gemeenskap betrokke wil wees, nie kan vermy
nie. Probleme wat in die nuwe land na 1994 eventueel ook op die tafel van
die NG Kerk moés kom.

'n Meer intern-kerklike saak wat op die agenda van die Algemene
Sinode van 2002 sou kom en waaroor ekself nie gelukkig was vanweé die
vorm waarin dit aangebied is nie, was 'n beskywingspunt uit die Vrystaat
oor uitsprake van teoloé. Die probleem hieraan was tweeledig. Eerstens
was dit algemeen, vaag en daarom nutteloos. Tweedens het dit skynbaar
van die verouderde veronderstelling uitgegaan dat persone net deur die
Algemene Sinode “gesé” moet word om in hulle spoor te trap. lets wat in
elke geval, weens die vaagheid van die beskrywingspunt, dood gebore sou
wees. Niemand kon daaruit aflei wie en watter uitsprake bedoel word nie.

Die beskrywingspunt was van die Moderamen van die NG Kerk in die
Vrystaat. Hierdie liggaam het daarop besluit na aanleiding 'n besluit van
die Ring van Winburg.

Winburg het die Vrystaatse en Algemene Kommissie vir Leer- en Aktuele
Sake versoek om die moontlikheid van tug teen teoloé “wat dwaalleer oor
verskeie sake verkondig te ondersoek en die nodige stappe te doen”.
Gelegitimeerde teoloé in die NG Kerk is gebonde aan die Bybel en die
belydenisskrifte en het belowe om niks te verkondig wat hiermee in stryd
is nie. Daarmee het die Ring egter die pad van die kerkorde van die NG
Kerk dat gelegitimeerdes by hulle eie ringe aangekla word, verontagsaam.
Ook was die klagtes nie omskryf met 'n aanduiding van die oortreding,
persoon, tyd en plek nie.

Die Moderamen het die beskrywingspunt wyslik aangepas en verander
in 'n versoek dat die Algemene Sinode hom uitspreek teen aanvegbare
uitsprake van teologiese professore, dosente en predikante in die media,
hulle lesingkamers en “elders”. Hierdie uitsprake skep verwarring in
die gemoed van gelowiges en teologiese studente en moet duidelik
op die Skrif en die belydenis gefundeer word. Die Moderamen het die
ongesubstansieerde versoek om tug dus versag na 'n ongesubstansieerde
versoek om ’'n algemene standpunt of uitspraak (NGK 2002H:442).

7



Strauss Kerkwees in die Branding

Teen hierdie agtergrond en met 'n nuwe moderatuur sou die Algemene
Sinode van 2002 die vergaderdeel van sy werksaamhede op Maandag 14
Oktober 2002 in die Sinodesaal in Visagiestraat, Pretoria begin.

4.8 ALGEMENE SINODE VAN 2002 EN EKUMENE

Die Algemene Sinode van 2002 bevestig etlike van die nuwe ekumeniese
bedrywighede van die NG Kerk op die vlak van die Algemene Sinode.

Behalwe dat die Algemene Sinode van 2002 bevestig dat die NG Kerk
volle betrekkinge met die Reformed Churches of Australia handhaaf,
spreek hy ook sy dank uit teenoor die gemeentes van hierdie kerk vir die
ondersteuning en pastorale versorging wat hulle aan emigrante uit Suid-
Afrika bied. Hy vertrou dat die nuwe lidmate in Australié 'n aanwins sal
wees vir “kerk en koninkryk” (NGK 2002H:572).

Die verhouding met die CRCNA wat die Sinode bevestig, is 'n
skoolvoorbeeld van die rol wat apartheid op die ekumeniese isolasie van
die NG Kerk tot 1986 en selfs later, gespeel het. Terselfdertyd gee dit —
veral vanaf die kant van die CRCNA - 'n aanduiding van hoe 'n moderne
gereformeerde kerk sy ekumeniese bande benader.

'n Deel van die motivering van die ASK om volle betrekkinge met die
CRCNA by die Algemene Sinode van 2002 voor te stel, is die besluit van
die Sinode van laasgenoemde op 13 Junie 2001 om sy “ecclesiastical
fellowship” met die NG Kerk te herstel. Volgens die ASK het die CRCNA
die verhouding “jare gelede” om verskillende redes verbreek. Een van die
redes was die NG Kerk se steun aan apartheid.

Die CRCNA was egter nie net verontrus oor die politieke beleid in
Suid-Afrika nie. Na 1994 sou hulle gesindheid teenoor die NG Kerk nie
oornag verander nie. Wat alles meer pynlik gemaak het, was die feit dat
die NG Kerk, die CRCNA en die Gereformeerde Kerke in Nederland die
drie groot kerke in die GER was (Geldenhuys 1982:101). Hulle onderlinge
verhoudinge as gereformeerdes binne die GER as 'n konfessioneel gedrewe
ekumeniese organisasie het inhoudelik op susterskerkbetrekkinge of, in
die woordgebruik van die NG Kerk, volle betrekkinge neergekom. Vir die
CRCNA om hierdie verhoudinge te herstel, het dit na die jaar 2000 egter nie
net om apartheid gegaan nie.

As gereformeerdes in '’n moderne wéreld wou hulle ook weet waar hulle
met die NG Kerk staan ten opsigte van Skrifgesag, homoseksualiteit, die
ampte, aborsie, genadedood, die gesinsnagmaal en die vrou in die amp.
Die CRCNA moes hulle - soos die NG Kerk in Suid-Afrika - in die VSA in

72



Acta Theologica Supplementum 18 2013

die lig van die Skrif en die veranderde situasie in hulle land, oor hierdie
sake verantwoord.

Die CRCNA-sinode van 2001 het dus besluit om bilaterale verhoudinge
met die NG Kerk te hervat as 'n kerk wat die gereformeerde geloof bely
en handhaaf. Volgens hom reageer hy ook op herhaalde versoeke in die
verband van die NG Kerk.

Waaroor die CRCNA hulle egter ook verheug, is dat die Algemene
Sinode van 1998 van die NG Kerk die “joint resolution” van NG Kerkleiers
en die WBGK aanvaar het. Hierdie aanvaarding “removes the obstacle
for the CRCNA to enter into ecclesiastical fellowship with the DRC” (NGK
2002A:388).

Vir die CRCNA sou dit dus nie net oor die NG Kerk se steun aan apartheid
as 'n etiese kwessie gaan nie, maar ook die meer sentrale kerklike vraag
soos Skrifgesag. Dit was egter, omrede die bande van die CRCNA met
beide die GER en WBGK, ook duidelik dat die CRCNA die NG Kerk se
teologiese en morele steun aan apartheid nie net as 'n etiese saak nie, maar
iets wat vanuit 'n status confessionis benader moet word, hanteer het. Al
het die CRCNA ’n status confessionis nie in sy besluit genoem nie, was
die onttrekking van die NG Kerk se steun aan apartheid deurslaggewend
hiervoor. Vir gereformeerdes kan so iets verhoudinge tussen kerke alleen
bepaal as dit belydenisimplikasies het.

Daar is gemeld dat die NG Kerk in 2004 as 'n volwaardige lid van die
SARK aanvaar is. Hierdie aanvaarding kom na aanleiding van ’n versoek
van die Algemene Sinode van 2002 wat geoordeel het dat sy lidmaatskap
van die SARK nie net nodig is omdat die NG Kerk iets daar kry nie, maar
ook omdat hy iets daar gee. Die NG Kerk weet dit nou al uit die ervaring
van sy waarnemerstatus sedert 1995. Volgens die motivering van die ASK
is die besluite van die SARK adviserend sodat die NG Kerk nie met alles
hoef saam te stem nie. Hy kan dus sonder gewetenswroeging by die SARK
aansluit (NGK 2002A:391-392).

Oor die ontwikkeling van 'n nuwe Tussenkerklike Raad vir die drie
Afrikaanse kerke is die Algemene Sinode van 2002 positief. Die Sinode
wat sigbaar ongeduldig oor stadige vordering raak, beskou dit as “een
van die instrumente” om eenheid tussen die kerke te verwesenlik (NGK
2002A:293). 'n Instrument wat weldra tandeloos blyk te wees en net so
effektief is as wat sy lede vrywillig gesamentlik is.

Volgens die ASK het sy hertoelating tot die WBGK in 1998 vir die NG
Kerk die deure na 323 kerke met meer as 70 miljoen lidmate wéreldwyd
oopgemaak (NGK 2002A:393).

73



Strauss Kerkwees in die Branding

In hierdie situasie aanvaar die Algemene Sinode van 2002 ’n
ekumeniese “beleid” (NGK 2002H:571). Hiervolgens kan die NG Kerk
volle, gedeeltelike, dialoog- of kontakverhoudinge met indiwiduele kerke
aanknoop. Oor die volle verhoudinge met gereformeerde kerke is daar
reeds gehandel. Gedeeltelike verhoudinge is ook met gereformeerde kerke,
maar kerke met wie daar nie volle verhoudinge kan wees nie. Dit gaan
oor samewerking en die versorging van mekaar se lidmate indien daartoe
versoek. Dailoogverhoudinge sé wat dit is. Dit kan lei tot gedeeltelike of
volle betrekkinge en behels ook samewerking in gemeenskaplike sake.
Kontak gaan oor insidentele kontak (NGK 2002A:384-385).

4.9 EENHEID IN DIE NG KERKFAMILIE

Vanuit die verslag van die ASK neem die Algemene Sinode van 2002 kennis
van die stand van die eenheidsproses in die NG Kerkfamilie. Van hier af
moet besluite oor die hoe nou verder, geneem word®.

Die Algemene Sinode is teleurgesteld dat daar 8 jaar na die besluite
van die Algemene Sinode van 1994 nog “min vordering” met die proses
gemaak is. Die Sinode herbevestig sy “voorneme en verbintenis tot een
kerkverband in die NG Kerkfamilie.” Hy gee opdrag aan die ASK om so gou
moontlik die voorgestelde konvent saam met die VGKSA, NGKA en RCA te
reél. Hierdie konvent moet werk aan een kerkverband in die familie.

Volgens die Algemene Sinode van 2002 het “kerkvereniging” ’n
prosesmatige karakter. Daar moet saam gesoek word na ’'n belydenis-
grondslag en struktuur waarbinne die deelnemende kerke hulle kan tuis
voel. Die ASK moet die moontlikheid ondersoek dat kerkvergaderings
onderling gesamentlike vergaderings hou wat in die interim deel vorm
van meer kerkverbande. Die ASK moet kreatief kyk na verdere modelle
van kerkeenheid. Die samesmelting, kombinering en samewerking van
gemeentes word ook aangemoedig (NGK 2002H:571).

Ten opsigte van die oor en weer beroepbaarheid van bedienaars van
die Woord, erken die NG Kerk die opleiding en legitimasie van die ander
drie kerke. Daar is egter een voorwaarde: om na ’n NG-gemeente beroep
te word, moet iemand ’n opleiding hé wat gelykstaande is aan die van die
NG Kerk. Die Drie Formuliere van Eenheid moet aanvaar word vir iemand
om in 'n NG-gemeente bevestig te kan word (NGK 2002H:567).

Die voorstel oor die goedkeuring deur kerkrade van die nuwe
kerkverband word ook deur die Algemene Sinode van 2002 aanvaar (NGK

38 Vgl Nel en Du Toit (2007) vir die verloop van die proses.

74



Acta Theologica Supplementum 18 2013

2002H:571). Daarmee plaas die Sinode sy stempel op die oortuiging dat
kerkverband ’'n verband van gemeentes is.

4.10 AKTUELE KWESSIES

Die voorstelle van sy Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake oor die gesag
van die Skrif en die uitbreiding van die besluit van 1998 oor die wyse
waarop die NG Kerk sy belydenisskrifte aanvaar, word aanvaar. Die Skrif
word beskou as ’n tendensboek wat aan ons God se verlossing van
die mens met goddellike gesag deurgee (NGK 2002H:548), terwyl die
belydenisskrifte van die NG Kerk in hulle formulering van die Christelike
geloof ooreenkom met die Bybel (NGK 2002H:551).

Die Algemene Sinode van 2002 verklaar ook dat daar “ernstige
meningsverskil” in die NG Kerk is oor die Sinode van 1986 se standpunt
oor homoseksualiteit. Hierdie besluit is die laaste besluit wat die Algemene
Sinode hieroor geneem het, maar kan nie sondermeer gehandhaaf
word nie.

Daarom versoek die Algemene Sinode van 2002 sy Algemene
Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake om sy voorgestelde grondige en
omvattende studie oor homoseksualiteit te doen vir voorlegging aan die
volgende Algemene Sinode.

Die aanvaarding van hierdie voorstel bring mee dat daar volgens die
Sinode van 2002 nou ’'n “nuwe, oop situasie ontstaan het” in afwagting
van die standpunt van die volgende Algemene Sinode. Intussen verklaar
die Sinode dat slegs die verhouding tussen een man en een vrou “volgens
ons verstaan van die Skrif” as 'n huwelik beskou kan word. Hetero- en
homoseksuele promiskuiteit word veroordeel.

Dieselfde vergadering erken met “...berou dat ons” in die verlede
deur 'n gesindheid van veroordeling en liefdelose optrede gehelp het
om homoseksuele gelowiges van die kerk te vervreem. Hulle integriteit
as medegelowiges kan egter nie betwyfel word bloot op grond van hulle
homoseksuele oriéntasie nie. Hulle is hartlik welkom in die gemeentes
(NGK 2002H:551).

Die Algemene Sinode van 2002 dui dus koers aan op sekere kernpunte
van die saak, maar probeer terselfdertyd om alles menslik en pastoraal
te hanteer. Hoe dit ookal sy, 'n meer uitgebreide standpunt moes vir ten
minste nog vier jaar wag.

Nog twee sake wat die Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake aan die
Algemene Sinode van 2002 voorlé, moet hier vermeld word. Die eerste is
dat dieselfde Kommissie ook opdrag kry om alternatiewe vir die huwelik

75



Strauss Kerkwees in die Branding

te ondersoek. Dit moet gedoen word vir afgetredenes en homoseksuele.
Die vermelding van laasgenoemde kom opportunisties voor, omdat die
standpunt van die NG Kerk teenoor die homoseksuele nou “oop” verklaar
is én die huwelik deur die Sinode by voorbaat vir, let wel, slegs een man
en een vrou gereserveer is. 'n Lyn wat dwarsdeur deur die NG Kerk se
standpunte oor homoseksualiteit loop. Dit is dus te betwyfel of alternatiewe
huwelike van homoseksuele vir die NG Kerk aanvaarbaar is. Of dit nou 'n
huwelik of ’n alternatiewe huwelik is, die huwelik soos deur God ingestel
bly die oorsprong of oorspronklike maatstaf daarvan (NGK 2002H:553).

Die tweede is die feit dat die NG Kerk hom nou in ’n veranderde politieke
Suid-Afrika bevind. Apartheid Suid-Afrika het verander in ’'n liberaal-
demokratiese “bestel”. Die Algemene Sinode van 2002 handhaaf egter die
“belydenis” van die oppergesag van God oor alle lewensterreine — ook oor
staatkundige Suid-Afrika. Romeine 13 se “dienaar van God” wat die reg
moet handhaaf en die kwade moet bestry geld ook vir die Suid-Afrikaanse
owerheid. Dit is tot voordeel van alle Suid-Afrikaners.

Die Kommissie kry opdrag om ’n studie te onderneem oor watter rol die
NG Kerk in die openbare gesprek in Suid-Afrika kan speel en te soek na
gemeenskaplike waardes tussen die liberale demokrasie en die “Christelike
geloof”. Die Algemene Sinode oordeel dat die liberale demokrasie 'nfeilbare
menslike politieke model is en verset hom teen pogings om dit tot 'n soort
“heilsleer” te verhef. Die Sinode wil ook getuig teen oneer vir die Naam
van die Here op staatkundige terrein (NGK 2002H:550; Strauss 2010:125-
130). Hy handhaaf dus sy profetiese distansie teenoor die owerheid, maar
die insig dat ’n liberaal-demokratiese politieke bestel met 'n konsekwente
Christelike politieke bestel en nie met die Christelike geloof vergelyk moet
word nie, ontbreek hom.

Die Algemene Sinode van 2002 kyk ook na armoede, werkloosheid
en regstellende aksie in Suider-Afrika. Die NG Kerk aanvaar mede-
verantwoordelikheid vir die oplossing van armoede onder alle
bevolkingsgroepe. Die Sinode versoek sinodes, ringe en gemeentes om
“daadwerklike” inisiatiewe te neem om die probleem in “elke plaaslike
gemeenskap aan te pak”. Die vergadering is besorg oor die impak van
werkloosheid, regstellende aksie en die groterwordende skuldlas op
sy lidmate en ander mense op die subkontinent. Die staatsowerheid
moet ekonomiese maatreéls ter bevordering van werkskepping instel
(NGK 2002H:533). Die Sinode versoek die kerkverband ook om betrokke te
raak by vigsbestrydingsaksies.

Dit is die jaar 2002 en die Algemene Sinode gee duidelike blyke dat hy
“aangekom” het in die nuwe omstandighede en bestel in Suid-Afrika. Hy
reik aan die einde van sy sitting ’n verklaring uit wat dit bevestig. Hierin

76



Acta Theologica Supplementum 18 2013

sé hy dat hy hom opnuut verbind aan die Here, groter eenheid met ander
kerke, Afrika en Suider-Afrika en dan - dat dit 8 jaar na die koms van die
nuwe bedeling in 1994 is, is veelseggend - “die genesing van ons land”
(NGK 2002H:584).

4.11 KERKLIKE PRAKTYKE

Die Algemene Sinode gee ook blyke dat hy bewus is van wat in die
praktyk van gemeentes gebeur. Volgens die Sinode is nie-formalisme en
nie-tradisionalisme deel van die gereformeerde liturgiese vormgewing.
Hoewel die kerk se liturgiese formuliere 'n skat is wat oor jare kom,
moedig hy eredienskommissies aan om nuwe formuliere te versamel (NGK
2002H: 583). Die vergadering erken ook in ’n besluit dat daar ruimte is
vir liggaamlike beweging in die “aanbiddingsontmoeting” tussen God en
mens. Om die nagmaal as ’'n sakrament wat die geloof versterk, tot sy
reg te laat kom, moedig die Sinode gemeentes aan om te strewe na ’'n
weeklikse viering daarvan. Nagmaal in kleingroepe is moontlik as daar aan
al die elemente soos teenwoordig in ’n amptelike erediens, aandag gegee
word (NGK 2002H:537).

'n Saak wat op hierdie stadium in die gemeentes van die NG Kerk
omstrede begin raak het, is die gebruik van die wet van die Here in die
volledige erediens. Oor waarom liturge dit nalaat, is daar waarskynlik
meer as een rede. Opnames wat hierop lig kan werp, is daar skynbaar
nog nie gemaak nie. Twee van die grootste redes is waarskynlik vrees vir
oorbekendheid en liturgiese formalisme én 'n onbekendheid by liturge met
die betekenis van die wet (vgl Van Minnen 1967:50).

In ’n redelik omvattende studiestuk oor die betekenis en liturgiese
aanwending van die wet van die Here, beveel die Algemene Kommissie
vir die Erediens aan dat daar met die gebruik van die wet in die NG Kerk
volgehou word. Dit moet egter uitgaan van enkele vertrekpunte. Die eerste
een is 'n liturgiese variasie wat reeds 'n breed aanvaarde verskynsel in die
NG Kerk is. Die tweede is dat die aanwending van die wet in 'n erediens
waarvan daar talle variasies in die Bybel is op die dekaloog in Exodus 20
en Deuteronomium 5, moet pas by die “teologiese kern” van die diens.
Byvoorbeeld: Calvyn soos nagevolg in die Heidelbergse Kategismus,
gebruik die wet nie net as '’n maatstaf vir die sonde nie, maar ook vir die
mens se dankbaarheid vir God se verlossing (sa: 371-377; vgl Van den
Berg 1967:46-47). 'n Oproep tot konkrete dade van gehoorsaamheid kan
met Skrifgedeeltes wat oor aspekte van God se wet handel, uitgebrei of
versterk word (NGK 2002A:74-81).

77



Strauss Kerkwees in die Branding

Die Algemene Sinode van 2002 aanvaar hierdie studiestuk en beveel
aan dat dit in die erediens neerslag vind (NGK 2002N:538). Die Sinode bly
dus by die gebruik van die wet as ’'n konstante, maar bou ook variasie in
soos wat ander konstantes in die NG Kerk met variasie gehandhaaf word.

In verband met Kerkorde artikel 11 wat bepaal dat ’'n predikant na
die aaanvaarding van 'n beroep permanent in die pos bly totdat hy/sy 'n
volgende beroep aanvaar, as predikant bedank of emeriteer, erken die
Sinode nou ook ’'n beroep vir 'n bepaalde taak en ’'n bepaalde termyn
wat nie permanent van aard is nie. Die besluit om so ’n pos te skep moet
deur die betrokke kerkraad vir goedkeuring aan die ring of ringskommissie
voorgelé word (NGK 2002H:556). Die Algemene Sinode van 2002 keur
'n aantal voorstelle goed wat die omruiling van standplase deur twee
predikante moontlik maak. Hierdie maatreéls wil beweging na nuwe
werkkringe wanneer nodig, bevorder maar dit ook koppel aan normale
aspekte verbonde aan die aanvaarding van 'n beroep. Dinge soos roeping,
'n beroep, 'n diensooreenkoms met die nuwe kerklike werkgewer en
bevestiging in die amp (NGK 2002H:555).

4.12 UITSPRAKE DEUR TEOLOE

Hoewel nie al die aanhangers van die Nuwe Hervorming teoloé is nie,
het die optrede van die Algemene Sinode van 2002 aangedui dat hulle
uitsprake teologies vreemd aandoen.

Die verslag van die ASK en ’'n voorstel ter vergadering word na
eersgenoemde verwys vir afhandeling. Op die verslag van die ASK is
reeds gewys. Dit was negatief oor dié “hervorming”. Die voorstel was
ook negatief. Volgens die voorstel is die dun end van die wig daar waar
die boodskap van die Nuwe Testament verdag gemaak en Jesus van
Nasaret as die beloofde Gesalfde van God verloén word. lets wat die
Nuwe Hervorming by implikasie doen (NGK 2002H:577). Die feit dat die
Sinode die saak — sonder om self ’'n besluit daaroor te neem - na die ASK
vir afhandeling verwys, spruit moontlik uit drie oorwegings: die Nuwe
Hervorming word nie as 'n groot faktor beskou nie; die afwysing daarvan is
'n feit en daar is nie 'n goed geformuleerde, eenparige standpunt daarteen
nie. Van die Nuwe Hervorming is later min gehoor.

Die Vrystaatse beskrywingspunt oor die aanvegbare uitsprake van
teoloé moes ook nog hanteer word. Dit word tydens die vergadering
behandel deur die Tydelike Kommissie vir Algemene en Ekumeniese Sake.
Die aanbevelings van hierdie kommissie sou die besluite van die Algemene
Sinode van 2002 word.

78



Acta Theologica Supplementum 18 2013

In plaas van die vae beskuldiging van nie-genoemde teoloé wat
met onaangeduide, nie-omlynde dwalinge kom, stel die Algemene
Sinode die saak positief. Hy herinner alle gelegitimeerdes van die NG
Kerk aan hulle verbondenheid aan en verantwoordelikheid teenoor
die geloofsgemeenskap in die manier waarop hulle teologie bedryf.
Kerkrade word daarop gewys dat die opsig en tug oor die leer en lewe
van hierdie gelegitimeerdes hulle verantwoordelikheid is. Die ASK moet
op ’'n deurlopende wyse by die openbare gesprek betrokke wees omdat
die NG Kerk met sy ryke teologiese tradisie hom nie van hierdie debatte
moet isoleer nie. Die Sinode bly gebonde aan die Woord van God en die
“klassieke belydenisskrifte” (NGK 2002H:577).

Hiermee het die Algemene Sinode by die spreekwoordelike Woord en
belydenis gebly. Ten minste wat sy voorneme betref. 'n Nie-gespesifiseerde
klag wat juis daarom nie by enige kerkvergadering ontvanklik was nie, het
'n nie-gespesifiseerde standaardantwoord gekry. Daarmee was die saak
van die baan. Die berg het 'n muis gebaar. Nie-omlynde vae beskuldigings
word skimpe en het geen plek in 'n gereformeerde kerk nie.

Die Sinode se uitgesproke verbondenheid aan die “klassieke”
belydenisskrifte was op sy beurt ook nie-gespesifiseerd en byna
onomlynd. By Coenie Burger en myself was daar egter 'n onuitgesproke
voorneme om “ten diepste” of funderend by die “Skrif en ons erkende
belydenisskrifte” te bly. Twee swaeltjies maak nie 'n somer nie, maar saam
was ons breedweg verteenwoordigend van ’n groot deel van die Sinode.
Hierdie geloofsband, saam met wedersydse respek en waardering, het van
ons vanuit verskillende kerklike omgewings ’n kerklike span in die beste
tradisie gemaak. Dit sou in Coenie se hele termyn as moderator so bly. Ons
was bewus van verskille, maar dit sou ons nie verhoed om met waardering
en ’'n erkenning van elkeen se uitstaande punte saam te werk nie.

Ek het sy integriteit en hartlikheid altyd waardeer. Ons het geweet
wat ons aan mekaar het. Ons was nooit heftig, venynig of agteraf teenoor
mekaar nie.

Coenie sou ’'n nuwe inisiatief met eenheid in die NG Kerkfamilie
neem. Vir hom is dit 'n saak naby aan sy hart. Hy het goeie kontak met
die VGKSA gehad. Ek wou hom ondersteun sover moontlik. Ek het vanuit
my Vrystaastse posisie goeie kontak met die NGKA gehad. Saam kon ons
iewers kom met die NG Kerkfamilie.

Vir die nuwe uitdagings rondom twee groot sake soos eenheid in die
NG Kerkfamilie en homoseksualiteit was die Algemene Sinode van 2002 'n
goeie wegspring.

79



Strauss Kerkwees in die Branding

4.13 "N ROEPING IN AFRIKA

By die wending van die eeue en met 'n besef van sy taak as gevestigde
kerk met 'n veelbewoé geskiedenis in Afrika en Suider-Afrika, sluit die
Algemene Sinode van 2002 af met 'n roepingsverklaring.

In hierdie verklaring verbind hy hom opnuut aan die Here van die NG
Kerk wat hom 350 jaar gelede hier geplaas het met die opdrag om die
Evangelie te verkondig. Hy verbind hom aan die kontinent van Afrika en
veral Suider-Afrika. Tragiese verhale van nood as gevolg van verskeie
faktore het die Algemene Sinode ontstel en hy bied sy praktiese hulp as
kerk hiermee en sy gebede vir die owerheid aan. Die NG Kerk verbind hom
ook aan ander kerke en sy eie gemeentes. Saam kan almal by die genesing
van Suid-Afrika betrokke raak.

Die verklaring sluit af: “Ons het 'n Here. Ons is hier. Ons is sy kerk. Aan
God al die eer.”

Hoewel hierdie verklaring nie 'n belydenis of teologiese meesterstuk is
nie, maak die erns en toewyding van die NG Kerk se betrokkenheid by sy
onmiddellike omgewing tog indruk. Dit moes nou ook met die werk van die
NG Kerk buite die Algemene Sinode getoon word.

80



HOOFSTUK 5
‘N NUWE ERA

Die wending van die eeue wat by die Algemene Sinode van 2002 met
die aanwysing van 'n nuwe geslag Moderatuurslede én enkele nuwe
kwessies op die agenda sigbaar geword het, is met die Algemene Sinode
van 2004 - “Hartenbos” - verder gevoer. Die nhuwe era was nie soseer
waarneembaar in prinsipieel anderse besluite nie, maar ’n nuwe manier
van sinodehou, “nieuwigheden” in sinodeverslae én verslae wat op van
hierdie nuuthede reageer.

Dat hierdie nuuthede in van die verslae en nie in die besluite nie,
deurgekom het, was ’'n aanduiding dat dit nie algemeen in die NG Kerk of
by die afgevaardigdes na Hartenbos aanwesig was nie.

Die nuwe era was merkbaar in vier verskynsels. Die eerste verskynsel
het gelé in die oorsponklike verslag van die Algemene Kommissie vir Leer-
en Aktuele Sake®. Die Sinode het, soos die agenda of program vorder,
kort-kort in parrallelle sessies verdeel wat die verslae van die permanente
kommissies bespreek en die reg gehad het om dit gewysig aan die
vergadering voor te |é.

5.1 TRANSFORMASIE

In sy verslag oor die belangrike rol van die NG Kerk in die nuwe
staatkundige bedeling in Suid-Afrika, het Leer- en Aktuele Sake die term
“transformasie” as 'n nuwe politieke modewoord, huidjie en muidjie gesluk.
Breedweg het hulle die term so vertolk dat dit op enige soort verandering -
ongekwalifiseerd - in die Suid-Afrikaanse samelewing dui. Vir die NG Kerk
sou transformasie vroeér gegaan het oor die inkleding van die samelewing
op ’'n Bybelsgebaseerde beleid van “afsonderlike ontwikkeling”. Hierdie
benadering moet volgens die Kommissie na 1994 gerekonstrueer word.
Daarby oordeel die Kommissie dat die NG Kerk daarvan moet vergeet

39 Nuuthede of “nieuwigheden” was die ding wat die ou Doppers in die 1850’s
voor die ontstaan van hulle eie “kerkegemeenskap” (hulle hou nie meer van
“kerkverband” nadat hulle in die 1980’s besluit het om “gereformeerde kerke”
in plaas van “gereformeerde kerk” te word nie), in die NG Kerk gegrief het
(Spoelstra 1963:24).

40 Hierdie Algemene Kommissies verander by Hartenbos 2004 in vier Diensgroepe
waaronder ’n aantal taakspanne tuisgebring word, nl Diensgroep Leiers (dit
word ingevoer vanweé ongemak met die term Moderamen Algemene Sinode),
Diensgetuienis, Gemeente en Bedieninge, Ondersteuningsdienste (NGK
2004H:389-390).

81



Strauss Kerkwees in die Branding

om die Suid-Afrikaanse samelewing te probeer verander deur inisiatiewe
in die openbare lewe. Hy moet liewer ’n alternatiewe gemeenskap vorm.
'n Christelike samelewingsvisie kan nie in ’n liberaal-demokratiese
samelewing verwerklik word nie. “Liberale waardes” soos vryheid en
gelykheid en die wyse waarop dit in menseregte gekonkretiseer word,
kan egter deur die kerk met vrug in die huidige Suid-Afrika gebruik word.
Die NG Kerk moet by sy Christelike standpunte bly, maar in sy openbare
gesprek eerder aansluiting vind by die kultuurwaardes van die tyd (NGK
2004A:131-137).

In sy voorlegging van 'n gewysigde voorstel aan die Sinode besluit
die parrallelle sessie oor Leer en Aktuele Sake wyslik om die woord
“transformasie” uit te haal. Transformasie wat die bestaande transformeer
of omkeer, is immers nie onder alle omstandighede reformatories of goeie
hervorming nie. Hervorming - 66k in die politieke sin van die woord - wil
vanuit aanvaarbare elemente in die bestaande ewolusionér, ordelik en
stabiel, oorgaan na ’n beter bedeling.

Bowendien visualiseer die Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake nie
dat die NG Kerk probeer om die nuwe liberaal-demokratiese Suid-Afrika
te transformeer of, meer kerklik, te hervorm nie. Hoewel sy naam as ’'n
gereformeerde kerk impliseer dat hy na buite vanuit sy Bybelse oortuigings
veranderend optree of hervorming inisieer, moet hy volgens die Kommissie
liewer die stuk oor menseregte in die Suid-Afrikaanse grondwet (Kleyn
en Viljoen 1998:267) gebruik as basis hiervoor. Saam met die NG Kerk
het die Kommissie aangekom in 'n nuwe era. Op die punt van “kerk en
samelewing” verwring die Kommissie egter sy gereformeerde insigte na
die onbestaanbare (vgl hierteenoor die insigte in KS-7986 en KS-1990).

In sy aanbevelings aan die Sinode probeer die parallelle sessie die
voorstelle van Leer- en Aktuele Sake verChristelik (of is dit transformeer?
NGK 2004C.10.2) Die sinodebesluit op hierdie voorstelle bevestig later dat
die Kommissie nie die NG Kerk op hierdie punt verteenwoordig nie. Daarop
word teruggekom.

5.2 DIVERSE DENKE IN NG KERK

Die tweede verskynsel van dieselfde “nuwe era-denke” kom op ’n ander
punt in die verslag van die Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake voor. In
sy stuk oor Skrifgebruik en Skrifgesag beweer die Kommissie dat “ons
gemeentelede” van sienings weet “waaroor ons nie meer so seker is nie
en in elke geval nie meer eenstemmig is nie”. Hieronder tel sake soos die
rol van die vrou in die samelewing, ewolusie, homoseksualiteit, aborsie,
saambly en die model van gemeentewees (NGK 2004A:130). Weer is dit

82



Acta Theologica Supplementum 18 2013

onseker oor hoe wyd hierdie onsekerheid in die NG Kerk voorkom. Is dit
algemeen of beperk tot die kringe waarin sommige lede van die Kommissie
beweeg? Daarby is dit 'n vraag of die NG Kerk al ooit oor al hierdie sake
eenstemmig was?

In ’n standpunt as moderator oor ewolusie moes ek in 2010 agterkom
dat ek “skynbaar” onder ’'n wanindruk verkeer as ek verstaan dat die
“taktiese” formulerings van sekere lede van die Moderamen my steun
in my afwysing van, kortweg, konsekwente ewolusie. 'n Soort ewolusie
wat glo dat daar spontane of interne kragte was of is wat meebring dat
dat daar immanente oorgange tussen plante, diere en mense is. Dat die
“missing link” nie 'n probleem is nie. Ek glo wel dat “interne” ewolusie
binne die ryk van plant, dier en mens ’n realiteit is en het dit in die openbaar
ook so gestel.

Die eerste persberig oor ’n venynige reaksie van 'n natuurwetenskaplike
uit Stellenbosch op my standpunt soos in 'n onderhoud met die tydskrif
Juig, het tydens ’'n vergadering van die Moderamen in Pretoria in Julie
verskyn (Juig Jul/Aug 2010:22). Steun per e-pos en sms vir my optrede
was egter oorweldigend en het van honderde mense binne en buite die
NG Kerk én binne en buite Suid-Afrika gekom. Tot 'n paar weke daarna
het ek nog daarvan ontvang. Ek was nie oortuig dat genoemde “taktiese
kerkleiers” in die NG Kerk in hulle ignorering van relevante Skriflyne of
—-uitgangspunte reg laat geskied aan die Woord en daarom die saak nie.
Hulle het dit gestel asof die Bybel by sekere natuurwetenskaplikes -
dieselfde Bybel praat van sonde wat die moontlikheid skep vir foute in
wetenskaplike denke —moet aanpas of anders belaglik voorkom. Die feit dat
hierdie “kerkleiers” na “die wetenskap” (natuurwetenskap?) as 'n eenheid
verwys, terwyl natuurwetenskaplikes onder mekaar verskil oor ewolusie,
dui daarop dat hulle nie goed op die hoogte is met wat hier aangaan nie.
'n Sinvolle gesprek tussen die Bybel en “die wetenskap” is volgens dié
houding skynbaar slegs moontlik as eersgenoemde by voorbaat op die
agtervoet is*'.

Persberigte, briewe in koerante, menings gelug met behulp van
die moderne tegnologie en talle besoeke aan gemeentes oor sake
soos saambly, die rol van die vrou in die samelewing en die aard van
gemeentewees het my ook laat wonder hoe wyd die verskille soos hierdie
verslag beweer, onder meningsvormers in ons gemeentes voorkom? Lé die
verskille in die gemeentes of is dit beperk tot enkele “teoloé&”? Hou denke
soos — soms - weerspieél in dié sinodeverslae rekening met die houding

41 Miskien het ek in my poging om by die gemiddelde lidmaat uit te kom op tone
getrap toe ek verstaanbare taal wou gebruik en aangevoer het dat my eie
voorouers sekerlik nie ape was nie...

83



Strauss Kerkwees in die Branding

van die deursnee lidmaat in die gemeente? Word sinode-uitsprake deur
gemeentes ook geag, verdedig en uitgedra? As ons gereformeerd oordeel
dat God se mening belangriker as die van die “gemiddelde” lidmaat is,
aanvaar ons dan soos Rome - verkeerdelik — dat die Here Hom nie aan
die lidmaat openbaar nie? Kan lidmate dan nie sé hoe hulle die Here
verstaan nie?

Dit bring ons by die derde verskynsel wat daarop dui dat die NG Kerk
en sy Algemene Sinode hom in 2004 in ’'n nuwe era bevind.

5.3 ’'N OMSTREDE ORDEMOSIE

Hierdie verskynsel draai rondom doktor Lourens Erasmus, destyds
voorsitter van die Vrystaatse Moderamen. Lourens het dinge by die
Algemene Sinode van 2004 van meet af takties en, wat sy gehoor
aanbetref, verkeerd aangepak. Miskien het hy met 'n wantroue teenoor
die handhawing van die gereformeerde tradisie deur die Algemene Sinode
na die vergadering gekom*2. Byvoorbeeld: hy was hoorbaar beswaard
oor 'n moontlike nagmaalsviering deur die Sinode by sy afsluiting op 15
Oktober. 'n Viering los van en sonder die toestemming van die kerkraad
van die gemeente Hartenbos binne wie se gebied die Walvissaal val. Dit is
opgelos. Ek was persoonlik daarby betrokke (NGK 2004H:391).

Soos ander sprekers in die loop van die week sou professor Russel
Botman van Stellenbosch die Sinode op Dinsdagoggend 12 Oktober net
na die dagopening toespreek. Die tema was “Ons verbintenis aan Afrika en
ons lande”. Op sy toespraak sou tafelgesprekke volg en dan 'n algemene
bespreking waarin mosies of voorstelle gestel kon word (NGK 2004H: 392).

Lourens het die uitkoms van hierdie gesprekke skynbaar nie vertrou nie.
Direk na Botman se toespraak stel hy 'n ordemosie dat die Sinode die
tafelgesprekke opskort en dadelik oorgaan tot ’n algemene, oop bespreking
van Botman se “boodskap”. Sy mosie kom onverwags, maar word met
196-146 aanvaar. 'n “Paar” afgevaardigdes neem aan die oop bespreking
deel. Lourens praat ook en verskil skerp met Botman oor ’n uitspraak van
hom wat baie van ons nie soos Lourens verstaan het nie. Ek verstyf op
my plek toe ek Lourens se argument hoor en aan die moontlike gevolge
daarvan in die vergadering dink. Die simpatie swaai voorspelbaar teen
Lourens en ’n ordemosie van doktor Herman Carelsen dat die vergadering
terugkeer na sy beplande volgorde, word aanvaar (NGK 2004H:327).

42 In 2005 en 2006 was Lourens ook betrokke by strydpunte oor die gereformeerde
karakter van die NG Kerk. Sake wat hulle ook in die openbaar afgespeel het
(NGK 2007A:10; NGK in OVS 2005H:429,482).

84



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Dat Lourens se optrede aan hom ’'n omstrede kleur verleen, is
onmiddellik merkbaar in geprekke in die wandelgange. Die feit dat die
getalle vir en teen sy ordemosie in die notule opgeneem word, dit is nie by
ander besluite en ook nie by Herman Carelsen se mosie gedoen nie, dui
daarop dat dit by die skryf van die notule reeds omstrede was*®. Hierdie
nuwe manier van sinodehou teenoor die ou manier waarby Lourens - ten
minste op hierdie punt — wou uitkom, sou tekenend word van 'n nuwe era

Die vierde verskynsel wat dui op ’n nuwe era, is 'n erkenning in die
besluite van die Algemene Sinode van 2004 oor gereformeerde identiteit.
Hierin word gewag gemaak van ’n “ingrypende meningsverskil” in die NG
Kerk oor die gesag, inhoud en verstaan van die gereformeerde belydenis
en spiritualiteit (NGK 2004H:374, 433). 'n Beroep word op gemeentes
gedoen om vanuit die gereformeerde wortels van die teologie te vernuwe.
Lidmate en gemeentes met verskillende spiritualiteite moet naby aan
mekaar leef en mekaar verryk tot diens aan die kerk en die gemeenskap
(NGK 2004H:353).

Die nuwe era wat hiermee aangedui word, is die sinodale erkenning
van verskille in die NG Kerk oor wesenlike sake. Verskille was daar sedert
vroeg in die NG Kerk. Hierdie erkenning sny egter dieper en Ié 'n NG Kerk
bloot wat oor belangrike belydenis- en etiese kwessies uit mekaar kan dryf.

Die Algemene Sinode van 2004 sou vanaf Sondag 10 tot Vrydag 15
Oktober in en om die ATKV se Walvissaal in Hartenbos vergader. In
dieselfde saal het die Voortrekkerkongres van 1997 plaasgevind. Ek was
dus nie onbekend daarmee nie.

Bekende sake sou weer in die agenda verskyn, hoewel soms in ’'n
nuwe baadjie. Dit was dieselfde Sinode van dieselfde NG Kerk, maar in 'n
nuwe era in Suider-Afrika met sluimerende tekens van prinsipieel anderse
denke in van die sinodeverslae. Sake soos Skrifgesag en —gebruik, 'n
gereformeerde identiteit, eenheid in die NG Kerkfamilie, homoseksualisme,
doopviering, die nuwe staatkundige bedeling in Suid-Afrika, armoede, vigs
en praktyke in die gemeentes was weer daar (NGK 2004N: 428-452). Op
die oog af was die NG Kerk nog die NG Kerk, maar daar was tekens... (vgl
Snyman et al 1998)

Die een groot saak waarom dit by die Algemene Sinode van 2004 sou
gaan, was dus die kwessie van een kerkverband vir die hele NG Kerkfamilie
in Suid- en Suider-Afrika.

43 Ek vermoed dat die getalle moes aantoon dat Lourens Erasmus se ordemosie
volgens die regte prosedure en daarom “wettiglik” verloop het en nie deur
sommige sinodegangers of buitestanders bevraagteken moet word nie.

85



Strauss Kerkwees in die Branding

5.4 EENHEID IN DIE NG KERKFAMILIE:
OORHOOFSE KWESSIES

Die groot gees agter ’'n nuwe inisiatief vir eenheid in die NG Kerkfamilie
was Coenie Burger. Hy is dit op daardie stadium verwyt dat hy hierdie saak
ongebalanseerd bo ander belangrike sake stel, maar ek het uit ondervinding
geweet dat jy so ’n saak met toewyding (en ’n bietjie gesonde drif) moet
pak as jy iewers in die NG Kerk wil kom. Tussen Coenie as voorsitter of
moderator en my as ondervoorsitter was daar 'n gesonde verhouding. Hy
het die ASK by die formulering van nuwe voorstelle betrek en ons twee het
mekaar se integriteit as verteenwoordigers van twee kante (uit kontak met
van die gemeentes het ek geweet daar is meer as 2 kante!) oor die saak in
die NG Kerk, aanvaar. Oor die voorstel wat by die Algemene Sinode van
2004 moes dien, was ons dit eventueel eens. Coenie het die ASK agter
hom verenig.

'n Paar sake was opvallend in hierdie voorstelle oor kerkeenheid.
Die eerste is dat die naam “kerkvereniging” of “kerkeenheid”, soos wat
dit vroeér op die Algemene Sinode gebruik is, vervang is met die begrip
“kerkhereniging”. Daarmee is die wins behaal dat die NG Kerkfamilie net sy
vroeére eenheid moet herstel en nie uit totaal vreemde strukture na mekaar
beweeg nie. Die voorstel self praat van die herstel van een kerkverband.
Die vraag of die vier kerkverbande naamlik die NG Kerk, VGKSA, NGKA en
RCA kerkhistories vroeér net een kerkverband was, kan egter nie positief
beantwoord word nie (Strauss 2007:94). Die NG Sendingkerk het wel uit die
strukture van die NG Kerkverband ontstaan (Kriel sa:1), maar die NGKA en
die RCA nie. Hulle het van meet af uit struktureel afsonderlike bedienings
gegroei (Smith 1980:24-126; Van der Watt 1987:228-257). Na 2004 is die
woord “kerkhereniging” wyd gebruik. Of dit enige wins vir die verkoop van
die eenheidsproses ingehou het, is moeilik vasstelbaar. My indruk was dat
“kerkeenheid” of “kerkhereniging” woorde was wat by die teenstanders
daarvan in elke geval negatief oor gekom het. By die Algemene Sinode van
2004 en daarna het ek egter nooit gevoel dat ons oor so ’'n tegniese punt
moet debatteer nie.

Die tweede saak wat uitstaan in hierdie voorstelle, is dat dit sonder
die gemeentes en “mekaar” in die NG Kerk eenvoudig nie kan nie. Die
voorstelle indien goedgekeur sou die pad van tweederdes van die
kerkrade met 'n tweederde meerderheid en 'n tweedere meerderheid van
elke sinode plus die Algemene Sinode moes loop. Indien die voorstelle
besluite van die Algemene Sinode van 2004 word, sou dit net die status
van aanbevelings in die verdere gesprekke met die gemeentes en die kerke
van die familie hé. Voordat die gemeentes nie saampraat en -besluit nie,

86



Acta Theologica Supplementum 18 2013

was niks finaal nie. “Ons sal die proses so wil hanteer dat alle predikante,
gemeentes en lidmate van die kerke hierdie pad saam aanpak”.

Coenie en ek het saamgestem dat ons kerkskeuring as gevolg van dié
eenheidspogings wil vermy. Indien daar 'n ongekwalifiseerde wesentlike
groep, selfs in die minderheid, teen die voorstelle is, praat ons eers weer.
Die gedagte was ’n ruim huis (Coenie se term) waarin ons kan verskil omdat
ons die Drie Formuliere van Eenheid as 'n gemeenskaplike belydenisbasis
het en daarby die wesenlike inhoud van Belhar aanvaar. Verder het ons 'n
gedeelde geskiedenis waaruit ons aan mekaar behoort.

Nadat die gemeentes, ringe en sinodes op die aanbevelings
kommentaar gelewer het, word dit deur die ASK en ander kundiges as 'n
taakspan verwerk en by die voortgaande gesprek met die NG Kerkfamilie
betrek. Hierdie span formuleer eers finale voorstelle vir voorlegging aan
kerkrade en sinodes as daar na die oordeel van die Algemene Sinode of
die ASK ’'n voldoende en behoorlike konsultasie en gesprek oor die saak in
die NG Kerk, dit is met en in sy gemeentes en sinodes, en sy familie was.

Die pad wat die ASK voorstel sou moeilik en bes moontlik tydrowend
wees. Die saak en die doel waarvoor dit benodig word, was egter vol
meriete. Ons kon of wou die proses van eenheid in die NG Kerkfamilie nie
meer ontwyk nie.

'n Derde saak wat uitstaan in die voorstelle is dat hier gepraat word
van die vorming van een kerkverband deur die bestaande gemeentes van
die familie. Hierdie gemeentes word beskryf as “selfstandige plaaslike
gemeentes”. Al die gemeentes van die samestellende kerke sal net so in
die nuwe verband opgeneem word. Hoe die verband daar sal uitsien, moet
deur 'n groei na mekaar bepaal word. Die voorstelle is dus nie die einde
van die pad nie, maar die begin. Die groei na mekaar kan byvoorbeeld
uitloop op gemeenskaplike ringe en sinodes. Wat naas die gemeentes
voorgestel word, is ten minste een algemene sinode (NGK 2004H:383-385;
Strauss 2007:101-103).

5.5 EENHEID IN DIE NG KERKFAMILIE: BELYDENIS
EN PROSES

Die aanvaarding van die Belharbelydenis op dieselfde basis as die
Drie Formuliere 6f die verwerping daarvan as die enige moontlikhede
waartussen die NG Kerk moet kies, word in die voorstelle voor die
Algemene Sinode van 2004 vermy. Hoewel daar - tot 2004 — nog nie ’n
stemming of kwantitatiewe opname in NG-gemeentes oor Belhar was nie,
was hulle reaksie in die kwalitatiewe opname voor die Algemene Sinode

87



Strauss Kerkwees in die Branding

van 1998 baie duidelik. Belhar is afgewys. Die ASK noem dit die “oorgrote
meerderheid” (NGK 1998A:309).

Aan die ander kant hou voorstanders van Belhar as ’'n belydenis in 2004
vol dat die saak heelwat steun in die kerk het. Ek onthou hoe doktor Ben
du Toit selfs na die opname in 2007-2008 wat ongeveer dieselfde resultaat
as 1998 gelewer het, geweier het om die terme “oorgrote meerderheid”
of “beduidende” in ’n besluit van die Moderamen op te neem. Die meer
“neutrale” en minder belaaide “die meerderheid lidmate en gemeentes”
is toe deur die Moderamen in sy besluit op 12 Junie 2008 gebruik (NGK
2011A:240). Vir Ben was ’n “understament” uit 'n “taktiese oogpunt” kerklik
meer werd as die werklikheid of ware stand van sake.

'n Ander ongeoorloofde “hou” wat voorstanders van Belhar as ’'n
belydenis op hierdie stadium in die debat in die NG Kerk gebruik het, was
die opmerking dat die gemeentes Belhar - nog - nie behoorlik gelees
het nie en ddarom so 'n weerstand daarteen het. Twee vereenvoudigde
veronderstelllings gaan hiermee saam. Die een is dat jy hom net moet lees,
dan oortuig hy jou en die ander een dat kritiek net een ding beteken: jy
het hom nie gelees nie! Jou kritiek hoef nie eers bespreek of weerlé te
word nie...

'n Tema wat die tweede meeste naamlik 77 keer in die kwalitatiewe
opname van 2007-2008 voorgekom het, was negatiwiteit oor Belhar omdat
dit uitsluit en verdeel. Tussen hierdie negatiwiteit en dit wat die derde
meeste voorkom naamlik negatiwiteit oor “kerkhereniging” was daar ’'n
groot gaping. Negatiwiteit oor “kerkhereniging” het 51 keer voorgekom.
Een meer as ’'n positiewe houding oor die voorstel oor Belhar wat nou
voor die Algemene Sinode van 2004 dien, vierde 1& en dus nie heeltemal
onaanvaarbaar by die gemeentes oorgekom het nie (Pieterse & Steyn
2008:6).

Teen hierdie agtergrond het Coenie Burger voorgestel dat Belhar as
'n belydenisskrif van die “herstelde kerkverband” aanvaar word omdat dit
die belydenis van een van die samestellende kerke is. Dit impliseer egter
nie, het hy vervolg, dat “alle gemeentes, predikante, kerkraadslede en
lidmate van die nuwe verband dit vanselfsprekend as belydenisskrif hoef
te onderskryf nie” (NGK 2004H:339).

Hierdie voorstel kon dalk iewers kom in die NG Kerkfamilie onder wie
daar verskille oor die saak was: onder die jonger kerke sowel as NG-
gemeentes. Die VGKSA met hulle passie vir Belhar kon dit dalk aanvaar as
Belhar in die belydenisgrondslag opgeneem maar nie afgedwing word nie.
'n Belydenis word mos bely en uit oortuiging aanvaar. Die voorgestelde
model vir '’n nuwe kerkverband het nie ver gedraai van die huidige

88



Acta Theologica Supplementum 18 2013

VGKSA-model waarin die ou NG Sendingkerk en ’n gedeelte van die
NGKA verenig het nie. Vir beide die NGKA en RCA wat albei teen Belhar as
belydenis gekant was en ’n federale vorm van kerkverband gevisualiseer
het, kon dit moeiliker wees. Moontlik kon die idee van groei na 'n model
van kerkraad tot sinode hulle betrek (Strauss 2010B:137-140). In hulle
verset teen Belhar kon NG-gemeentes dalk — die opname van 2007-2008
het dit getoon - die uitweg uit die Belhardilemma goedkeur.

Om een of ander onvermelde rede het hierdie voorstel skynbaar nie van
Belhar 'n opsionele belydenis gemaak nie. Die woord was blykbaar nie vir
mense in die VGKSA aanvaarbaar nie. By die Algemene Sinode van 1998 is
dié woord vir dieselfde saak egter gebruik. Die bewoording self lei immers
tot die vraag of die voorstel enige iets ander as 'n opsionele keuse beoog.
Dit was egter nie 'n saak waaroor ek wou hare kloof nie.

In gesprekke met die VGKSA agterna het dit geblyk dat hulle twee
aspekte van hierdie voorstelle moeilik verteer: die feit dat die NG Kerk
eenwording as 'n groeiproses beskou en dat die eenheidsvoorstelle voor
die Algemene Sinode van 2004, indien aanvaar, slegs voorstelle in die
proses is. Laasgenoemde is by ’n latere geleentheid waar ons met lede van
die VGKSA gepraat het, deur hulle misgekyk (VGKSA 2008:195). Daarop
word teruggekom. In die ASK was ons egter verenig in ons voorstelle aan
Hartenbos 2004.

5.6 SKRIFGEBRUIK, HOMOSEKSUALITEIT, 'N
GEREFORMEERDE IDENTITEIT EN
DOOPVIERING

In opdrag van die Algemene Sinode van 2002 het die Algemene Kommissie
vir Leer- en Aktuele Sake opdrag gekry om kommentaar op hierdie Sinode
se standpunt oor die gesag en verstaan van die Skrif te ontvang en te
verwerk. Die kommentaar moet ook kwessies waaroor verder besin moet
word, aandui. Vyf persone en een instansie het kommentaar gelewer.
Hierdie verslag word nou aan die Algemene Sinode van 2004 voorgelé.

Op die keper beskou is die verslag ’n uitbreiding van vorige standpunte
en verslae. Die Bybel word opnuut as die Woord van God bely. Dit gaan om
die Woord wat gesag het oor die hele lewe van die mens, betroubaar is in
sy openbaring of bekendmaking van 'n genadige Drieénige God, duidelik is
omdat dit die Evangelie van God se liefde helder deurgee en voldoende is
om ons alles te leer van in God glo en sy wil gehoorsaam. Die Kommissie
as ’'n kerklike kommissie oordeel dat die Bybel primér daarop ingestel is
om die Bybelse Boodskap van die verlossing van die hele mens in God

89



Strauss Kerkwees in die Branding

Drieénig, aan mense oor te dra. Dit is waarin die waarheid van die Skrif en
ook sy gesag lé.

Die Bybel is volgens die Kommissie nie 'n historiese of wetenskaplike
handboek wat die “volle kennis” van elke aspek van die werklikheid aan
ons deurgee nie. God het deur die Heilige Gees die kerk deur die eeue in die
waarheid van hierdie Woord gelei. Hoewel die kerk in elke tyd anders mag
oordeel oor hoe die Bybel uitgelé moet word, bly dit 'n basiese oortuiging
dat 'n verantwoordelike Skrifuitleg nooit teenoor die belydenis dat die
Bybel die Woord van God is, sal ingaan nie (NGK 2004A:130-131). Die
Kommissie bevestig opnuut sekere beproefde gereformeerde opvattings
oor die Skrif.

Dieselfde Kommissie sou verder besin oor homoseksualiteit. Hierin sou
die kwessie van Skrifgesag en -gebruik soos sopas verduidelik, weer ’n
sentrale rol moes speel. Die Kommissie verwys hierna as hy oordeel dat
dit die kerk se taak is om “die lig van God se Woord ook op die terrein van
menslike seksualiteit te laat val”.

Die Kommissie wys daarop dat die debat oor homoseksualiteit sedert
1995 op verskeie maniere opnuut in die NG Kerk opgevlam het (vgl Strauss
2011). Verskeie streeksinodes het hieraan aandag gegee. Na aanleiding
van die Kommissie vir Leer- en Aktuele Sake se verslag aan die Algemene
Sinode van 2002 het daardie vergadering besluit dat hy hom nie “sonder
meer” kan vereenselwig met die Algemene Sinode van 1986 se bekende
afwysende standpunt oor homoseksualiteit nie. 'n Nuwe verslag met
aanbevelings moes dus vir die Algemene Sinode van 2004 voorberei word.
By hierdie proses moes ander kundiges, lidmate met 'n homoseksuele
oriéntasie en bevryde homoseksuele lidmate ook betrek word. Dit is
gedoen en die resultaat word nou aan die Algemene Sinode voorgelé.

Die eerste saak waaraan die Kommissie aandag gee, is die gebruik
van die Bybel in die saak en 6 tekste wat gereeld in die debat opduik. Die
tweede kwessie is 'n kykie “vanuit die menswetenskappe”. Dan volg die
debat in die NG Kerk en aanbevelings.

Die Kommissie vra die Algemene Sinode om te erken dat daar nie
eenstemmingheid in die NG Kerk is oor God se wil oor homoseksualiteit
nie. Daar is byvoorbeeld verskil van mening oor die vraag of die negatiewe
uitsprake in die Bybel oor dade wat verband hou met homoseksualiteit
van toepassing is of op homoseksualiteit in die algemeen. Daarby of
dit toegepas kan word op mense wat in permanente homoseksuele
verhoudings van liefde en trou staan. Wat die Kommissie betref is alle
mense, ongeag hulle seksuele oriéntasie, voorwerpe van God se liefde
wat op grond van hulle geloof alleen as volwaardige lidmate van die kerk

90



Acta Theologica Supplementum 18 2013

aanvaar behoort te word. Die Kommissie vra by implikasie om die gesprek
te kan voortsit.

Soos die sinode van 2002 beveel die Kommissie in die tussentyd aan dat
alle homo- of heteroseksuele promiskuiteit veroordeel word. Hy besig ook
'n “onomwonde verskoning” aan “alle homoseksueles en hulle families”
waar God se liefde nie in die verlede in die kerk se optrede teenoor hulle
sigbaar was nie (NGK 2004A:138-150).

Die een besluit van 2002 wat die Kommissie nie voorstel of herhaal
nie, is die standpunt dat die huwelik volgens die Skrif net 'n verbintenis
tussen een man en een vrou kan wees. ’'n Standpunt wat homoseksuele
huwelike uitsluit. Die Kommissie wil dus 'n opening laat vir die oortuiging
dat permanente homoseksuele verhoudings van liefde en trou in hulle
verdere besinning ook as huwelike beskou kan word. Daarmee verlaat
die Kommissie 'n lyn in die standpunt van die Algemene Sinode oor
homoseksualiteit wat soos ’n refrein tot in 2007 - die laaste keer wat
hierdie vergadering tot op datum oor die saak besluit het — weerklink (NGK
2002H:551; NGK 2007H:110).

Daar is reeds verwys na die aanbevelings en besluite van die Algemene
Sinode van 2004 oor ’n gereformeerde identiteit. Die betrokke koppe
het gewerk in die rigting van uitstel na 'n behoorlike voorlegging by die
volgende Algemene Sinode. Ten spyte van “ingrypende” meningsverskille
is ons “gereformeerde wortels” ge-oormerk as gemeenskaplik vir almal.
Van hieruit moet daar vernuwe en verskil word. So gesien kan verskille
ook verrykend wees (NGK 2004H:353). Die Algemene Sinode moet sy
Kommissie vir Leer en Aktuele Sake versoek om beskrywingspunte
van kerkrade, ringe en sinodes aan te vra oor die gesag en vertolking
van die Skrif, die inhoud en gesag van die gereformeerde belydenis en
gereformeerde kerkinrigting (liturgie, sakramente) en - regering (gesag van
sinode/Algemene Sinode ens) (NGK 2004H: 353).

Die doopviering moet by die volgende Sinode weer voorkom. Leer
en Aktuele Sake word daarvoor aangewys. Die groot voorwaarde is dat
die viering van die doop nie moet lyk na ’'n herdoop nie. Kerkrade moet
aangemoedig word om indiwiduele doopvierings in die erediens en in klein
groepe te ontwikkel (NGK 2004H:353-354).

5.7 ARMOEDE EN VIGS

Naas ander sake sou die Kommissie vir Diensgetuienis twee aktuele
kwessies aan die Algemene Sinode van 2004 voorlé: armoede in Suider-
Afrika en MIV en vigs.

91



Strauss Kerkwees in die Branding

In sy verslag oor armoede gaan die Kommissie van die vertrekpunt uit dat
armoede in Suider-Afrika omvattend en diep gewortel en groot in omvang
is. Statistiek word aangehaal wat aandui dat byna die helfte (48,5%) van
die mense in Suid-Afrika arm is. Hierdie stelling word gemeet aan sekere
vlakke van inkomste. Die bedrag wat in 2001 in Suid-Afrika as maatstaf
gebruik is, is dat arm mense R 13 per dag of minder verdien. Werkloosheid
en “huisloosheid” is aan die orde van die dag (NGK 2004A:32).

Die NG Kerk is nog nie gerat vir hierdie groot probleem nie. Daarom
vra Diensgetuienis vir ’'n versoek dat hulle ’n strategie vir die NG Kerk
ontwikkel vir die bekamping en hantering van armoede in Suider-Afrika
(NGK 2004A:33). Die NG Kerk het hiermee in die hele Suider-Afrika as sy
eie subkontinent aangekom.

Die Algemene Sinode van 2002 het aan sy Kommissie vir Diensgetuienis
(vantevore die AKDB) opdrag gegee om saam met Hugenote Kollege en die
familie van NG Kerke die moontlikheid van die vestiging van ’n vigsforum
te ondersoek. So 'n forum is op 20 April 2004 gestig. 'n Werkswinkel om
'n vigstrategie vir die NG Kerk te skryf is suksesvol op 22 en 23 Junie
geloods. Die verskillende sinodes sowel as ’'n aantal “medewerkende”
instansies was hier verteenwoordig.

Die Kommissie vir Diensgetuienis |é hierdie strategie nou aan die
Algemene Sinode van 2004 voor. In essensie vra die voorstel dat die hele
NG Kerkverband, vanaf die gemeentes tot by die Algemene Sinode, by
die saak as ’'n roeping betrokke raak. Binne die raamwerk van hierdie
voorgestelde strategie word sinodes versoek om hulle eie strategieé
te ontwikkel. Dit gaan vir die Algemene Sinode van die NG Kerk om die
saak Bybels-teologies te belig en hierdie en ander bruikbare inligting aan
mindere kerkvergaderings en ander instansies en persone deur te gee.
Die kerk kan ook as ’n fasiliteerder optree vir die befondsing van werk en
projekte wat uit hierdie strategie voortspruit (NGK 2004A:31-32).

Nog aktuele sake sover dit die NG Kerk aangaan, beland op die tafel
van Hartenbos-2004. Hieronder tel die situasie in Zimbabwe en die posisie
van NG-gemeentes in daardie land, die moontlikheid van ’n “kerkwye” of
nasionale predikantebyeenkoms in die NG Kerk, die ontwikkeling van nuwe
gemeentes, predikantebegeleiding en om die Algemene Sinode van ’n
struktuur- na 'n roepingsgedrewe instelling te verander (NGK 2004H:319-
362). Die Algemene Sinode van 2004 was in veranderde omstandighede
met 'n nuwe vergaderstyl.

Behalwe dat die kommissies na taakspanne wat ook vier algemene
diensgroepe uitmaak, verander het, sou die moderatuur eers teen die
einde van die vergadering verkies word. Die vier diensgroepe was nou:

92



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Leiers, Diensgetuienis, Gemeentebediening en Ondersteuningsdienste
(NGK 2004H:389-391).

Vir besluitneming deur die vergadering is die verslae van kommissies
by ’n parrallelle sessie hanteer wat die aanbevelings dikwels gewysigd
aan die vergadering voorgelé het. As die aanbevelings van die parrallelle
sessie het dit heel waarskynlik meer gesag gedra omdat 'n groter deel
van die sinode as net die betrokke kommissie daaraan deelgeneem het. 'n
Bykomende voordeel van so ’'n parrallelle sessie was dat die meeste van
diegene op die sinode wat in die betrokke tema belangstel en daartoe 'n
bydrae kon lewer, hulle sake hier kon stel voordat dit op die tafel van die
sinode beland. Ons het egter vanaf die moderatuurstafel ook wysigings op
die vloer in die oop sinode toegelaat. Die vergadering as geheel moes sy
eie besluit kon neem.

Vir my was een van die uitstaande besluite op die Algemene Sinode
van 2004 die besluit oor kerkhereniging. Ons het dikwels agterna daarna
verwys as “Hartenbos”. As inleiers op die voorstel het ons besluit dat ek
en Coenie moet praat. Ons was moontlik steeds die simbool van twee
kante in die Algemene Sinode oor die saak. Daarby wou ons spanning in
die vergadering vanuit die staanspoor voorkom deur 'n eenheidstandpunt
vanuit die moderatuur te kommunikeer.

5.8 HARTENBOS EN KERKHERENIGING

My indruk is dat die Sinode die saak in stilte en met 'n groot mate van
vrede aangehoor het. Daar was 'n breé besef dat ons met hierdie saak
moet vorder, maar die NG Kerk in die proses moet dien en nie moet
seermaak of verdeel nie. Die uitwerking van 'n gereformeerde kerkreg
en kerkverband op gemeentes moet dienend en oortuigend wees en nie
probeer forseer nie. Die kerk werk vanuit geloofsoortuigings en nie fisiese
dwang nie (Strauss 2010:1-6).

Met ons voorstelle** het ons natuurlik gewaag, maar deurgaans die
oortuiging by almal probeer kweek dat ons as NG Kerklidmate binne en
buite die Sinode en in die familie die pad saam loop en mekaar nie los nie.
'n Poging tot kerkeenheid moenie uitloop op meer kerke as die waarmee jy
begin het nie. Die klem is op gesprek en saambesluit om iewers te kom en
nie om verdeeldheid en ’'n kil stemming te skep nie.

Hierdie verbintenis was daar tussen my en Coenie sonder ’n geskrewe
ooreenkoms. Ons het ons aan die voorstelle verbind deur bloot ons woord

44 Vir ’n uiteensetting van die saak kyk ook Strauss (2007). Ook Strauss (2010).

93



Strauss Kerkwees in die Branding

te gee... Ons het mekaar se integriteit aanvaar. Dit kon daarom dalk ook
breér in die NG Kerk en sy familie so werk.

Daarby het ons ’'n oop proses voorgestel. Oop vir ander voorstelle, vir
hart uitpraat en die skep van ’n nuwe vertroue tussen al die deelnemers
aan die proses. Tussen die Algemene Sinode en NG-gemeentes, die
gemeentes onderling, ons en die jonger lede van die NG Kerkfamilie en
hulle onder mekaar. Die VGKSA, NGKA en RCA was steeds nie op 'n
maklike voet met mekaar nie (vgl Nel en Du Toit 2007:31-114; Strauss
2010b:135). Ons het ons verbind tot geduld én tyd in die proses. So nie,
kon ons ons vingers verbrand en genesing baie lank uitbly. Ons het ons
aan Hartenbos-2004 verbind.

Ons voorstel is geduldig aangehoor in die oop vergadering. Die
bespreking hiervan het dieselfde toon aangeslaan. Die saak was belangrik
en daarom het sprekers kleinlikhede en wantroue teenoor die proses, die
voorstelle en mekaar vermy. Daar was algemene steun. Die “kronologiese
notule” van ene (groot) Cassie Carstens stel dit so: “goedgekeur soos
gewysig” (NGK 2004H:338). Wysigings wat nie die groot oogmerk of die
rigting van die voorstel verander nie. Ek was op daardie stadium in die
voorsitterstoel.

Ons was dankbaar. Ek was nog nooit ’'n voorstander van uitbundige,
onbeheersde vreugde nie. Miskien sou Calvyn saamgestem het... Ek
het gevra vir gebede by die tafels waar die afgevaardigdes gesit het: vir
dankgebede en vir leiding. Ons sou dit vorentoe baie nodig hé. Daarna
het ons as ’'n gebed Liedboek 532:1-3 gesing. Vir my een van die mees
plegtige liedere in Cassie se boek.

Vanuit die jonger kerke is kritiek en ligte donderweer gehoor (NGK
2007A:385). 'n Teken dat die gesprek nou in alle erns moet begin. Ons het
die lang pad met afwagting betree. Teleurstellings en woelinge sal daar
wees. Ons besluite was egter net voorstelle. Om ’n familie van kerke te
oortuig om saam te praat en moontlik koerswysigings te maak, sou nie
maklik wees nie. Die gesprek in die NG Kerk alleen sou tydsaam en met
wantroue besaai wees.

Ek moes ons besluit dikwels in die Vrystaat by gemeentes en
konferensies verduidelik. Ek onthou een Sondagoggend op Tweespruit
tussen Bloemfontein en Ladybrand. In my skooldae was hier ’n
landbouskool wat bekend was vir sy moeilike rugbyspanne. Dit is vir my
altyd lekker tussen boerelidmate. Onse mense... Die fris en jong diaken
met die ligte kop het dit teen die einde vir baie mense verwoord: “Ja, jou
saak klink goed. Daar is egter twee B’s wat in die pad hiervan staan: Belhar
en Boes....”

94



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Ek het weer besef. Ons kan iewers met hierdie mense kom. Ons het hulle
vertroue, tyd en ons eie takt nodig. Van hulle begrip het ons reeds baie.
Hartenbos was op die ou end toe nie net “kerkhereniging” nie.

59 HARTENBOS: SKRIFGESAG EN HOMOSEKSUALITEIT

Die aanbevelings in die verslag oor Skrifgebruik en Skrifgesag is net so
aanvaar. Die notule gebruik egter woorde wat jou laat nadink: “Goedgekeur
met die onderneming dat enkele formulerings nog gewysig kan word”
(NGK 2004H:324-325). Ten spyte hiervan is dit uit die wyse waarop die
besluit geneem word, duidelik: oor hierdie saak het die Sinode nou - al
is dit moontlik net voorlopig — klaar gepraat. Skrifgesag kom ’n lang pad
by die Algemene Sinode. Die saak kom nie weer in die notule van 2004
VOor nie.

Deur sy Algemene Sinode van 2004 staan die NG Kerk by die erkenning
van die Bybel as die Woord van God. Hierdie Woord het gesag oor die
geestelike rigting van ons hele lewe, is betroubaar oor die wyse waarop
God ons verlos, duidelik oor God se liefde en genade en genoegsaam om
ons alles te leer oor geloof in God en die gehoorsaming van sy wil (NGK
2004H:324-325).

Die aanbevelings van Leer en Aktuele Sake oor homoseksualeit ontlok
5 amendemente voordat 'n parrallelle sessie dit hanteer. Twee hiervan wil
die standpunt handhaaf dat die huwelik net vir een man en een vrou is. Die
voorstellers van een is persone wat in ook in 2007 ’n rol in die verslag aan
die Algemene Sinode sou speel: dii Gerhard Mahne en Johan Marais. ’n
Ander amendement spreek hom uit teen die praktyk van homoseksualiteit
as 'n sondige praktyk. Doktor Johan van Schalkwyk stel op sy beurt voor
dat die Sinode besluit dat 'n huwelik van twee persone van dieselfde
geslag nie Skriftuurlik kan verantwoord word nie (NGK 2004H:328-329).

Die Sinode hanteer homoseksualiteit tydens die aandsessie van
Donderdag 14 Oktober 2004. Weer bevind ek my in die voorsitterstoel.
Omdat Kerkreg een van my vakke is, gee ek gehoor aan die versoek
van Coenie.

Die Algemene Sinode van 2004 handhaaf die aanbeveling van Leer en
Aktuele om mense met 'n homoseksuele oriéntasie namens die NG Kerk
om verskoning te vra waar die kerk hulle in die verlede seergemaak en
verontreg het. Die Sinode onderneem ook om die studie oor die saak
met groot erns voort te sit ten einde die kerk en sy lidmate “op die mees
verantwoordelike manier te dien”. Soos die Sinode van 2002 herhaal
Hartenbos dat die huwelik net vir een man en een vrou is en dat homo-
en heteroseksuele promiskuiteit “ten sterkste” veroordeel word. Die

95



Strauss Kerkwees in die Branding

vergadering wil sy studie voortsit, maar nie dieselfde opening vir die
moontlikheid van 'n homoseksuele huwelik laat as die Kommissie nie. Die
besluit word afgesluit met die stelling dat mense met '’n homoseksuele
oriéntasie ook ingesluit is in God se genade en, wanneer gedoop,
volwaardige lidmate van die kerk kan wees (NGK 2004H:348).

Hoewel nie woordeliks nie, word belangrike elemente van die
voorgestelde amendemente gehandhaaf. “Nuuthede” in die verslag van
Leer en Aktuele Sake word nie deur die vergadering oorgeneem nie.

5.10 'N GEREFORMEERDE IDENTITEIT IN 'N NUWE
STAATKUNDIGE BEDELING

Die Algemene Sinode van 2004 hanteer twee belangrike kwessies ten
opsigte van die NG Kerk se posisie as kerk in Suider-Afrika. Dit gebeur
op Vrydagmiddag 15 Oktober 2004 teen die einde van die vergadering.
Dit handel oor sy gereformeerde identiteit en die staatkundige bedeling in
Suid-Afrika. Op sy erkenning van ingrypende meningsverskille in die NG
Kerk oor die gesag, inhoud en verstaan van die gereformeerde belydenis
en spiritualiteit is reeds gewys. Met hierdie erkenning het die Algemene
Sinode van 2004 amptelike erkenning gegee aan die aanbreek van 'n nuwe
era in die NG Kerk.

Die Algemene Sinode neem ook die versoek van Leer en Aktuele
Sake oor dat gemeentes vanuit die gereformeerde wortels van “ons”
teologie vernuwe. Dat gemeentes wat met verskillende spiritualiteite werk,
mekaar verryk.

Die Sinode neem kennis dat die uittog uit die NG Kerk sedert die
middel 1990’s afgeplat het. As lidmate vir 'n meer ontspanne en warmer
geloofsatmosfeer vra, moet gemeentes daarin probeer voorsien. Die
Sinode versoek Leer en Aktuele Sake om beskrywingspunte van kerkrade,
ringe en sinodes aan te vra oor die gesag en vertolking van die Bybel,
die gereformeerde belydenis, -kerkinrigting en -kerkregering. Leer en
Aktuele Sake moet inklusiewe studiegroepe saamstel om die insette van
kerkvergaderings te verwerk met verslag aan die volgende Algemene
Sinode (NGK 2004H:353).

Die oogmerk is waarskynlik om 'n wye gesprek in die NG Kerk oor die
saak te stimuleer en die gemeentes in die proses te betrek.

Met die verslag van Leer en Aktuele Sake in die agterkop, “transformeer”
die Algemene Sinode met die hulp van die betrokke parallelle sessie die
aanbevelings oor die nuwe staatkundige bedeling in Suid-Afrika (kyk NGK
2004N:352-353). Die huidjie en muidjie sluk van menseregte en “liberale

96



Acta Theologica Supplementum 18 2013

waardes” in die Suid-Afrikaanse politieck word verander na “Bybelse
waardes” en “’n Christelike visie” wat “...onontbeerlik is vir die effektiewe
en verantwoordelike deelname van die kerk aan die openbare gesprek oor
samelewingskwessies”.

Hierdie deelname raak kerkvergaderings én lidmate in hulle persoonlike
hoedanigheid: die spreekwoordelike kerk as instituut en as organisme
(Heyns 1977:191-200) Vir ’'n Christen én daarby 'n gereformeerde gaan dit
primér om Soli Deo Gloria — aan God alleen die eer en op alle terreine. Dit
was ook die uitgangspunt van Calvyn in Genevé (De Jong 1987:195-197).
Vanuit 'n gereformeerde perspektief is hierdie “transformasie” van Leer en
Aktuele Sake se stuk 'n voorbeeld van grondige hervorming!

Vir die Algemene Sinode van 2004 moet die kerk self 'n model wees van
die waardes wat hy verkondig. Binne die verband van die sinodebesluit wat
uitgaan van 'n Christelike visie en Bybelse waardes op die hele samelewing,
is dit iets anders as die Kommissie se waardering vir 'n tipies Barthiaanse
“alternatiewe gemeenskap” (Barth 1967:719,721,723; Brinkman 1982:96;
Strauss 1993:19).

Volgens die Sinode kan die kerk met behoud van sy Bybelse waardes
wel aanpas in ’n liberaal-demokratiese omgewing. In Suid-Afrika moet hy 'n
meer inklusiewe benadering volg wat die humanisering van die gemeenskap
en die optimale beskerming van lewe ten doel het. In hierdie inklusiewe
benadering is daar ruimte vir ander waardestelsels en vir samewerking
met ander rolspelers wat hulle vir ’'n beter samelewing en die welsyn van
almal in Suid-Afrika beywer. Hierdie twee begrippe is versoenbaar met
'n Christelike visie. Die NG Kerk moet saam met ander kerke soek na 'n
formulering van 'n Christelike visie op die Suid-Afrikaanse samelewing.

Die Algemene Sinode van 2004 gee sy gekwalifiseerde steun aan die
Handves van Menseregte*. Menseregte het volgens die Sinode raakpunte
met Bybelse waardes. Die toepassing van hierdie regte moet egter met
Bybelse waardes ooreenstem.

Die Algemene Sinode versoek die ASK ook om ’n groter amptelike
betrokkendheid by die wetskrywende proses in Suid-Afrika. Die
Parlementére Lessenaar van die NG Kerk word op hierdie vergadering
gebore (NGK 2004H:337, NGK 2007A:91vv).

In die laaste sinne van sy besluite oor die nuwe staatkundige bedeling
bly die NG Kerk kerk. Volgens die Algemene Sinode van 2004 is radikale,
effektiewe morele vernuwing in die gemeenskap slegs moontlik op
grondslag van die verlossing in Jesus Christus. Die NG Kerk het as ’'n

45 Suid-Afrikaanse Grondwet hoofstuk 2 (Kleyn & Viljoen 1998:267vv).

97



Strauss Kerkwees in die Branding

gereformeerde kerk — soms met stampe en stote — aangekom in die nuwe
staatkundige Suid-Afrika.

5.11 HARTENBOS, ARMOEDE, VIGS EN AFRIKA

Steeds gekonfronteer met die werklikhede van sy subkontinent, versoek
die Algemene Sinode van 2004 dat die — nou — Diensgroep Diensgetuienis 'n
strategie vir die NG Kerk oor die uitwissing van armoede in “Suider-Afrika”
ontwikkel. Dieselfde diensgroep word ook getaak om ’'n “omvattende
strategie” vir die kerk oor misdaad en geweld te ontwikkel (NGK 2004N:355).

Nuwe drome in 'n nuwe situasie! Ons was nog besig om te leer dat
die NG Kerk 'n kerk of ’n verkondigende profeet en ’'n offerende priester
en nie 'n staat of 'n omvattende lewensinstelling is wat eenvoudig alles —
desnoods met dwang - kan regmaak nie.

Diensgetuienis se voorleggging van ’'n vigstrategie word met geringe
wysigings aanvaar. Dit is duidelik dat die nuutgestigte NG Kerk Vigsforum
in die betrokkenheid van die NG Kerk by hierdie pandemie ’n sleutelrol
moet speel (NGK 2004H:354).

Diensgetuienis word gemagtig om namens die NG Kerk standpunt te
stel oor MIV en vigs. Die diensgroep moet die samewerking van ander
kerke, veral die NG Kerkfamilie, soek in die hantering van die saak. Hulle
doen ook die skakeling met regerings nasionaal en internasionaal en
organisasies nasionaal en internasionaal. Verder moet hulle kontak met
opleidingsinstansies vir die insluiting van die vraagstuk in die leerplanne
van leraars, maatskaplike werkers en “toepaslike dissiplines”.

Op sy beurt moet die Vigsforum omvattende inligting wat vir die kerk
ter sake is, oor die kwessie binne en buite die kerk versprei. Die forum
moet ook eksterne fondse vind vir aksies wat uit die kerklike strategie teen
MIV en vigs kan voortspruit.

Steeds in Afrika betreur die Algemene Sinode van 2004 die verergering
van die situasie in Zimbabwe. Gemeentes wat beroep moet predikante
uit Zimbabwe oorweeg om dit vir die gemeentes daar makliker te maak.
Intussen moet die sinodes van die NG Kerk voortgaan met hulle finansiéle
steun aan gemeentes in Zimbabwe (NGK 2004H:323).

Nader aan die huis besluit die Algemene Sinode om die Diensgroep
Leiers (later die Moderamen) te vra om, as 'n saak van dringendheid, 'n
taakspan in die lewe te roep wat hulle besig hou met die praktiese uitvoering
van grondhervorming in Suid-Afrika. Leer en Aktuele Sake moet aandag
gee aan die teologiese aspekte verbonde aan “grond en grondbesit” (NGK
2004H: 358).

98



Acta Theologica Supplementum 18 2013

In ’n verstedelikende en multikulturele Suid-Afrika keur die Algemene
Sinode riglyne goed vir ’n nie-normale wyse van die stigting van gemeentes
(NGK 2004N:356). Die Sinode besef meer as ooit tevore dat die NG Kerk in
’n multikulturele omgewing bestaan en dit in sy bediening moet verreken.
Daarom bevestig hy die roeping van die NG Kerk om kerk vir almal in sy
nuwe omgewing te wees (NGK 2004H:354).

5.12 PREDIKANTEBEGELEIDING

Die Algemene Sinode van 2004 gee ook breedweg aandag aan die situasie
van die predikant in die NG Kerkverband. Op voorstel van die Algemene
Regskommissie wat nou die Taakspan Regte word, word ’n klein taakspan
in die lewe geroep wat na aspekte van die predikantsbediening kyk. Dit
moet handel oor vereistes vir die bediening, die behoud van bevoegdheid
vir hierdie bediening, die predikant as werknemer van die kerkraad, die
onderskeid tussen die take van ’'n proponent en die van ’n predikant, en -
moontlik — verskillende kategorieé van predikante wat opleiding, legitimasie
en take betref (NGK 2004H:332). Die NG Kerk het ook in 'n nuwe era vir sy
predikantsbediening aangekom.

Steeds by die dominees en 'n ander stadige proses van kerkeenheid
keur die Sinode ’'n versoek van die Tussenkerklike Raad van die drie
Afrikaanse Kerke goed waarin daar vir predikantesaamtrekke van dominees
uit hierdie drie kerke gevra word (NGK 2004H:323). Hierdie saak kom egter
nooit van die grond af nie. 'n Bevestiging van die indruk by baie dat hierdie
eenheid geen dringende saak is nie.

Die Sinode hou hom ook besig met predikantebegeleiding. 'n Taakspan
word aangewys om 'n proses oorhoofs te bestuur wat normaalweg deur die
verskillende sinodes hanteer word (NGK 2004H:344; NGK 2007KO:1-11).

Die groot saak vir die versorging van NG-dominees by die Algemene
Sinode van 2004 is egter die sogenaamde nasionale predikantebyeenkoms.
Hierdie gedagte kom oorspronklik van Coenie af wat dit as ’'n visie en 'n
ideaal begin gekoester het. Die visie dat al die “diensdoenende predikante”
en gelegitimeerdes in die NG Kerk iewers saam konferensie hou om sake
van belang te bespreek en te beleef. 'n Konferensie wat nuwe motivering
vir die bediening moes bring.

Hartenbos-2004 keur hierdie voorstel goed. Die byeenkoms sou ’n
“vitgebreide” ad-hoc kommissie van die Algemene Sinode vorm wat aan
predikantsake aandag gee. Hierondertel sake soos hul opleiding, beroeping,
bevestiging en vestiging in gemeentes, onderlinge ondersteuning van
mekaar en die gereformeerde identiteit (NGK 2004H:357).

99



Strauss Kerkwees in die Branding

5.13 'N ROEPING VIR ALLE MENSE

Die NG Kerk was in ’n nuwe era met nuwe inisiatiewe wat van die
Algemene Sinode uitgegaan het: in vereniging in die NG Kerkfamilie, in ’n
hersiene standpunt oor homoseksualiteit, 'n veranderde bevolkingsituasie
in Suider-Afrika en gemeentevorming en die ekumene.

In hierdie veranderde situasie sou die Bybel vir hom egter die gesagvolle
en genoegsame Woord van God bly, sy gereformeerde belydenis en
identiteit sy erfenis en erns wees en hy opnuut sy betrokkenheid by sy
weéreld verwoord.

'n Verklaring wat hande en voete deur middel van diensgroepe en
taakspanne aan die roepingsverklaring van 2002 gee, is teen die einde
van die Algemene Sinode van 2004 aanvaar. Ter inleiding het 2004 opnuut
die roepingsverklaring van 2002 onderskryf. Hy het bygevoeg dat die NG
Kerk se roeping om die Evangelie te bedien nie tot ’'n bepaalde streek of
kultuurgroep beperk kan word nie (NGK 2004H:387).

Die NG Kerk as kerk kan nie deur staats- of kultuurgrense aan bande
gelé word nie. Almal is welkom. Daar is egter 'n beperking. Die kerk bestaan
net uit die gelowiges in God Drieénig en hulle kinders.

Hierdie soort roepingsverklarings wat nie duidelik sé wat die geestelike
rigting en aard van die diens van die NG Kerk aan God, die kontinent,
eie gemeentes en ander kerke is nie, maak egter nie die geeste gaande
nie. Die verklarings wou skynbaar nie op tone trap nie, maar kon nie die
opgewondenheid van almal opwek nie.

100



HOOFSTUK 6
’N SINODE TREK VUUR

Soos wat van die verslae voor die Algemene Sinode van die NG Kerk in
2004 plek-plek of broksgewys 'n nuwe era in die NG Kerk aangekondig het,
so het die Algemene Sinode van 2007 deur sommige van sy besluite die
eerste tree in hierdie era gegee.

Hierdie tekens was skerp waarneembaar rondom die besluite oor
homoseksualiteit en die doopviering. Dit het ook voorgekom in die
wyse waarop die stuk oor die gereformeerde identiteit van die NG Kerk
geformuleer is, die NG Kerk se besluit om aansoek te doen om as lid
van die Wéreldraad van Kerke (WRK) toegelaat te word en die Algemene
Sinode se aanvaarding van die eenwording van die WBGK en GER (NGK
2007111:224-229).

Vordering met die eenheidsproses in die NG Kerkfamilie na aanleiding
van belangrike vergaderings op 20-22 Junie 2006 te Esselenpark en 16
Augustus 2006 in Bloemfontein en twee Achterbergkonferensies op 6-8
November 2006 en 23-25 April 2007 sou ook aan die Algemene Sinode van
2007 gerapporteer word (NGK 2007:392-396). Onder die breé tema van
verhoudinge met ander kerke was daar in 2004-2007 opnuut ’n uitbreiding
van die ekumene van die NG Kerk in die bedeling na KS-1986 en KS-1990.

Hierdie groei van die ekumeniese verhoudinge van die NG Kerk het
- ironies genoeg - plaasgevind te midde van die stagnering van die
eenheidsproses van die NG Kerkfamilie en skerp kritiek vanuit die VGKSA
op die NG Kerk.

In die eenheidsproses in die NG Kerkfamilie het ek die
Esselenparkbyeenkoms gemis. Ek was nog besig om te herstel na ’'n
ernstige motorongeluk op Saterdag 6 Mei 2006 naby Steynsrus in die
Vrystaat. 'n Ongeluk wat daardie jaar van my lewe in ’n ander rigting
gestuur het. Ek het eers in Oktober weer voluit begin werk en deelneem
aan “vrywillige, buitemuurse aktiwiteite”: aan kerk en kultuur met hulle
vergaderings, gesprekke en take, meestal buite die grense van daardie
Vrye Provinsie in die hart van Suid-Afrika.

Uit die ongeluk het ek 'n paar lewenslesse geleer. Ek was vroegmiddag
op pad terug van ’'n Voortrekkersaamtrek op die Voortrekkerplaas
Doornkloof wat behoort het aan die ou Voortrekker Sarel Cilliers — tussen
Kroonstad en Lindley. EK was moeg en moes die volgende oggend
nog Hobhouse toe om daar te preek. Ons het vroeér daardie week ons
jaarlikse moderatorskonferensie wat deur die sakeman en meelewende

101



Strauss Kerkwees in die Branding

lidmaat, Anton le Roux van George, geborg word, by die Wildernis gehad.
Vrydagnag op Doornkloof was soos gebruiklik nie ’n nag van rus nie.

By die kruising van die paaie Doornkloof-Senekal en Steynrus-
Kroonstad noordwes van Steynsrus, het dit gebeur. Ek was alleen en het in
my donkerblou Golfie die pad gekruis Senekal toe. Daar was ’'n stopteken
aan my kant. Ek het die Camry nooit van die linkerkant sien kom nie. Die
Golfie is op die passasierskant se voordeur getref en ingeduik tot op die
rathefboom. Waar ek aan die bestuurderskant gesit het, was die skade
heelwat minder.

Dit het my lewe gered. Ek kon dit alles egter eers weke na die ongeluk
rekonstrueer en toe eers verstaan wat gebeur het. EK het met gebreekte
ribbes, 'n gebreekte linkersleutelbeen (op ’n paar plekke) en bloeding op
die brein 'n week in die intensief beland. My resente geheue was vir 12
dae weg. Ek het dit nie besef of enige pyn gevoel nie. Ek was op daardie
stadium nie by my volle positiewe nie. So beskerm die Here sy kinders
teen groot fisiese lyding... EK was — om ’n uitdrukking van my Pa te gebruik
— amper bokveld toe. Met my herstel oor maande het ek sekere dinge
gaandeweg begin insien.

Mens is totaal afhanklik van die Here. Vir alles. Hierdie lewe is niks.
Dit is soos 'n blom van die veld. In die oggend pluk jy dit af, in die aand is
dit verlep en verdroog (Jesaja 40). In my benewelde swewende toestand
het ek my eendag verbeel ek is in die hemel. 'n Besoekende dosent uit
Namibié kon homself nie inhou nie en het gevra: Was dit baie warm daar?!!
Natuurlik kon ek op daardie oomblik weer nie presies onthou nie... Van die
hitte nie...

Ek het ook verstaan wat die Here se begenadiging van sy gelowige
kinders is. Dit is meer as net die redding van jou siel. Dit is die gawe om
te lewe. Geestelik en liggaamlik. Oor byna vyf maande het my normale
funksies herstel.

En dan, vir my wat in my jong dae baie taakgerig was, het ek die
waardevolle plek van ander mense in jou bestaan besef. Die begrip
medemenslikheid het deur die uitreik van ander mense na my vir my
belangrike, nuwe betekenis gekry.

Die skriba van die Vrystaatse Moderamen, doktor Manie Kleynhans,
het dit goed opgesom in sy verslag aan die Vrystaatse Sinode van 2009.
Manie, ’'n Israeliet sonder bedrog, was deur die jare 'n vriend en kollega
wat baie van my skoorsoek en lastighede geabsorbeer en oorleef het.

102



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Hy verwys na die Vrystaatse Moderamen wat op Dinsdag 9 Mei 2006
by sy vergadering kennis geneem het van die gebeure waarby sy voorsitter
betrokke is:

Die Moderamen was die Here dankbaar dat Prof Strauss se toestand
stabiel en buite gevaar was en dat hy nie ernstiger beserings tydens
die ongeluk opgedoen het nie....

Die Moderamen het verder kennis geneem van die oorweldigende
belangstelling wat daar vanuit verskeie oorde was na die welsyn
van hierdie prominente leier in die kerk en die gemeenskap... die
Moderamen (het) ook begrip gehad vir die gevolge van hierdie
massa oproepe en navrae op die familie en op die personeel van
Medikliniek. Daarom het die Moderamen op versoek van die familie
gereél dat alle navrae gedurende kantoorure direk aan die Sinodale
Kantoor gerig sou word en dat die familie of hospitaal nie verder
direk geskakel sou word nie (NGK in OVS 2009A:31).

Manie wat in Kerkreg gedoktoreer het, het 'n stukkie kerkgeskiedenis
aangeteken wat nou handig te pas kom. Sy “ordereélings” sou egter
misluk het as dit nie was vir Sussa van Tonder in die Vrystaatse Sinodale
Kerkkantoor nie. Hierdie Vrystaatse juweelkind het talle boodskappe
namens my beantwoord maar - soos dit met haar kennis en respek vir
sinodale prosedure gaan - eers vir my goedkeuring (in my versteurde
toestand!) voorgelé voordat sy dit gestuur het. Haar antwoorde het aan my
’n nuwe reputasie van sensitiwiteit besorg. Ek kan sulke dankiesé-frases
nie ewenaar nie!

Die hele insident het my oortuig: selfs in hierdie wilde woeste land aan
die suidpunt van ’'n bosbegroeide Afrika is daar nog medemenslikheid.
Twee dierbare Voortrekkervriende sou een aand spesiaal van Pretoria af
ry om aan my ’'n kunstige plak- en koffietafelboek met boodskappe van
oraloor - tot in Namibié - van jeug- en volwasse lede te oorhandig. Die
kinderboodskappe het my oorweldig. Ek huil nou nog (sewe jaar later) as
ek dit lees. Ek moes op die regte plek verskoning maak: “Skuus Here dat
ek u kinders (en hulle kinders) so onderskat het...”

Jackie Grobler (Gebiedsleier) en Annatjie Blignault (tans Du Plessis en
op daardie stadium adjunkgebiedsleier) moes dieselfde aand terug. Ek kon
nie die inhoud van hulle besoek en woorde onthou nie, maar ek het die boek
gehad. In moeilike en alleentye is dit 'n inspirasie. Baie medemenslikheid.
Met my vrou Ria en agt kinders (vier eie en vier pleegkinders) wat my goed
versorg. Ek moes net eenvoudig herstel. Coenie Burger het die proses
verhaas deur daarop aan te dring dat ek die byeenkoms van die vier NG

103



Strauss Kerkwees in die Branding

Kerke op 16 Augustus 2006 in Bloemfontein bywoon. Dit was dan op
my voorstoep!

My antenna vir die fynere nuanses in menslike verkeer wat hom op
so ’n vergadering afspeel, was nog nie daar nie. My kontak met die volle
werklikheid - om alles om my waar te neem en raak te vat — het nog nie
volkome herstel nie. Al het ander mense beweer dat hulle dit nie agterkom
nie, ek het dit geweet...

My pad terug na die Algemene Sinode van ’n jaar later het deur die
eenheidsproses in die NG Kerkfamilie begin.

6.1 HOOP BESKAAM NIE VIR EENHEID IN DIE NG
KERKFAMILIE

Die onmiddellike reaksie van die ASK-VGKSA op die besluite van
Hartenbos oor kerkeenheid was negatief. In hulle skriftelike reaksie word
die hantering van Belhar as 'n “optional confession” in sterk taal verwerp.
Wat die VGKSA betref kan Belhar alleen tot sy reg kom as dit soos die Drie
Formuliere van Eenheid hanteer word. 'n Verenigde kerk word nie gedien
as ’'n belydenis in ’'n “context of doctrinal liberty” hanteer word nie.

Behalwe dat die kwessie van Belhar as opsioneel reeds ’'n invioed
op die gebruik van terminologie by die Algemene Sinode by Hartenbos
gehad het, kom die ASK van die VGKSA met 'n woordgebruik wat later
tot groot verwarring lei in die eenheidsproses. Volgens die ASK-VGKSA
moet diegene wat Belhar nie nou wil onderskryf nie, nie nou (my vertolking
en kursivering, PJS) van die eenheidsproses uitgesluit word nie, maar
pastoraal begelei word om dit te aanvaar. Belhar is nie 'n voorwaarde vir
eenheid nie, maar die aanvaarding daarvan mag nie uitbly nie.

Belhar is nie ’'n voorwaarde vir eenheid nie, maar.... In die res van
die reaksie van die ASK-VGKSA oorheers Belhar. Volgens hulle moet
die belydeniskwessie eers opgelos word voordat eenheid kan vorder.
Wat hulle betref moet Belhar die basis vorm vir die onderhandelings oor
eenheid in die NG Kerkfamilie (NGK 2007A: 385-386).

Die Algemene Sinode van die VGKSA keur hierdie besluit van sy ASK
in September 2005 goed. Die Sinode neem egter ook ’n reeks besluite
wat die eenheid in die familie kan bevorder. Gesprek en onderhandeling
word nie opgeskort nie. Behalwe Belhar, kies die Sinode vir ’'n ander term
waaraan - soos dit later sou blyk — hy 'n eie inhoud gee: organiese eenheid
(NGK 2007A: 388).

104



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Die Algemene Sinode van die NG Kerk van 2004 (Hartenbos) het van
aanbevelings gepraat. Die Algemene Sinode van 2005 van die VGKSA
(Hilton, Natal) noem egter twee besluite waaraan daar byvoorbaat ’'n
klimaat van onbeweeglikheid gekoppel word: Belhar as 'n moet en
organiese eenheid*.

Tog sou daar in die volgende paar maande onverwags ’n verandering
kom. Na’n gesamentlike vergadering van die Moderature van die Algemene
Sinodes van die VGKSA en NGK in Kemptonpark op 9 November 2005, rig
die vergadering ’n brief na buite waarin die belangrikheid van kerkeenheid
en gesprekke op alle vlakke beklemtoon word. Op pad daarheen moet
daar samewerking of 'n kombinasie van aktiwiteite op gemeente-, rings-
en sinodale vlak plaasvind (NGK 2007A:389-390). In Februarie 2006 skep
die ASK-VGKSA meer ruimte vir samewerking as hy besluit dat hierdie
soort samewerking nie vir Belhar as belydenis hoef te aanvaar nie, maar
wel die boodskap (“guiding principles and ethos”) daarvan (Botha & Naude
2010:133; NGK 2007A:391).

6.2 N NUWE INSPUITING VIR KERKEENHEID IN DIE
FAMILIE

Uit “kontinue onderhandelinge” tussen die Moderature groei ’n
vergadering tussen die Moderamen van die NG Kerk (die ASM-NGK) en
die ASK-VGKSA. So ’n geleentheid vind eventueel van 20-22 Junie 2006
te Esselenpark by Kemptonpark plaas. Dit word 'n byeenkoms van die
betrokke Kommissies (die ASM-NGK en ASK-VGKSA) soos uitgebrei — van
beide kerke (NGK 2007A: 391). Die byeenkoms en sy uitkomste word gou
gedoop as “Esselenpark”.

46 Die term “organiese eenheid” in die NG Kerkfamilie kan uit die interne
eenheidsprosesse in die NG Kerk self spruit wat in 1962 tot die eerste Algemene
Sinode gelei het. Voor 1962 het die gesprek gegaan oor die noodsaak van
organiese kerkeenheid. Die belangrike saak hier was dat alles tot een,
bykomende Algemene Sinode gelei het - naas die eie sinodes van die NG Kerk
in die vier provinsies van Suid-Afrika en Suidwes - wat die NG Federale Raad
van Kerke as 'n eenheidstruktuur vervang het. Beide ’n federale raad en ’n
bykomende algemene sinode is egter deur die VGKSA in die eenheidsgesprekke
van 2006-2007 verwerp as kerklike apartheid. Hulle wou nie met ons daaroor
gesprek voer nie, en toe ek in Oktober 2008 tydens ’n groeteboodskap aan
hulle Algemene Sinode daarop wys dat die twee vergaderings eenheids- en
nie apartheidsfigure is nie, is ek dit verwyt dat ek die geleentheid misbruik om
klas in kerkreg te gee (vgl Botha & Naude 2010:146) wat die beskrywing van
my optrede klakkeloos oorneem... Beide die NGKA en RCA neig na ’'n federale
eenheidstruktuur (Strauss 2010b:139-140).

105



Strauss Kerkwees in die Branding

In hulle weergawe praat Johan Botha en Piet Naudé van “die Here neem
die voortou: Esselenpark en Bloemfontein” (2010:133). In die NG Kerk word
aanvaar dat Esselenpark 'n deurbraak is: die VGKSA het daarvan afgesien
om die aanvaarding van Belhar 'n voorwaarde vir kerkeenheid te maak.

Ek was na my ongeluk buite aksie en op Clarens. 'n Mede-lid van die
Moderamen van die NG Kerk in die Vrystaat en ons finansman, ds Bobby
Scherrer, het van Harrismith gekom om my eerstehands in te lig. Ek was
nog glad nie - alweer? — op ’n flinkdinkstandaard nie. Ek onthou sy besoek,
maar nie wat Bobby gesé het nie.

Ek het heelwat later besef: geld is nie alles nie, maar met Bobby aan
jou kant, het jy die finansiéle oplossing. Hy kan met min én baie kerkgeld
werk! Ons was opgewonde! Miskien kan die visie van die Algemene Sinode
van 1994 en baie ander sedertdien nou verwerklik word. Nuwe hoop
het opgeviam.

Wat vir my persoonlik belangrik was: ek het begin glo dat die VGKSA
nie rigied aan hulle eie voorstelle en besluite vasklou nie en oop is vir
gesprek. Dat hier ’'n verhouding van vertroue ontstaan het waarbinne ons
kan werk. Dat jy maar met hulle kan verskil soos jy met jou eie NG- mense
verskKil en dat dit jou nie verwyt sal word nie.

My indruk vanuit die sandsteenwéreld in die Oos-Vrystaat is bevestig
deur die skriftelike verbondsverbintenis van Esselenpark. In hierdie
verbintenis is groot en diep dinge gesé.

Daar is 'n nuwe gees van versoening, samehorigheid en ’n bereidheid
om na mekaar uit te reik en te luister. ’n Dringendheid om mekaar te help en
nie te sloer op die pad van kerkhereniging nie. Die leiers van NG Kerk het
die VGKSA om verskoning gevra vir die pyn en hartseer hulle aangedoen
en omgekeerd. Volgens die wat daar was - dit is belangrik vir sekere NG-
lidmate om te hoor - het doktor Allan Boesak ook om verskoning gevra
vir die leed wat hy persoonlik veroorsaak het. Die leiers gesamentlik wil
die twee kerke begelei in 'n proses van eenwording wat “binne drie jaar”
voltooi moet wees. Hulle pak dit aan uit 'n verbondsverbintenis*” omdat
hulle glo dat die Here wat Hom “in genade aan ons verbind het, dit van
ons vra”.

Hulle beoog ’'n nuwe organies-verenigde gereformeerde kerk op
sinodaal-gereformeerde beginsels. 'n Nie-rassige inklusiewe kerk wat

47 Vgl dieselfde stylfiguur in die Skotse Presbiterianisme by Schaff 1983:685,
689 (vgl De Klerk 1954:81). Hier gaan dit om ’n verbond met mekaar voor God
teenoor byvoorbeeld die Voortrekkers voor Bloedrivier wat 'n gelofte aan die
Here doen (Strauss 1994:43).

106



Acta Theologica Supplementum 18 2013

“ons” multikulturele samestelling aanvaar en die tale wat in die familie
gepraat word, koester. 'n Kerk wat sake in Suid-Afrika soos die bestryding
van armoede, ’n uitbouing van die morele waardes van die Woord,
geregtigheid aan alle mense en versoening wat meer is as net 'n verdra
van mekaar, ter hand neem.

Oor die aanvaarding van Belhar spreek die ASK-VGKSA “in die gees
van versoening en ondersteuning van mekaar” op die vergadering dit as
sy oortuiging uit dat “die Belhar Belydenis nie as 'n voorwaarde vir eenheid
(sal) geld nie.” Die boodskap van Belhar sal egter steeds ’'n inspirasie en
gids vir die eenheidsproses wees.

In lyn met die besluite van beide die kerke sal die Belydenis van
Belhar ’'n volwaardige belydenisskrif van die nuwe kerk wees en
sal ons saamwerk om die kerk te help om te groei tot die volle
aanvaarding van die belydenis. Ons sal die besluit vir volledige
goedkeuring na ons volgende sinode neem (NGK 2007A:392).

In hulle reaksie op die mededeling van die ASK-VGKSA betuig die
“leierskap van die NG Kerk” hulle “diepe waardering en dankbaarheid
vir die dapper besluit” van die ASK-VGKSA. Hierdie verklaring bring die
standpunte van die twee kerke oor die aanvaarding van Belhar “feitlik”
in lyn met mekaar (NGK 2007A:393). Die stelling van die NG Kerk se
leierskap moes skynbaar die VGKSA aan die een kant en ondersteuners
van Hartenbos 2004 maar nie Belhar as ’'n belydenis nie, aan die ander
kant gerusstel. Nadat ek weer by die proses betrokke geraak het, het ek
agtergekom dat alles nie so eenvoudig is nie.

'n Paar opvallende sake blyk uit die besluite van en verklarings tydens
Esselenpark. Die eerste is natuurlik die saamstem oor die besonderhede
van die eindverklaring wat iets is om aan te werk in die eenheidsproses.
Aan die een kant verwoord dit instemming met sekere uitgangspunte
vir een kerk of kerkverband en aan die ander kant ’n realisme vir ’n
taal- en kultuurverskeidenheid. Die aanpak toon nuwe inisiatiewe in
die eenheidsproses.

Die tweede saak dra reeds die kiem van 'n misverstand in hom saam.
Belhar is nie ’'n voorwaarde vir eenheid nie, maar daar gaan aksies
en morele druk wees om die volle nuwe kerk in al sy gemeentes tot ’'n
volwaardige aanvaarding van Belhar - soos die ander belydenisskrifte - te
lei. Vanaf die kant van die NG Kerk word hierdie stertjie by die besluit oor
Belhar nie behoorlik met die VGKSA uitgeklaar nie. Dat hierdie stelling van
die ASK-VGKSA Belhar as voorwaarde kamofleur, het ek ’'n jaar of twee
later uitgevind in diskussies met lidmate van die VGKSA. Belhar is nie 'n
voorwaarde by kerkvereniging nie, maar dit beteken nie dat jy dit openlik

107



Strauss Kerkwees in die Branding

kan of mag afwys nie. Dit is nie vir die ASK-VGKSA aanvaarbaar nie omdat
daar by Esselenpark vir en namens alle moontlike betrokkenes in die twee
kerke besluit is — dit was klaarblyklik die vreemde interpretasie - dat “ons
sal saamwerk... vir die volle aanvaarding van die belydenis...”

In effek het dit beteken: Belhar is nie nou 'n VGKSA-voorwaarde nie,
maar later wel. Op die lang termyn bly dit 'n voorwaarde. Daarom dat
sommige verteenwoordigers van die VGKSA met argwaan reageer het as
jy Belhar nie as ’n belydenis aanvaar nie*®.

Johan Botha behandel dieselfde kwessie vanuit sy verhouding met die
VGKSA. In sy kommentaar op Achterberg Il voer hy later aan dat sommige
“NGK-leiers se aandrang dat hulle lidmate eers getoets moes word om
'n standpunt te kan bepaal” en dat van hulle nie Belhar as belydenis
kan onderskryf nie, 'n “ou wantroue by die VGKSA-leiers laat herleef” en
verdeeldheid gebring het (Botha & Naudé 2010:140). Op wat die waarom
en inhoud van hierdie wantroue behels, gaan hy nie verder in nie.

Die aanvaarding van Belhar as belydenis was dus op die lang termyn
wel 'n voorwaarde vir kerkeenheid en, as Botha dit reg het, op die kort
termyn - selfs — 'n voorwaarde vir onderlinge vertroue! Omdat sommige
in die VGKSA Belhar as hulle kerklike identiteit beskou, beteken die nie-
aanvaarding van Belhar vir hulle dus die verwerping van hulle kerkwees.

Hierdie houding word ook verwoord deur die Algemene Sinode van die
VGKSA in 2008 as hy sé dat die uitslag van die NG Kerk se opname in
gemeentes in 2007-2008 wat Belhar uitwys as ’'n verdelende faktor, stry met
die verbondsverbintenis van Esselenpark en die besluite van die Algemene
Sinode van 2004 (VGKSA 2008:196). Behalwe dat dié interpretasie deur
die Algemene Sinode van die VGKSA debatteerbaar is — ekself het in
my afwysing van Belhar as ’n belydenis geoordeel dat Hartenbos aan
my die ruimte daarvoor gee — was die Hartenbosbesluite natuurlik net
aanbevelings. Wat meer is, ek was 'n voorsteller van Hartenbos 2004!

'n Derde onuitgeklaarde saak is die kwessie van ’'n “organiese”
eenwording. Vir die NG Kerk in sy proses van “organiese” eenheid wat
by die Algemene Sinode in 1962 voltooi is (Van der Watt 1975:165), het dit
'n bykomende algemene sinode by die bestaande “provinsiale” sinodes
beteken. In ons gesprekke het segslui van die VGKSA later laat blyk dat

48 Sommige waarnemers het dit nie mooi verstaan toe ek in 2008 by 'n Wes-
Transvaalse Sinode verklaar het dat ek nie kans sien om Belhar as belydenis
“nou of later” te onderskryf nie. My reaksie was binne die konteks van hierdie
woordspeling dat Belhar nie nou 'n voorwaarde vir kerkeenheid is nie, maar...
Ek glo steeds dat ons in ons kommunikasie met lidmate moet afsien van
“taktvolle” woordspelings wat ons eie geloofwaardigheid ondermyn.

108



Acta Theologica Supplementum 18 2013

hulle hakke inslaan by die standpunt dat 'n federale raad of bykomende
algemene sinode apartheidsfigure is!

Volgens hulle spreek Belhar as 'n belydenis hom ook téén hierdie nie-
belydeniskwessie of rand- en nie 'n kernsaak nie, in die kerk uit (Strauss
2012:77). Hoe dit ookal sy, Esselenpark was ’'n nuwe inspuiting vir die
eenheidsproses in die NG Kerkfamilie.

6.3 BLOEMFONTEIN STABILISEER PROSES

Die uitsprake van Esselenpark was om twee redes voorlopig. Die eerste
rede is dat hier slegs verteenwoordigers van die NG Kerk en VGKSA en nie
bevoegde kerkvergaderings wat finale besluite oor die sake kon neem nie,
byeen was. Die erkende kerkvergaderings moes nog besluit. Buitendien
het die Algemene Sinode van 2004 gepraat van voorstelle in 'n proses en
nie onbeweegbare Martin Lutherbesluite (“Hier stehe ich, ich kann nicht
anders”) nie (De Jong 1987:162).

Die tweede rede is dat die volle NG Kerkfamilie in Suidelike Afrika nog
nie hier teenwoordig was nie. Die NGKA en die RCA het ontbreek. Op die
noodsaak van hulle teenwoordigheid is daar al deur die Algemene Sinode
van 1994 - dus reeds in die vorige eeu - besluit. Oor die teenwoordigheid
van hierdie twee kerke het die VGKSA as ’'n verklaarde anti-apartheidskerk
van tyd tot tyd 'n eienaardige, byna paternalistiese houding openbaar.
Volgens hulle moes hulle eers met die NG Kerk regkom en nie soseer
die ander twee nie, omdat die NGKA en RCA in elke geval sal doen wat
die NG Kerk — ouboet - besluit. In 2008 het die Algemene Sinode van die
VGKSA weereens sy trou aan sy verstaan van Esselenpark verwoord en
geen woord van kommer gerep oor die feit dat die NGKA en RCA daarvan
uitgesluit was nie (VGKSA 2008:196).

Na Esselenpark was daar by die NGKA en RCA ’'n huiwering om betrokke
te raak by die eenheidsproses omdat hulle van Esselenpark uitgesluit is.
Die moderature van die NG Kerk en die VGKSA het 'n vergadering bepaal
vir 27-28 Julie 2006 in Pretoria. Hulle wou na aanleiding van Esselenpark
“bepaalde prosesse” begin hanteer. Die RCA en NGKA is slegs na ’'n
gedeelte van die vergadering genooi om “hulle in te lig” oor die byeenkoms
in Junie. Vir die RCA was dié behandeling onaanvaarbaar, maar hulle sou
die vergadering bywoon. Die NGKA sou wegbly.

Die NG Kerk en die VGKSA het daarop besluit om hulle Julievergadering
op te skort. Hulle wou alles moontlik doen om die ander twee kerke ook
betrokke te kry. Eventueel sou die vier moderature op 16 Augustus 2006 in
Bloemfontein bymekaar kom.

109



Strauss Kerkwees in die Branding

Dit was ongeveer drie en ’n half maande na my ongeluk, maar Coenie
het my oortuig om die vergadering by te woon. Ek was daar, maar kan
onthou dat ek moeite moes doen om my in die vergadering te oriénteer. As
ek nou nonsens praat, sou die ongeluk my nie beskerm nie!

Bloemfontein het twee groot sake hanteer. Die eerste een was dat
die partye mekaar om verskoning gevra het vir die “baie onregte” (my
kursivering, PS) wat hulle mekaar in die verlede aangedoen het. Soos
by Esselenpark het hulle 'n verbondsverbintenis gesluit rondom die
hereniging van die NG Kerkfamilie. 'n Verbintenis waarmee hulle hulle
“onder die gesag van die Woord van God en die wil van Christus wil bring”.
'n Verbintenis dat hulle nederig en geduldig met mekaar sal omgaan in
die eenheidsproses.

Die tweede saak was ’'n afspraak om ’n uitgebreide konferensie
van die familie vanaf 6-8 November 2006 te hou. Die Moderamina of
Algemene Sinodale Kommissies van die vier kerke asook die moderature
van streeksinodes sou hierby betrek word (NGK 2007A:394). Die
eenheidsproses was nog op koers. Die hef aan op Achterberg het egter
voor gelé.

6.4 ACHTERBERG | TOON BELOFTE

Die eenheidsgesprekke by Achterberg van 6-8 November 2006 is deur
127 mense uit die vier NG Kerke bygewoon. Die gesprekke het gevolg
op Esselenpark en Bloemfontein en die deelnemers opnuut aan ’n
eenheidsproses in die familie verbind. Hier was ’n nuwe inisiatief, hoewel
haakplekke voorsien is (Botha & Naudé 2010:136).

Aandie einde is 'n verklaring uitgereik wat idealistiese én realistiese tone
bevat. Daar is saam bome geplant as die simbool van 'n verenigde kerk wat
hopelik op pad is. Daar was algemene instemming met die eindverklaring.
Selfs Allan Boesak aan die een kant en die Vrystaatse moderator van die
NG Kerk aan die ander kant van die kerklike spektrum, soos die persepsies
by sommige geloop het, kon hulle daarmee vereenselwig...

Daar was nuwe hoop vir 'n nuwe verband in die NG Kerkfamilie. Boonop
het die meeste van die verteenwoordigers in die gesprekke gemaklik en
met 'n oénskynlike ruimte vir mekaar gesels.

Achterberg | het het hom besig gehou met uitgangspunte en ’n
wedersydse vertroue en aanvaarding van mekaar. Met 'n verstewiging
van die wegspring of die vertrekpunte van die proses. Die eindverklaring
bevestig dit.

110



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Volgens die vergadering het hy opnuut besef hoe belangrik 'n “eie
identiteit, wat taal- en stylverskille insluit, vir elke kerk is.” Die rykdom
van hierdie diversiteit moet in die “herenigde kerkverband gekoester” en
opbouend aangewend word in die Suid-Afrikaanse konteks.

Kerkhereniging is alleen moontlik vanuit gemeenskaplike geloofs-
oortuigings, onderlinge vertroue en respek. Eenheid moet op kerkraads-,
rings- en sinodevlak bevorder word. Die gemeentes moet ook hierby
betrek word (NGK 2007A:395; Botha & Naudé 2010: 136-137).

Achterberg | was 'n goeie wegspring. 'n Opvolgkonferensie is vir Maart
2007 beplan. Later sou die datum 23-25 April 2007 word. Vier taakspanne
met twee verteenwoordigers uit elk van die vier kerke, sou hier rapporteer:
oor die belydenisgrondslag, model, gesamentlike projekte en versoening
(NGK 2007A:395)

Ek self het ook moed gehad. Die erkenning van taal-, kultuur- en
stylverskille was bemoedigend. Die ideaal van een nuwe kerkverband -
dit is reeds by die Algemene Sinode van 1994 in die vooruitsig gestel -
is aanvaar sonder wroeging. Buitendien het ons ’n proses aan die gang
gekry waartoe ons ons by Bloemfontein met openhartige beloftes van
nederigheid en geduld verbind het. Hoe sterk hierdie basis was, sou by
Achterberg Il getoets word.

6.5 ACHTERBERG Il TOON KRAKE

Botha wys daarop dat daar deelnemers by Achterberg Il teenwoordig
was wat nie in die voorafgeleenthede by Esselenpark, Bloemfontein
en Achterberg | gedeel het nie. Hulle het dus nie deel gehad aan die
“onderlinge gemeensaamheid” wat daar reeds tussen 'n meerderheid van
die aanwesiges bestaan het nie. Hulle is ook nie aan die begin “blootgestel”
aan die waardes van hierdie voorafbyeenkomste nie, sodat dit nie op hulle
’n indruk kon maak nie (Botha & Naudé 2010:138).

Daarby het sommige NG-leiers met hulle weerstand teen Belhar die
“ou wantroue” laat herleef (Botha & Naudé 2010:140). Wat Botha moontlik
uit die oog verloor, is dat hierdie 'n proses moes wees wat baie breér
loop as net ’n klein konferensie van “leiers”. Deur die kerkordes van beide
die VGKSA en die NG Kerk is kerkrade en gemeentes by voorbaat by die
proses betrek. In sy voorstelle oor kerkhereniging het Hartenbos 2004 dit
onderstreep. Die eenheid is by Achterberg | ook gesien as ’'n saak wat op
alle terreine van die kerklike lewe moet groei en vestig. Dit moet bou op
'n basis wat baie dieper en breér loop as die onderlinge gemeensaamheid
en eindverklarings van konferensies wat as brose punte van konsensus vir
meer as een interpretasie vatbaar is. Miskien sou nederigheid en geduld,

111



Strauss Kerkwees in die Branding

saam met eerlikheid en ’n aanvaarding van mekaar se bona fides, die
oplossing wees vir die krake wat verskyn.

Belhar sou die twispunt wees. Ek het vir hierdie groep gekies omdat
hier 'n wollerigheid in die formulerings voorgekom het en ek, indien ons
so besluit, die saak by die gemeentes in ten minste die Vrystaat sou moes
gaan verdedig. Ek het gestaan by Hartenbos-2004: Gee asseblief ruimte
aan diegene wat Belhar nie as ’n belydenisskrif wil onderteken nie. 'n
Belydenis spruit immers uit oortuiging en nie uit dwang nie. Belhar sé dit
self (vgl paragraaf 2 van Belhar, Theron 2012:147).

In’n gesprek tussen die Moderature van die VGKSA en die NG Kerk op 7
Februarie 2008 in Kemptonpark het Allan Boesak dit teenoor my persoonlik
erken dat ’'n belydenis nie anders as uit oortuiging spruit nie. Ek was en is
nie van Belhar as ’'n belydenis oortuig nie. Hulle het vroeér daarvan kennis
geneem en my, volgens gerugte, daarvoor kwalik geneem. Tog het hulle
in Kemptonpark 'n toevoeging in ons gesamentlike eindverklaring aanvaar
dat iemand wat nie gereed of gewillig (“ready or willing”) is om Belhar as
'n belydenis te aanvaar nie, nie gedwing sal word om dit te doen nie (NGK
2011A:242).

Oordie konfessionele basis van ’n nuwe NG Kerkverband het Achterberg
Il volgens die notule oor die volgende voorstelle konsensus gehad (NGK
2007Alll:28). Belhar moet nie 'n voorwaarde vir kerkeenheid wees nie;
die vier kerke moet praat oor die inhoud van Belhar en 'n gesamentlike
kommentaar daarop skryf sodat dit in 'n nuwe kerkverband gebruik kan
word; niemand moet geforseer word om Belhar te onderskryf of te verwerp
nie; en die waarde wat die VGKSA aan Belhar heg, word gerespekteer.

In ’n toevoeging het die verteenwoordigers van die NG Kerk en VGKSA
tussen mekaar blykbaar ooreengekom dat die groei na die volle aanvaarding
van Belhar as belydenis ’n integrale deel van die nuwe kerkverband sal
wees. Ek onthou dat ons eenvoudig net met hierdie “Esselenparkse”
erfenis as ’n NG Kerk-VGKSA-maaksel gekonfronteer is en weens 'n gebrek
aan tyd nie daarop kon reageer nie. Dit is later redaksioneel ingewerk in
'n “konferensiekonsensus”. Enige afwyking van Esselenpark het volgens
sekere mense uit die VGKSA op troubreuk neergekom (vgl Botha & Naudé
2010:138).

Ek het besef: Achterberg Il vertoon krake as kerkeenheid afhang
van ’'n dwang tot die aanvaarding van sekere bewoordings oor Belhar
en misplaasde skuldgevoelens omdat jy verskil met jou mense by ’n
konferensie wat niemand kerkregtelik bind nie.

Die Kommissie vir 'n versoening tussen die vier kerke — tussen die NGKA
en VGKSA was daar op hierdie stadium selfs hofsake oor eiendomme

112



Acta Theologica Supplementum 18 2013

aanhangig gemaak - het 'n omvattende verslag van meer as 5 bladsye wat
neerkom op ’'n versoeningskommissie wat bemiddel tussen die NG Kerk,
VGKSA en NGKA, aan Achterberg Il voorgelé. Selfs 'n begroting waaruit die
werk van die voorgestelde kommissie gefinansier kan word, is opgestel.
Oor hierdie voorstel kon die konferensie nie tot 'n besluit kom nie. Dit is
na die Interimkomitee van die konferensie verwys (NGK 2007Alll: 32-37).

Oor die eenheidsmodel was daar ’n voorstel van - ten minste - een
algemene sinode wat die bestaande algemene sinodes in die vier kerke
moes vervang. Die res van die kerkvergaderings moes inskakel by ’'n
groeiproses na groter eenheid. 'n Omvattende praktiese voorstel oor
gesamentlike projekte — dit was die gewildste item in die opname onder
NG Kerkgemeentes oor kerkhereniging in 2007-2008 (Pieterse & Steyn
2008:6) - is ook aan Achterberg Il voorgelé.

In sy verslag aan die Algemene Sinode van 2007 besluit die Moderamen
om die hooflyne van Achterberg Il te verwoord en by die Sinode aan
te beveel (NGK 2007A:23-25). Die Algemene Sinode van 2007 moes
Achterberg Il nou hanteer.

6.6 WOELIGE EKUMENE

Teenoor hierdie delikate, soms spanningsvolle verloop van die
eenheidsproses in die NG Kerkfamilie sou die ekumene van die NG
Kerk tussen die jare 2004 en 2007 sy stygende, ongekompliseerde
tendens voortsit. Anders as 'n paar dekades gelede het die ekumene
van die gereformeerde kerke dwarsoor die wéreld teen die einde van die
20ste eeu vereenvoudig. Die onderskeid tussen volle, gedeeltelike en
dialoogverhoudinge in verhoudinge met indiwiduele kerke is gehandhaaf,
maar daar was ’'n groeiende besef dat die algemene vergaderings van
ekumeniese liggame praat- en oorlegplatvorms is en nie supersinodes nie.
As ’n lid kan jy verskil of saamstem en hoef jy nie verantwoordelikheid vir
al hulle besluite en projekte te aanvaar nie.

Hierdie ongekompliseerde tendens ten opsigte van die NG Kerk het
hom vergestalt in ’n breé aanvaarding van die kerk: bilateraal deur ander
gereformeerde of Protestantse kerke en multilateraal deur sy opname in
ekumeniese instellings. Die ekumeniese verslag van die Moderamen aan
die Algemene Sinode van 2007 gee 'n woelige, kleurvolle prentjie (NGK
2007A:398-409).

Benewens verhoudinge met talle indiwiduele kerke wéreldwyd is die NG
Kerk, op 'n enkele uitsondering na, opgeneem in daardie instansies waarby
hy wil inskakel. Wat ekumeniese liggame betref, was daar binnelands
die Tussenkerklike Raad van die Drie Afrikaanse Kerke, die Konvent van

113



Strauss Kerkwees in die Branding

Reformatoriese Kerke, die SARK (die NG Kerk het in 2004 hiervan “volle lid”
geword en Coenie Burger en Kobus Gerber dien later op hulle Uitvoerende
Komitee), die Suid-Afrikaanse Alliansie van Gereformeerde Kerke, die
Evangelical Alliance of Southern Africa en die Gereformeerd-Lutherse
Konsultasie. In Afrika is hy lid van die Alliansie van Gereformeerde Kerke,
terwyl sy inskakeling by die All Africa Conference of Churches in wording
is. Die kwessie van ’'n liggaam vir al die kerke in Afrika wat uit die werk van
die NG Kerk spruit, word op hierdie stadium bespreek. By die Algemene
Vergadering van die Wéreldbond van Gereformeerde Kerke in 2004 in
Accra, Ghana het verteenwoordigers van hierdie kerke bymekaar gekom.
Ons was verras oor die miljoene lidmate wat hierby geimpliseer word.

Dit was met die besoek van die afgevaardigdes aan eertydse
slawebarakke of “dungeons” aan die kus vanwaar swartmense enkele
eeue gelede as slawe met dwang na die Weste weggevoer is, waar ek as
'n NG-man uit Suid-Afrika die man uit die Reformed Church of East-Africa
ontmoet het. Hy moes ons fyn dopgehou het. Op ’n stadium het hy my
ongekompliseerd gekonfronteer met die vraag of ek van die NG Kerk is. Sy
blydskap was groot toe ek dit bevestig. Ek was iemand van die kerk deur
wie se sendingwerk sy kerk tot stand gekom het. Dit was 'n groot oomblik
vir ons altwee. Hier was geen sweem van die agterdog of bitterheid wat
soms tuis uitgeslaan het nie. Ons was terug in die globale ekumene met ’'n
ongekompliseerdheid daaraan verbonde.

6.7 BOKSBURG-2007 KRY TWEE VERSLAE OOR
HOMOSEKSUALITEIT

Dat die “verdere” studie deur Leer en Aktuele Sake om die Algemene
Sinode te help om die NG Kerk “op die mees verantwoordelike manier” oor
die vraag na homoseksualiteit te “dien”, nie sonder probleme gaan verloop
nie, het direk na Hartenbos duidelik geword.

Doktor André Bartlett van Suid-Transvaal en ’'n lid van die - nou -
Algemene Taakspan vir Leer en Aktuele Sake, het die besluit van Hartenbos
so geinterpreteer dat dit onrus veroorsaak het. Sy interpretasie is in ’'n
Sondagkoerant weergegee.

André het na bewering teenoor die koerant gesé dat die feit dat
Hartenbos aan die een kant die huwelik as iets vir net een man en een vrou
gereserveer het en aan die ander kant beide hetero- en homoseksuale
promiskuiteit afgewys het, beteken dat hy tussen hierdie “twee pole” plek
maak vir verantwoordelike homoseksuele verhoudings. Dat die Sinode
met sy erkenning van gelowiges met 'n homoseksuele oriéntasie as
volwaardige lidmate by implikasie sé dat hulle ook tot die predikantsamp

114



Acta Theologica Supplementum 18 2013

toegelaat sal word. Die Moderatuur wys in ’n verklaring daarop dat hierdie
konsekwensies nooit bespreek is nie, maar juis die soort saak is waaroor
daar verdere studie gedoen word.

Na’n gesprek op 16 November 2006 met hom in Johannesburg verklaar
die Moderatuur dat hy nie André se integriteit wou bevraagteken nie
waarop laasgenoemde aanvoer dat hy die NG Kerk nie in die verleentheid
wou stel nie. Hy is jammer dat die wyse waarop sy standpunt oorgekom
het, so 'n indruk geskep het (NGK 2007A:126-128). Later sou dit blyk dat
André tog die standpunt soos verwoord, huldig (NGK 2007A:142)

Verwarring en ongelukkigheid soos weerspieél in die “pers” lei die
Moderamen in Mei 2005 daartoe dat hy daarop wys dat die Algemene
Sinode nog werk aan ’n standpunt oor die saak. Wanneer gevalle van
homoseksualiteit voor kerkrade kom, het hulle egter die Skrif en die
belydenisse van die kerk as rigtinggewend. Wanneer die besluite van
die Algemene Sinode kerkregtelike advies noodsaak, kan die aktuarius
van die Algemene Sinode genader word. Vir my was dit goed dat ons as
gereformeerdes die mondigheid van kerkrade om sake van die dag vanuitdie
Bybel en ons belydenis te hanteer, erken. Veral as meerdere vergaderings
nog nie bindende besluite daaroor geneem het nie. Kerkraadslede is nie
Roomse leke wat deur “die kerk” of “hoér” kerkvergaderings gelei moet
word om die regte besluite te neem nie.

Intussen sou Leer en Aktuele Sake 'n taakspan saamstel om aan die
opdrag van die Algemene Sinode van 2004 uitvoering te gee. Hulle verslag
sou deur die verslag van die Algemene Taakspan Leer en Aktuele Sake
voor die Algemene Sinode van 2007 kom. Vanuit Leer en Aktuele Sake
sou Ben du Toit as sameroeper optree. Daar sou egter twee voorsitters
wees om die twee standpunte oor homoseksualiteit in die Taakspan te
verteenwoordig: André Bartlett en doktor Jorrie Potgieter (NGK 2007A:140).
Later het Herman Carelsen bygekom as ’'n fassiliteerder van die hele
proses (NGK 2007A:128).

Die spanning het opgelaai. Uit die Sinode van Wes- en Suid-Kaapland
kom daar op ’n stadium ’n versoek dat die lede van die Taakspan hulle
moet weerhou van ’'n debat in die openbare pers (NGK 2007A:128). Op
die ou end lewer die taakspan twee weersprekende verslae met 'n paar
gemeenskaplike en ’n rits uiteenlopende aanbevelings. Die Sinode word
voor 'n dilemma geplaas. Hy moet kies. In die bespreking van die vloer af.

In wat as ’n verslag ten gunste van “verantwoordelike” homoseksuele
verhoudings wat uit liefde en trou bestaan, beskou kan word, word gevra
dat die Algemene Sinode die hantering van die verskille oor die saak aan
die diskresie van kerkrade oorlaat. In die tweede verslag word aanbeveel

115



Strauss Kerkwees in die Branding

dat die Algemene Sinode “permanente” homoseksuele huwelike- en
verbintenisse as in stryd met die Bybel beskou, net die huwelik tussen
een man en een vrou erken, slegs homoseksuele persone wat die selibaat
beoefen tot die ampte toelaat en homoseksuele lidmate met deernis
begelei. Die verslag maak in sy aanbevelings ook gewag van die NG
Kerk se “oortuiging” dat homoseksuele verhoudings verkeerd is (NGK
2007A:143-144).

In ’n saak wat in Mei 2005 voor die Grondwetlike Hof van Suid-Afrika
dien, naamlik die van die Marriage Alliance of South Africa teen ’n uitspraak
van die Appélhof ten gunste van ’'n gay-paartjie, gee die Moderamen sy
gekwalifiseerde steun aan die Alliance. Hierdie groep is gekant teen die
wetlike erkenning van homoseksuele “huwelike” (NGK 2007A: 94). Op dié
punt is ek en Coenie dit eens. 'n Feit wat rugbaar word in die debat wat in
die NG Kerk aan die gang is.

Op 22 Mei 2007 lewer ek 'n voorskou in Volksblad op die Algemene
Sinode van 4-8 Junie 2007 wat met die twee verslae oor homoseksualiteit
voor hom te make gaan kry. EK wys daarop dat drie (streek)sinodes
sedert 2004 verklaar het dat homoseksuele praktyke onskriftuurlik is
en dat dieselfde standpunt in Oktober 2006 uit talle gemeentes gekom
het. Die Sinode gaan moeilik teen hierdie tendens in besluit (Volksblad
22:05:2007; 7).

Ons voorlegging vanuit die NG Kerk aan die parlementére
portefeuljekomitee wat gesit het oor die voorgestelde wet op burgerlike
verbintenisse verhoog die intensiteit van die debat in die NG Kerk.
Na aanleiding van die inhoud van die voorlegging deur Kobus Gerber
(algemene sekretaris) en Ben du Toit van (Leer en Aktuele Sake en die
Parlementére Lessenaar) as sou hulle gay-huwelike bepleit, voel die
Moderatuur hom genoodsaak om by twee geleenthede ’n verklaring uit te
reik: op 18 en 27 Oktober 2006. Hierin word die standpunt van die NG Kerk
dat die huwelik net vir een man en een vrou is, herhaal (NGK 2007A:95-96).

Na aanleiding van die kwelvrae van twee groepe lidmate reik die
Moderamen ook op 30 Januarie 2007 ’n verklaring uit waarin die
Moderatuur ondersteun en Kobus en Ben se mandaat vir die voorlegging
as funksionarisse van die NG Kerk, gemotiveer word (NGK 2007A:97).

Hoe dit ookal sy, my opmerkings in die Volksbladartikel veroorsaak
rimpelings in die groep wat wat met 'n pro-homoseksuele huwelike-
verslag na die Sinode kom (Rapport 10:06:2007). Dit kring egter nie wyd uit
nie. Ek kon ook nie insien waarom ek my waarnemings moes terugtrek nie.
Ek wou immers bloot wys op ’'n tendens wat ek in die NG Kerk waarneem
(Volksblad 22:05:2007). Die tafel was gedek vir hierdie dis by die Algemene
Sinode van 2007.

116



Acta Theologica Supplementum 18 2013

6.8 ’'N GEREFORMEERDE INSLAG IN DIE 21STE EEU

My waarneming dat die NG Kerk as ’n gereformeerde kerk worstel met
eietydse vrae, is eenmaal uit Nederland deur iemand wat erns gemaak het
met Johan Heyns se dogmatiek, bevestig. Die Algemene Sinode van 2007
sou hiervan ’'n voorbeeld wees.

Drie voorafverslae met uiteenlopende temas, sou aandui dat so
iets aan die kom is. Die eerste van hierdie verslae is die verslag oor die
gereformeerde identiteit van die NG Kerk. Die verslag spruit uit die besluit
van 2004 waarin erken word dat daar “ingrypende meningsverskil” in die
NG Kerk bestaan oor die gesag, inhoud en verstaan van die gereformeerde
belydenis en spiritualiteit. Die Taakspan vir Leer en Aktuele Sake wat die
opdrag moes uitvoer, rapporteer dat hy wyer gekonsulteer het en teoloé
en ander lidmate buite die Taakspan én die Taakspan vir Gemeente-
ontwikkeling geraadpleeg het.

Twee opmerkings van Leer en Aktuele Sake onderstreep die eietydsheid
van die situasie waarin die verslag gekryf is.

In die eerste plek oordeel die verslag dat die NG Kerk “die afgelope paar
jaar” deur ’n proses is waarin hy diversiteit “as ’'n positiewe werklikheid”
moes erken. Dit beteken dat die NG Kerk nie in alles eenvormig of
eenstemmig is nie. Daar bestaan egter wel 'n “gemeenskaplike” of
“saambindende kern” wat sy identiteit aandui.

Tweedens impliseer die aanduiding van hierdie kern nie dat die NG
Kerk beter as ander is of die volle waarheid in pag het nie. Dit omskryf
slegs sy kerklike identiteit wat — soos dit die geval is met die Reformasie
van die 16de eeu - verband hou met die identiteit van die algemene
Christelike kerk. Die Christelike of gereformeerde identiteit van die NG
Kerk beteken ook dat die Boodskap van die Evangelie van Christus telkens
nuut verstaan moet word teen die agtergrond van die eise van die tyd
(NGK 2007A:11-12).

Volgens die verslag bestaan hierdie kern eerstens uit 'n fokus op die
vyf sola’s van die Reformasie in ons verhouding tot die Here naamlik deur
die genade, die Skrif, die geloof en Christus alleen en aan God alleen die
eer. Tweedens bestaan die kern uit die lewe voor God in die “kragveld” van
die Heilige Gees. 'n Derde aspek van die kern is dat die georganiseerde
kerk 'n belangrike rol in die lewe van gereformeerdes vervul, die ampte
gelykwaardig en “in diens” van God is, die koninkryk breér loop as die kerk
endie sakramente tekens en seéls is van God se genade aan sondaarmense.
Daarby is die erediens ’'n geestelike ontmoeting tussen God en sy
gemeente waarin die hoor van die Woord deur die Skriflesing en prediking

117



Strauss Kerkwees in die Branding

en kernelemente soos die wet, skuldbelydenis, genadeverkondiging,
voorbidding en lofprysing hulle plek het (NGK 2007A:13-17).

My onmiddellike gevoel by die deurlees van hierdie verslag was:
hier het ons iets wat die moeite werd is en waarmee ons Sinode toe kan
gaan. Die verslag is uitstekend bewus van konstantes en hulle eietydse
toepassing. Die verslag getuig van ’n skerp insig en gee goed rekenskap
van gereformeerdwees. Hier is 'n verankering én ’n openheid vir vernuwing
of 'n eietydse hervorming. Vir 'n gesonde eenheid en diversiteit. Hiermee
kan die NG Kerk werk en vooruit kyk. Vir my was die verslag by verre die
mees belangrike verslag van hierdie Sinode.

Die kwessie van die viering van die doop sonder om daarmee die indruk
van 'n weder- of herdoop te skep, sou weer op die tafel van die Algemene
Sinode van 2007 kom (NGK 2007A:10). lewers in die agterkop moes dit
as 'n NG-buffer teen die drang tot 'n belydenisdoop dien. Daar ek die
nagmaal as Christus se eie instelling van ’n viering van die doop beskou en
oortuig is van die verbondsdoop waar God se verlossende liefde en nie die
mens se bekering of belydenis nie, sentraal staan, het hierdie verslae en
redenasies my nie geboei nie. Ek is nou nog seker dat die “vindingrykheid”
van die voorstellers ons nie veel baat nie.

Ek het dieselfde onverskilligheid vir die voorstel oor kerklike tribunale in
tugprosesse in my voel opborrel. Hier was nou weer ’n “reddingsvoorstel”
om die kerk uit die hof te hou wanneer hy die tug hanteer (NGK 2007A:325-
338). Die “redders” het egter nie 'n enkele voorbeeld gegee van waar die NG
Kerk in resente tye met die aanwysing van spesialisgelaaide kommissies
vir tugsake voor kerkraad, ring, sinode en Algemene Sinode swak gevaar
het nie. Ekself was by talle sake in die Noord-Kaap en Vrystaat betrokke
waarin daar van ’'n hersiening deur die hof niks gekom het omdat daar
proseduregewys niks teen die optrede van die betrokke tugkommissie
ingebring kon word nie. Ek kon nie aan die indruk ontsnap dat die
voorstellers van tribunale die Kerkorde van 2004 nog nie self getoets
het nie. Die Sinode sou hom hieroor moes uitspreek. Kerklike tugsake is
pastoraal van aard met 'n juridiese kant en nie iets vir juridiesgeoriénteerde
tribunale nie (vgl Sadler 1979:9).

Soos met Hartenbos-2004 moes Boksburg-2007 in ietsie minder as 'n
week met 'n lang agenda klaarspeel. Dit sou beplanning en dissipline vra.

6.9 BOKSBURG 2007 EN KERKEENHEID: °'N
KONSULTASIE MET DIE GEMEENTES

Hoe oop vir voorstelle ons in die NG Kerk die konsultasie oor kerkeenheid
met ons gemeentes en ander kerke benader het, word weerspieél in die

118



Acta Theologica Supplementum 18 2013

besluit van Boksburg-2007 dat hy self net kennis neem van Achterberg en
die opsomming van die Moderamen. Hy sou die dokumente van Achterberg
Il en Hartenbos-2004 aan die gemeentes deurgee vir kommentaar.
Hartenbos-2004 kan ’n verklarende NG-inleiding tot Achterberg Il wees.

Boksburg-2007 steun die inisiatiewe van die Moderamen sedert
Esselenpark in oorleg met ander NG Kerkvergaderings en die res van die
familie “tot hereniging van die vier kerke van die NG Kerkfamilie”. In die
lig van die kommentaar van die gemeentes wat nou hier in 2007-2008
gevra word én Hartenbos-2004, moet die Moderamen met die ander drie
kerke onderhandel oor konkrete voorstelle aan die gemeentes van al vier
kerke. Hierdie voorstelle word in die tweede helfte van 2008 deur elke kerk
aan sy eie kerkrade of gemeentes voorgelé. Die proses moet volgens die
betrokke kerk se kerkorde of besluite verloop. In die NG Kerk aanvaar die
(streek-) sinodes die verantwoordelikheid vir hierdie konsultasiesproses

met die gemeentes.

Op grond van die besluite van die Algemene Sinode en sinodes sedert
1990 oordeel die Algemene Sinode van 2007 dat dit vir die NG Kerk
nie meer om die “of” of dan die wenslikheid van kerkeenheid gaan nie,
maar die “hoe” of wyse van implementering. Indien dit sin maak en die
eenheidsproses help, kan die Moderamen ’'n algemene sinode van die vier
NG Kerke reél. Die kwessies van gemeentes se “approbasie” of reaksie
op die voorstelle vir kerkeenheid en regsadvies oor moontlike juridiese
slaggate vir die proses, kom weer voor.

Boksburg-2007 wys ook ’n taakspan oor kerkhereniging aan. Hierdie
taakspan moet bestaan uit een verteenwoordiger van elke Sinode en
die gesprekke en besluitneming in die verskillende Sinodes “belyn
en sinchroniseer” (NGK 2007A:103-105). Hoewel die bewoording nie
voorbeelde uitspel nie, kom dit daarop neer dat hierdie prosesse in oorleg
met mekaar moet verloop.

As ondervoorsitter neem ek tydens die sessie oor kerkhereniging die
voorsitterstoel in. My indruk is dat die Sinode nie die opsomming van
die Moderamen van Achterberg Il of Achterberg Il self afwys nie, maar
emosionele steun gee aan Hartenbos-2004. Saam met die ondersteuning
van die inisiatiewe van die Moderamen wil die vergadering nie verdere
voorlopige besluite oor die saak neem nie omdat die kommentaar uit
die gemeentes in elke geval weer ’'n debat en besluite gaan vra. Wat die
agenda van die Sinode betref, sou die saak weer voorkom.

Dit gaan dus nie daarom dat die Sinode die Moderamen by implikasie
van 'n dislojaliteit teenoor die leiers van hierdie proses in die familie

119



Strauss Kerkwees in die Branding

beskuldig nie (vgl die stelling van Botha & Naudé 2010:141). Inteendeel,
die inisiatiewe van die Moderamen sedert Esselenpark word gesteun.

Boonop verskil die opsomming en Achterberg Il nie veel nie. Die
Moderamen probeer net om alles meer bevatlik en verteerbaar te maak.
’n Voorbeeld is die voorstel oor Belhar wat korter, saakliker en duideliker
gemaak word.

Op Achterberg se geredigeerde stukke is gewys. Die opsomming
bevestig dat Belhar nie 'n voorwaarde vir kerkhereniging is nie. In die
nuwe kerkverband sal Belhar in die belydenisgrondslag ingesluit word
“sonder om enige iemand te forseer om (dit)... te aanvaar of daarvan
afstand te doen”. Die waarde daarvan as ’n belydenis vir die VGKSA word
gerespekteer (NGK 2007H:23). Die Moderamen verwoord dus eenvoudig -
deur die woordkronkels van Achterberg Il heen - vir Hartenbos en ’n breé
sentiment in die NG Kerk. In die opname onder die gemeentes in 2007-
2008 1é hierdie voorwaardelike aanvaarding van Belhar (Hartenbos-2004)
sonder die onverstaanbare byvoeging of moontlikheid dat ons wat dit nie
aanvaar nie, saamwerk aan die volle aanvaarding daarvan, vierde. Die
voorstel het volgens die ontleders sterk steun (Pieterse & Steyn 2008:6).

Wat meer is, Hartenbos-2004 se voorstel oor Belhar word sonder enige
wroeging en naas Achterberg Il deur Boksburg-2007 vir kommentaar aan
gemeentes voorgelé. Ek was in die voorsitterstoel en het saam met baie
ander in die NG Kerk gedink dat hierdie bepaling beteken dat voor- sowel
as teenstanders van Belhar dit maar openlik kan sé. Wat vir die een geld,
geld mos vir die ander.

Daar was krake, maar ons het kans gesien vir die eenheidsproses.
Boonop het ons onsself in die onlangse verlede by herhaling en formeel
daartoe verbind om die pad saam met geduld te loop. 'n Verbintenis wat
aan jou die vrymoedigheid gee om jou oortuigings uit te spreek.

6.10 DIE HUWELIK NET VIR EEN MAN EN EEN VROU

Boksburg-2007 is al getipeer as die sinode oor homoseksualiteit. Die feit
dat die twee groepe in die Taakspan oor die NG Kerk en homoseksualiteit
nie tot gemeenskaplike voorstelle kon kom nie, sou die bal in die hande van
die Sinode plaas. Die “grote” vergadering moes te midde van skerp verskille
nou ’n uitweg vind in hierdie saak wat sedert 1998 (NGK 1998H:551-552)
oorstaan. Om ’'n besluit tot die volgende Algemene Sinode uit te stel kon
net om een rede gebeur: die verskille wat die Taakspan verhinder om tot
’n eenheidstandpunt te kom, is ook in die Algemene Sinode aanwesig én
hierdie vergadering sien nie kans om die saak deur te praat nie.

120



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Ek was oortuig dat my voorskou in Volksblad oor die saak nie verkeerd
was nie. Daar was ’n breé wil in die vergadering dat die huwelik net vir een
man en een vrou is en dat praktiese homoseksuele verhoudinge nie Bybels
aanvaarbaar is nie. Dit sou net nie aanvaarbaar wees vir verantwoordelike
meningsvormers dat die emosies in die openbare debat en ’'n onvermoé
om sy eie oortuigings in 'n besluit te verwoord, die vergadering weerhou
van 'n besluit nie. As 'n bevoegde, gerespekteerde kerkvergadering moes
die Algemene Sinode nou eenvoudig tot 'n Bybelsverantwoorde besluit
kom. Christus bly immers die Hoof van die kerk en Christusgesag is
Woordgesag (Jonker 1965:12).

Die NG Kerk het in 2007 in ’n nuwe era aangekom, maar die Bybelse
norm dat die huwelik net vir een man en en een vrou is, 'n saak wat soos
’n konsekwente lyn deur die besluite van die Algemene Sinode loop, moes
gehandhaaf word.

Die saak kom tydens die laatmiddag- en aandsessie van Woensdag 6
Junie 2007 aan die orde. Die verslae word ingelei en ’'n debat volg. Sake
vorder egter oénskynlik nie. Teen die einde van die sessie kom daar ’'n
voorstel wat die prosedure sou wysig.

Professor Malan Nel formuleer dit so dat die Sinode erken dat die
Taakspan uit persone met “baie sterk uiteenlopende standpunte” bestaan
en dat daar 'n “wye behoefte” in die vergadering is dat daar meer
middelgrond tussen die twee standpunte moet wees. 'n Kommissie wat
uit die moderators van die tien sinodes bestaan, moet die voorstelle oor
die saak wat voor die vergadering dien “bestudeer met die oog op die
versoening van idees en die bestuur van diversiteit”. Hierdie Kommissie
moet later in die vergadering verslag lewer. Ds Nelis van Rensburg as ’'n
gespreksleier van buite die Kommissie en professor Danie du Toit as ’n
voormalige dosent in Etiek moet saam met die moderators vergader (NGK
2007H:106-107).

Ek was nog die voorsitter van die Vrystaatse Moderamen en die laaste
Vrystaatse Sinode ('n handige “gereformeerde” term wat Frits Gaum vir
Kerkbode ontwikkel het) en is ook by die Kommissie betrek. Coenie was
in die voorsitterstoel van die sinodevergadering. Ons sou tot laat daardie
aand/nag beitel aan 'n voorstel. Die Sinode sou die saak in die tweede
oggendsessie van Donderdag 7 Junie hanteer.

Die “lot” het op doktor Nelus Niemandt (Sinode Hoéveld) wat ons nuwe
assessor was, as die voorsteller, en myself as die sekondant geval om die
voorstel aan die Sinode voor te Ié. Dit het bestaan uit agt punte.

121



Strauss Kerkwees in die Branding

6.11 'n AGTPUNTBESLUIT

Na ’n korterige bespreking het doktor Johan (Tokkie) Ernst wat net
daarna as die nuwe aktuarius gekies is, 'n ordevoorstel gemaak dat die
vergadering stem. Dit is aanvaar. Die uitslag van die stemming oor ons
mosie was reeds vooraf aanvoelbaar in die Sinode: die voorstel is aanvaar.
Die atmosfeer onder die sinodegangers was ernstig en plegtig. Byna asof
ons nie nog 'n storm rondom hierdie kwessie kan trotseer nie. Daarmee het
die NG Kerk 'n nuwe standpunt oor homoseksualiteit gehad en onbepaald
van die saak afgestap. Dit was '’n moeisame pad van meer as twee jaar*®
om tot die besluit te kom en daar was ’n onuitgesproke, onderlinge gevoel
dat ons nou eers klaar is met die saak.

As vertrekpunt het Boksburg-2007 natuurlik die Bybel geneem. Bybelse
“waardes” moet betekenisvol in die huidige situasie van toepassing gemaak
word. In die lig van die feit dat alle mense na die beeld van God geskep
is, in Christus verlos word en dat die Gees op alle gelowiges uitgestort
is, aanvaar die Sinode die menswaardigheid van alle mense. Alle mense,
ongeag hulle seksuele oriéntasie, is ingesluit in God se liefde en word op
grond van hulle “doop en geloof” lidmate van die kerk.

Boksburg-2007 bevestig dat die huwelik, Bybels beskou, slegs ’n
verbintenis tussen een man en een vrou kan wees en dat sowel hetero- as
homoseksuele promiskuiteit afgekeur word. Homoseksuele huwelike per
se is ook nie 'n aanvaarbare alternatief vir die huwelik nie. Gelegitimeerde
homoseksuele persone kan tot die predikantsamp toegelaat word as
hulle die selibaat beoefen. Kerkrade het die diskresie om die verskille oor
homoseksualiteit in die gemeente met Christelike liefde te hanteer (NGK
2007H:110).

Ons het so gedink, maar was toe nie klaar met die saak nie. Daarvoor
sou reaksie in die openbare media en later, uit die gemeentes, sorg. Die lot
sou ook op my val om die besluit van Boksburg-2007 oor homoseksualiteit
te interpreteer en te verdedig. Boksburg-2007 en homoseksualiteit het
vuur getrek en ek moes teen die spervuur in!

Vroeér, tydens eerste oggendsessie di¢é Donderdag, word ek in
die eerste rondte van die stemmery met ’'n volstrekte meerderheid as
moderator verkies (NGK 2007H:109; Volksblad 20:06:2007). Die volgende
twee dae word ’'n besige twee dae...

Om te sé dat Boksburg-2007 die Sinode oor homoseksualiteit was, sou
tot ’n groot mate tiperend van my eie program word. Boksburg-2007 se

49 Vgl die mosie van dank aan die Taakspan waarin daar na hierdie “meer as”
twee jaar verwys word (NGK 2007H:110).

122



Acta Theologica Supplementum 18 2013

standpunt oorhomoseksualitet was voorbladnuus (Die Burger 08:06:2007)5°.
Daar was ook reaksie van verskeie persone op die navraag van joernaliste:
onder andere van André Bartlett en Jordaan Potgieter. Beide het iets van
hulle eie standpunte in die besluit van agt punte herken. Reeds daardie
aand het reaksies van ’'n uiteenlopende aard my laat besef: ons gaan nie
dadelik van hierdie saak afgestap kry nie. Die volgende oggend het ek die
moderators van die tien sinodes oor ontbyt gepols. Ek onderneem om by
die aanvang van die Sinode die besluit van gister te probeer verduidelik.
Ons skuld dit aan ’'n nuushonger publiek en ons eie lidmate “daar buite”
wat nie op die vergadering teenwoordig is nie. Die moderators het saam
gestem. Ons skriba, Kobus Gerber, het die verduideliking in die notule
opgeneem (NGK 2007H: 128). Omdat die besluit nie alles oor alles van
die NG Kerk en homoseksualitet sé nie en omdat sinodegangers met
uiteenlopende standpunte hulle met verskillende dele van die besluit kon
vereenselwig, was die verduideliking 'n bietjie moeisaam. Die nuutverkose
voorsittertjie moet dinge nie nou kompliseer nie. Ons is na die besluit van
gister in die stilte na die storm.

Teenoor, moontlik, André Bartlett het ek verduidelik dat die laaste punt
van die besluit te wete die versoek dat kerkrade die saak in Christelike
liefde hanteer, nie los van die ander punte gesien kan word nie. Kerkrade
is aan die hele besluit gebonde en kan nie teen die huwelik as net
heteroseksueel of die predikantsamp as net vir homoseksuele persone
wat die selibaat beoefen, besluit nie. In gevalle wat nie in die besluit gedek
word nie, het die kerkrade nog altyd die Woord en ons belydenisskrifte as
rigsnoer. Tugsake handel oor sake van ’'n openbare aanstootlike aard, en
die oortreding van hierdie soort sake moet in die lig van al agt punte van
die besluit bepaal en hanteer word (NGK 2004K0:24; Sadler 1979:55-58).

Na die verduideliking het ek bespreking in die sinode toegelaat (NGK
2007N:129). Die lug moes gesuiwer word. Ook vir die 299 teenoor 66 wat
die besluit geneem en nou dalk hond se gedagtes gehad het!

Aan die einde van die gesprek het die Algemene Sinode van 2007
besluit dat die besluit van agt punte as ’'n eenheid gelees en verstaan moet
word. Die voorstellers was Smuts en Johan van Rensburg: 'n predikant van
Hartenbos en ’'n dosent van Bloemfontein (NGK 2007N:129)

Hierna het die storm bedaar. Ek moes egter nog vrae van die media, van
indiwiduele lidmate en uit baie gemeentes wat ek besoek het, beantwoord.
Aan ernstig bekommerde lidmate oor 'n onBybelse koerswysiging oor

50 Dieselfde Burger dra as hoofvoorbladopskrif “Kerk oop vir gays — 299 teen 66
stem daarvoor”. Daarmee was die vet vir lidmate wat net op die opskrifte van
Die Burger vir nuus aangewese is, in die vuur.

123



Strauss Kerkwees in die Branding

homoseksualiteit by die Algemene Sinode was my antwoord telkens: die
huwelik is net vir een man en een vrou én, die houding in die NG Kerk dat
voorhuwelikse seks uit is, is nog nooit weerspreek nie. Dus... (Woord en
Daad 2010:30-32).

Dat sinodebesluite verduidelik moes word, selfs aan lede van die
bepaalde sinode, het die Algemene Sinode se geloofwaardigheid as ’'n
relatief op die punt af en eenvoudige kerkvergadering van Bybelgelowiges
en nie 'n parlement van opportunistiese politici nie, nie bevorder nie. Ons
was in ’'n nuwe era wat nuwe besluite én ’'n hersiening van ou besluite vra,
maar steeds besluite wat tegelykertyd verankerd en eietyds is.

6.12 IN’'N WARM STOEL

In die aanloop tot Boksburg-2007 is daar ook aan my moontlike
verkiesing as moderator in die media aandag gegee. Een of twee vroulike
briefskrywers met wie ek érens paadjies gekruis het, het hulle besware ver
gaan haal deur na my te verwys as ’n tipiese Oom Koot Vorster, die NGK-
moderator van 1970 tot 1974 (Langner 2007:133-135). Ek was in hulle 0é 'n
verwerplike, konserwatiewe, kerklike diktator (Volksblad 15:06:2007).

Na my verkiesing het joernaliste egter aan my kant van die saak of
my persoonlike standpunte en voornemens aandag gegee. Coenie het my
in ’n onderhoud bestempel as ’'n spanspeler en iemand van wie jy weet
waar jy met hom staan (Rapport 10:06:2007). Neels Jackson het hierby
aangesluit met die stelling dat ek as hoofleier van Die Voortrekkers sekerlik
glo dat 'n Voortrekker se woord sy eer is en dat ek kerklike sake daarom
met integriteit of geloofwaardigheid sal wil hanteer (Beeld 20:06:2007).

Ekself het verduidelik dat ek “behoudend” probeer wees as dit gaan
om die handhawing van Bybelse konstantes of uitgangspunte, maar
eietyds, vernuwend of “oop” as dit kom by die toepassing daarvan. Hierdie
oortuiging is — gelukkig bestaan daar voorbeelde! — deur skrywers uit my
optredes en standpunte van die verlede geillustreer.

Die voorbeeld van die erediens is ook in van die onderhoude genoem.
Vir my is die vaste kern van die erediens 'n ontmoeting tussen die Here en sy
gemeente waarin sy Woord sentraal staan. Soos in ons verhouding met die
Here en in ons verlossing, praat en verlos Hy terwyl ons uit dankbaarheid
antwoord met geloof en die lewe as lofoffer. As ons aan hierdie konstante
vir die erediens vashou, kan die eietydse, kulturele inkleding daarvan
varieer en verskil.

My uitgesproke ywer vir die uitbouing van die gereformeerde identiteit
van die NG Kerk is wyd genoem. Ek kon my, te midde van ’n diverse NG Kerk,

124



Acta Theologica Supplementum 18 2013

heeltemal vind in die verslag voor Boksburg-2007 oor die gereformeerde
identiteit van die NG Kerk: dit gaan oor 'n saambindende kern sonder om
in alles eenders of eenvormig te wees. Om ’n eenheid in die kern van die
geloof te midde van 'n meer periferiese diversiteit.

Die eietydse styl van Die Voortrekkers is ook in die koerantonderhoude
aangespreek. Ek het uitgewys dat Die Voortrekkers ook swart lede het
omdat Afrikanerwees ’'n kultuur- en nie ’n rasseding is nie. Net soos jou
geloofskwalifikasie om aan ’'n sekere kerk te behoort, nie ’n kultuur- of
rasseding is nie.

Ek het erken dat die uitvoering van my taak as voorsitter van die
Moderamen van die Algemene Sinode van die NG Kerk nie so eenvoudig
sal wees soos die dinge wat ek hier sé of formuleer nie. Dat my termyn as
moderator een van troebel waters en ’n verskil van mening kan wees. Dat
ek sopas op 'n warm stoel gaan sit het.

Warm, nie tussen my en die byna gesiglose “volstrekte” meerderheid
van die Algemene Sinode nie, maar tussen my en mense iewers in die NG
Kerk én wyer. Ek is egter nie van plan om die taak as moderator alleen aan
te pak nie, maar saam en in oorleg met ander. Maak nie saak waar in die
NG Kerk hulle hulle bevind nie.

Ek wou so oop as moontlik vir lidmate wees en by soveel as moontlik
gemeentes uitkom. In my geval, soos met Nelson Mandela in 1994, was
huisbesoek steeds 'n wenresep.

6.13 GEREFORMEERDE IDENTITEIT

Die verslag oor die gereformeerde identiteit van die NG Kerk het nie veel
bespreking uitgelok nie. Dit is sondermeer as ’n “riglyn” vir die NG Kerk
aanvaar. Die Algemene Sinode van 2007 het die sinodes ook versoek om
die stuk aan kerkrade deur te stuur vir 'n “oriéntasie van die plaaslike
bediening”(NGK 2007H:89).

Die gebrek aan bespreking kan meer as een rede hé. Dit mag wees dat
die steun vir die verslag so breed geloop het, dat daar nie eintlik kritiek was
nie. Dit mag egter ook wees dat die verslag wortels hanteer het wat vir die
deursnee afgevaardigde na die Algemene Sinode te hoog opgehang en
daarby nie omstrede was nie.

Die gebrek aan bespreking het moontlik ook gedui op 'n gebrek
aan intense aandag vir die verslag, terwyl ek daarvan oortuig is dat die
inhoud rigtinggewend kan wees vir die NG Kerk in 'n nuwe era of fase
van verandering. Begrippe soos ’'n “samestellende kern” te midde van
“verskille” of 'n “diversiteit” is gebruik wat die NG Kerk in sy hantering van

125



Strauss Kerkwees in die Branding

sake soos “ingrypende meningsverskil” (Hartenbos-2004) handig te pas
kon kom.

Die ekumene van die NG Kerk op algemene sinodale vlak beleef hier
in 2007 ’n bloeityd. ’n Situasie waarvan die Algemene Sinode dankbaar
kennis neem. Ten opsigte van wéreldwye ekumeniese liggame besluit
Boksburg-2007 om by die WRK aansoek te doen om lid te word. Dieselfde
vergadering ondersteun die voorstel dat die WBGK en GER een word.
Die NG Kerk openbaar hiermee ’'n nuwe ekumeniese aanslag in die
een en twintigste eeu. Nouer of meer intieme en kleiner gereformeerde
ekumeniese liggame het skynbaar van hulle aantreklikheid vir die NG
Kerk verloor, hoewel die kerk hulle nie wou versaak nie. Daarby doen die
Algemene Sinode aansoek om lidmaatskap van die All Africa Conference
of Churches. Wat indiwiduele kerke betref, keur die Algemene Sinode
goed dat omskrewe bilaterale verhoudinge met vier kerke van min of meer
gereformeerde oortuiging aangegaan word. Ten spyte van 'n ontspanne en
meer rekbare ekumeniese ingesteldheid, handhaaf die NG Kerk steeds 'n
voorkeur vir gereformeerde kerke (NGK 2007H:105-106).

In sy reaksie op ’n verslag oor die betekenis van die doop en ’n
moontlike doopviering bevestig die Algemene Sinode van 2007 dat die
doop 'n eenmalige aksie is. Hy gee egter toe dat rituele en simbole ’'n
kragtige betekenis kan hé en laat dit daarom aan kerkrade en gemeentes
oor om rituele vir die viering van hulle doop deur lidmate te ontwikkel.
Die Diensgroep Gemeente-ontwikkeling moet praktiese voorstelle
ontwikkel vir die doop, doopviering, kindernagmaal en kategese. Die
Diensgroep moet hierin beide die tradisie van die NG Kerk en “ons
praktiese bedieningskonteks” in ag neem (NGK 2007H:99). Die NG Kerk
is 'n aanpassende gereformeerde kerk — as 'n konstante - in ’n nuwe era.

Oor kerklike tribunale verwys die Algemene Sinode die verslag vir
kommentaar na die Sinodes, die NG Kerkfamilie en die lede van die TKR.
Die ATR moet ook twee sinodes vind wat sulke strukture kan beproef (NGK
2007H:108). Die Sinode val dus nie onvoorwaardelik vir 'n verjuridisering
van die kerklike tug nie.

6.14 ROEPINGSVERKLARING

Soos sy twee voorafgaande sinodes sou die Algemene Sinode van 2007
eindig met ’'n roepingsverklaring. Hierin verwoord die vergadering sy
voorneme om deur ’n “leerbare gees” die wil van God te leer ken en uit te
leef, om in liefde na mekaar te luister en in vertroue in mekaar te groei, om
met deernis met ander saam te leef en om met oorgawe diensbaar te wees
aan die wéreld (NGK 2007H:129).

126



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Soos die vorige twee sou hierdie verklaring ook nie later omsit in
vermeldingswaardige dade nie. Tipies van die NG-tradisie was dit egter
gepasde en gevleuelde woorde. By ’'n kort afsluitingseremonie op die
Sinode moes ek as nuwe voorsitter dit voordra.

Die NG Kerk en die Algemene Sinode het onherroeplik 'n nuwe era
betree. Deel van hierdie era was meningsverskille oor sensitiewe sake,
die styl van sinodevergaderings en 'n verwatering van die gesag van die
Algemene Sinode by die gewone kerkpubliek. In my gesprekke met baie
gemeentes was dit hoorbaar en selfs tasbaar. Daartoe het die besluit en
die kommunikasie van die besluit van Boksburg-2007 oor homoseksualiteit
ook sy bydrae gelewer.

127



HOOFSTUK 7
DIE BRANDERS MAAL...

Die woelige, warm voorsitterstoel waarop ek by die Algemene Sinode van
2007 beland het®', sou vanuit 'n interne en eksterne oogpunt gestimuleer
word. 'n Woeligheid wat om verskeie redes vandag eie is aan die NG Kerk.

Ek het reeds verwys na die persepsie by lede van die ANC-regering
dat die NG Kerk een van die groot instansies is wat die Afrikaner
verteenwoordig. Hierdie persepsie word in 'n wye kring gedeel. Soveel
so dat NG-standpunte en —gebeure eenvoudig nie uit die nuusmedia bly
nie. Ook nie die nuwe elektroniese media waarop indiwidue vrylik hulle -
dikwels rou en ongekontroleerde - indrukke en menings weergee nie.

Daarby sleep die NG Kerk 'n oorgelewerde belangrikheid met hom
saam wat dateer uit sy rol in apartheid-Suid-Afrika. Bespiegelinge in die
openbare media dat lidmaatgetalle van die NG Kerk daal, dat hy verloor
aan invloed, relevansie en belangrikheid én boonop worstel met interne
verskille, verminder skynbaar nie aan dié persepsie nie. Inteendeel, dit
is nuus...

Die NG Kerk het aangekom in 'n nuwe era, maar bly in die branding
van menings en indrukke. Selfs die bedanking as NG-lidmaat van die
Afrikaanse digter en Psalmomdigter Lina Spies, haal die hoofopskrifte van
sekere nuusmedia (Volksblad 01:03:2013).

7.1 OPENBARE GETUIENIS

Een van die take van die Moderamen van die Algemene Sinode wat hy
homself ten doel stel, is die begrip “openbare getuienis”, skakeling met die
owerheid, die parlement en ander politieke partye (vgl NGK 2011KO:12 art
43.1.3). Na die Parlementére Lessenaar van die NG Kerk is reeds verwys.
Dit sou voortgesit word in my termyn as moderator.

Daarby het ons formeel 'n ooreenkoms met die Suid-Afrikaanse Polisie
onderteken met die oog op die voorkoming van misdaad - sover as wat die
kerk hierin’nrol kan speel. Dithet saamgeval met gesprekke saam met ander
kerke met instellings van die owerheid oor die voorkoming van misdaad.
Voor die plaaslike of munisipale (2011) en algemene (2009) verkiesings het
ons met soveel as moontlik plolitieke partye gesprek gevoer. Die doel was

51 Volgens Neels Jackson het ek verwag dat my termyn een van toebel water en
meningsverskil sal wees, maar dat ek nie van plan was om dit alleen aan te pak
nie. Gereformeerdes, veral in die een en twintigste eeu, verdra nie pouse nie
(Beeld 20:06:2007).

128



Acta Theologica Supplementum 18 2013

om vanuit 'n kerklike hoek die mening van die kerk onder hulle aandag te
bring (NGK 2011A:209). Ek was dikwels verantwoordelik vir die opstel van
konsepverklarings aan die media. By twee geleenthede het die voorsitters
van respektiewelik die algemene kerkvergadering en nasionale sinode van
die Nederduitsch Hervormde Kerk van Afrika en die Gereformeerde Kerke
in Suid-Afrika my versoek om die konsep te formuleer van wat ’n verklaring
van ons drie geword het.

Gesprekke is met onderwysliggame soos Fedsas (ek het voor die
Algemene Sinode van 2011 met hulle nasionale raad oor die taak van die
NG Kerk in onderwys gepraat) en die SAOU, 'n vakbond soos Solidariteit
en die “openbare uitsaaier” gevoer.

Een van hierdie gesprekke was met eerwaarde Frank Chikane wat op
daardie stadium aan die kantoor van die president verbonde was. Dit was
oor die moontlike vervolging van Oud-minister Adriaan Vlok en voormalige
Polisieckommissaris generaal Johan van der Merwe oor hulle aandeel aan
beweerde wantoestande in die vorige bedeling. Vervolging is eventueel
laat vaar (NGK 2011A:208). 'n Aantal moderatuurslede is by die gesprek
betrek. Ek was dankbaar dat ons kon help en solidariteit toon met hierdie
twee lidmate in die hantering van die saak.

Juis met die oog op verkiesings wat periodiek in Suid-Afrika plaasvind,
het die ANC in 2009 besluit op ’n voeleruitsteekaksie na Afrikaners. 'n
Kontakgeleentheid met die NG Kerk was ook op die agenda (vgl NGK
2011A:208-209).

Ons het in die ANC se hoofkwartier “Luthulihuis” in Johannes-
burg ontmoet. Vanaf die ANC was daar die sekretaris-generaal Gwedé
Mantasche vergesél deur enkele sleutelfigure. Aan ons kant was dit die
Moderatuur en enkele ander. Die voorkoming van misdaad, gebrekkige
dienslewering deur die regering, onderwys en die onafhanklikheid van die
regbank gebaseer op die grondwet van 1996 was op die agenda. Ons was
goed voorberei en het ingelei.

Die reaksie van die ANC was die van politieke partye voor verkiesings.
Hulle het die probleme nie ontken of daarmee verskil nie. Inteendeel hulle
was oénskynlik “oop” vir oortuiging en het ons hulp en samewerking
gevra. Later sou ons dieselfde reaksie van president Zuma by ’'n dinee in
die presidensie in Pretoria kry. Dit sou ’'n patroon in die gesprekke met die
ANC-regering waarby ek betrek is, word. “You have got good arguments
and | will take it forward.” Niks het egter gebeur nie.

Agterna moes Gwedé en ek ons gesprek verduidelk op ’n
nuuskonferensie wat wye belangstelling van die TV en koerante geniet het.

129



Strauss Kerkwees in die Branding

Ek het dit weer eerstehands ervaar, as dit moet spreek “jy” in tale en ek
in Engels!

Geen terugvoer van die ANC op ons gesprek is sedertdien ontvang nie.
Ek het besluit dat ek nie sommer weer Gauteng toe ry (400 km plus) vir
sulke voorspelbare dooiepunte nie. Daar moet ’n lokflits wees dat dit die
moeite werd kan wees.

Ek het van die begin af probeer om die Moderatuur te betrek wanneer
daar van my ’'n mening oor 'n “openbare” of kerkverwante saak gevra
word. Vir my is deelnemende kerkregering of die gesamentlike hantering
van kerklike verantwoordelikhede die goeie, gereformeerde uitgangspunt.
Ons is anti-hiérargies (Strauss 2010:51-56). In praktyk was dit egter nie
altyd moontlik nie.

My oortuiging dat my voorouers nie ape was nie (Juig Jul/Aug 2010:22)
was weergegee in 'n onderhoud met my waarin ek, byna terloops, 66k oor
ewolusie uitgevra is. My kort antwoord oor ewolusie was deel van ’'n breér
argument gemik op Jan Publiek en nie van 'n wetenskaplike diskoers nie.
Ek was en is oortuig dat die Moderamen se stuk oor Kerk, wetenskap en
ewolusie waarin hy sé dat hy die “geloofsuitspraak” maak dat God die
skepper van die hemel en die aarde (heelal) is en dat alles wat bestaan nie
“toevallig of spontaan” gebeur het nie, in dieselfde rigting as my standpunt
loop. God het oorspronklik geskape: ook die mens... (NGK 2011A:212).

Uit hulle “taktvolle” reaksies moes ek egter aflei dat sommige lede van
die Moderamen anders oor die saak voel. Die reaksie op my standpunt het
wyd - binne en buite Suid-Afrika - uitgekring en die woelige, warm stoel
waarin ek sit, beklemtoon. Ek het meer as 600 e-posse van steun ontvang.
Daar was ook die bevrediging dat mense ag gee op wat jy sé. Saam met
die warm stoel kom die geleentheid om die “goeie saak” te bevorder.

So moes ek by verskeie geleenthede ook verduidelik wat die NG Kerk
se standpunt oor saamwoon en homoseksualiteit is (Woord en Daad
2010:30-32: NGK 2011A:212). Die NG Kerk was in die branding en sy
ampsdraers met hom. Terwyl daar winde aan die seile van ons geloof-
en lewensoortuigings ruk, het talle Bybelgelowiges my en die moderators
van die sinodes®? ondersteun in ons geloof in die liggaamlike opstanding
van die Here Jesus Christus (vgl Lukas 24:37-40; Johannes 2:21-22; |
Korintiérs 15:3-8).

Vanaf die kant van talle Hervormers en Doppers sou ek ook die
effek van volle kerklike verhoudinge ervaar. Soos vir hulle, is Woord en

52 Ons het so ’n verklaring uitgereik na een van ons Wilderniskonferensies soos
geborg deur Anton le Roux. Die betrokke konferensie was in Mei 2010.

130



Acta Theologica Supplementum 18 2013

belydenis vir my belangrik. Dit was by die GKSA se Nasionale Sinode van
2008 in Potchefstroom waar ek by hulle gepleit het om daardie skat van ’'n
troosboek, die Heidelbergse Kategismus, vir ons te vertroetel en te bewaar.

7.2 UITSLAG VAN 'N KONSULTASIEPROSES

In opdrag van die Algemene Sinode van 2007 en onder leiding van
'n taakspan by die ASM het die sinodes aan die einde van 2007 ’n
konsultasieproses oor eenheid in die NG Kerkfamilie in NG-gemeentes
uitgevoer. Dit was ’n kwalitatiewe proses waarin tendense blootgelé is.
Daar is nie gestem nie, maar gesoek na kommentaar uit die gemeentes.
Soos reeds vermeld, is die stukke van die Hartenbos-2004 en Achterberg
Il voorgelé.

Opsommenderwys was die reaksie:

...die grootste deel van die kerkverband het nie probleme met
kerkhereniging as sodanig nie, maar wel met die Belydenis
van Belhar.

Tydens sy vergadering in Maart 2008 het die Moderamen die gemeentes
laat weet dat dat hy kennis neem van die weerstand by “baie” lidmate teen
Belhar as belydenis, maar ook van die steun daarvoor onder “sommige
predikante en lidmate van die NG Kerk”. Die toekomstige hantering
van Belhar moet volgens die Moderamen vir beide diegene vir en téén
voorsiening maak (NGK 2011A:239).

Die wetenskaplike ontleders van die resultate van die konsultasieproses
professor Hennie Pieterse en doktor Nelius Steyn, het verduidelik dat
hoewel die ondersoek kwalitatief en nie kwantitatief was nie, sterk tendense
in die antwoorde dui op wyd verspreide oortuigings in die gemeentes.
Die sterkste tendens was steun vir spontane samewerking en gedeelde
verantwoordelikhede (80 keer voorgekom) en die tweede afkeur vir Belhar
as uitsluitend en verdelend (77 keer). Die derde tendens was negatiwiteit
oor kerkhereniging wat verder terug 1é (51 keer). Pieterse en Steyn (2008:6)
het nie doekies omgedraai nie: vir baie lidmate is Belhar nie as 'n belydenis
aanvaarbaar nie. 'n Gekwalifiseerde eenheid in die NG Kerkfamilie geniet
egter hulle steun (50 keer, 2008:6).

In sy reaksie het die Moderamen eenvoudig gepraat van “die
meerderheid lidmate en gemeentes” wat Belhar nie as ’'n belydenis aanvaar
nie. Die wyse waarop daar tot hierdie koel en kalm waarneming gekom is,
was byna verspot.

131



Strauss Kerkwees in die Branding

Ben du Toit kon nie aanvaar dat ons hier met die “oorgrote” of ’n
“groot” meerderheid te make het nie. Op hierdie punt het hy vasgebyt.
My indruk was dat hy glo dat so 'n gevolgtrekking Belhar se aanvaarding
deur die gemeentes negatief sou beinvioed. Op daardie stadium was
die twee ontleders nie meer ter vergadering nie. Hulle waarnemings
was wel beskikbaar. Ons het kop gegee omdat dit nie 'n groot saak was
nie. Ek was egter ook daarvan bewus dat so ’'n “understatement” ons
geloofwaardigheid in gemeentes kon knou.

Op inisiatief van die Moderamen het die moderature van die sinodes op
11 en 12 Junie saam met hom vergader om die eenheidsproses in oénskou
te neem. Op grond van die besluite van die Algemene Sinode van 2007
en die uitslag van die konsultasieproses is 'n reeks besluite geneem wat
as voorstelle sou dien in die verdere onderhandelinge met die ander drie
kerke van die familie.

Oor die belydenisgrondslag van ’n nuwe kerkverband is dus besluit
dat die Belydenis van Belhar nie vir die meerderheid van die lidmate en
gemeentes van die NG Kerk as ’'n vierde belydenisskrif (naas die Drie
Formuliere van Eenheid) aanvaarbaar is nie en dat diegene vir én teen in
so ’'n grondslag tegemoet gekom moet word. Twee modelle naamlik ’'n
bykomende en vervangende algemene sinode word as voorstelle na die
onderhandelingstafel geneem. Die uitslag van hierdie onderhandelings
met die ander drie kerke sal weer aan die gemeentes voorgelé word

Hierdie besluite moes nou aan die ander drie kerke van die familie
oorgedra en by die onderhandelings in spel geplaas word. Wat die NGKA
en die RCA betref, kon ons dit gemaklik op 'n telefoonvergadering aan
hulle moderature oordra (NGK 2011A:240). My indruk was dat hulle kennis
geneem en verstaan het. Dit is voorstelle vir verdere onderhandelinge.
Ons het ook by Hartenbos-2004 gesé dat ons hierdie pad nie sonder ons
gemeentes wil of kan aanpak nie. Ons wil nie na die tyd met meer kerke
sit as voor kerkhereniging nie. Hier is 'n proses wat ons volgens ons eie
verklaarde voornemens moet uitvoer as ons ons geloofwaardigheid en die
vertroue van ons lidmate wil behou. Ons neem die insette uit gemeentes in
ag en sal dit nie geignoreer nie. Insette moet hanteer word, dit is inherent
deel van die proses wat ons gekies het, en geen rede om daarom alles te
stop nie®. Die oordrag van die besonderhede van hierdie rondte aan die
VGKSA was egter 'n perd van ’'n ander kleur. Ons het daarvoor reeds ’'n
aanvoeling ontwikkel.

53 Ek het deurgaans goeie “rapport” met die NGKA en RCA gehad. Miskien spruit
dit uit my jong dae in die Oos-Vrystaat waar ek die NGKA in gemeentes leer ken
het en in Reitz by geleentheid ook as een van hulle kategete aanvaar is.

132



Acta Theologica Supplementum 18 2013

7.3 DIE VGKSA STEL 'N MORATORIUM IN

Op 25 Junie het ons dit persoonlik aan die Moderatuur van die Algemene
Sinode van die VGKSA tydens sy vergadering op Hammanskraal naby
Pretoria gaan oordra. Ons wou dit toelig én verduidelik indien nodig (NGK
2011A:240). Hulle het ons meestal stilswyend of byna passief aangehoor
en die minimum vrae gevra.

Op ons terugtog het ons onder mekaar bespiegel dat hulle alles begryp
en nie negatief is nie. Ek was een wat gemeen het dat ek en Allan Boesak,
hulle ondervoorsitter, al beter en beter kommunikeer en dat hy ons
“Westerse onderhandelingsmetodes” aanvaarbaar vind. Dat Achterberg |
en Il aan ons ’n platvorm vir so 'n onderhandelingsproses bied.

Ons was egter van twee sake onbewus. Die eerste is dat die VGKSA
se Moderatuur by dié vergadering reeds in sy verslag aan hulle Algemene
Sinode aanbeveel het of gaan aanbeveel (dit was voor of na ons besoek)
dat die aanvaarding van Belhar as belydenis wat hulle betref weer ’'n
voorwaarde vir kerkhereniging word. Nie net vir die feitelike vereniging
nie, maar ook die deelname aan die onderhandelingsproses. Vir hulle
moes Hartenbos-2004 en Esselenpark (met of sonder die NGKA en RCA)
ongewysigd vas staan (VGKSA 2008:179). As ons gemeentes se insette
verskil en ons dit in ag neem, verskuif ons die doelpale®. Hulle staan
by Esselenpark se verklaring dat die aanvaarding van Belhar nie nou ’n
voorwaarde is nie, maar dat daar gewerk word vir die aanvaarding daarvan.
Die instemming van ons mense by Esselenpark met die voorneme om die
kerk te lei om Belhar te aanvaar, was hulle verstaan van 'n doelpaal, terwyl
dit glad nie in ons sinodebesluite voorkom nie. Ek het agterna ontdek dat
die finale verklaring nie woord vir woord deur die hele konferensie van
Esselenpark hanteer is nie.

Hierdie voorgenome aanbevelings verklaar hulle stramheid in die
bespreking tydens ons besoek. Hulle aanbevelings was in ’n gevorderde
stadium van finalisering en ons moes hulle nie nou ontspoor nie. Hulle was
bereid om ’n moratorium op verdere gesprek te plaas bloot op grond van

54 In 'n gesprek met die president van die WBGK, dr Clifton Kirkpatrick, op 12
Augustus 2008 het die voorsitter van die Uitvoerende Komitee van die VGKSA,
Thias Kgatla, 'n striemende aanval op die NG Kerk gedoen en beweer dat ons
die doelpale soos gestel by Esselenpark en Achterberg verskuif en daarom
eintlik onder sensuur moet kom. Dit was kort na ons besoek aan Hammanskraal
waar hierdie saak met ons bespreek kon word. Dit alles het gevolg op nog ’'n
gesprek wat ons op ons versoek op 7 Februarie 2008 met dieselfde komitee
van die VGKSA gehad het en waartydens misverstande uit die weg geruim en
’n positiewe gesamentlike verklaring uitgereik is (NGK 2011A:242).

133



Strauss Kerkwees in die Branding

berigte oor die uitslag van ons konsultasieproses. Indien hulle ons ernstig
as vennote met ’n eie inset in die herenigingsproses wou neem, sou hulle
eers sake met ons persoonlik deurgepraat en hulle besware gelug het.
Ons het dan in 2006 by Bloemfontein ooreengekom oor ’'n gesamentlike
proses. Bowendien het hulle nou self die Belhardoelwit geskuif. Indien ons
- en ek betwyfel dit - die doelpale geskuif het, was dit nie sonder om hulle
persoonlik daarvan te verwittig nie. Hulle was egter nie bereid om hulle
voornemens en aanbevelings wat die pale skuif op hierdie stadium met
ons te deel of te bespreek nie.

Die tweede saak waarvan ons onbewus was, was hulle argwaan
teenoor my as voorsitter van die NG Kerk se Moderamen. Dit is aan my
bevestig deur iemand wat Boesak® elders self hieroor aangehoor het.
Hierdie argwaan spruit waarskynlik uit my jarelange en bekende weerstand
teen Belhar as belydenis. Die uitstaande punt is ’n artikel van my oor
Belydenis, kerkverband en Belhar wat in 2005 in die Ned Geref Teologiese
Tydskrif verskyn het (2005:560-575). Dit was ook bekend dat ek en Coenie
saamgestem het oor Hartenbos-2004 se opsionele opsie. 'n Opsie van my
eie Algemene Sinode wat my vry gelaat het om my mening oor Belhar
te gee.

Daarby het ek nie geswyg as ek die besluite van die NG Kerk moes
verdedig of motiveer nie. Ek kon die VGKSA se puntjie net nie kleinkry
nie: Belhar is nie nou ’n voorwaarde vir eenheid in die NG Kerkfamilie nie,
maar later...

In die woorde van die Algemene Sinode van die VGKSA van 2008:
Belhar moet op niemand afgedwing word nie. Tog behoort dit “willingly
and gratefully” aanvaar te word deur hulle wat in die greep van die
waarheid daarvan verkeer (VGKSA 2008:196). Of, ons dwing niemand
om Belhar te aanvaar nie, maar dat iemand dit nié aanvaar nie, is vir ons
heeltemal onaanvaarbaar.

Aan die begin van Oktober 2008 het die Algemene Sinode van die
VGKSA met my as getuie hierdie aanbevelings van hulle Uitvoerende
Komitee aanvaar. Gesprekke met die NG Kerk oor eenheid op ’'n “national
level” is opgeskort. Presies daar waar die reaksies uit ons gemeentes
gemonitor word. Toekomstige gesprekke kon alleen plaasvind op basis
van die aanvaarding van die Belydenis van Belhar. So nie, moet die WBGK
fasiliteer. Dieselfde geld vir die NGKA en RCA (VGKSA 2008:196-197).

55 Die taal wat gebruik word in die rapport en aanbevelings van die Moderatuur of
Uitvoerende Komitee van die Algemene Sinode van die VGKSA herinner sterk
aan die van Allan Boesak (vgl VGKSA 2008:187-197).

134



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Ons Moderatuur wat daar was het met spyt hierop gereageer en die
ultimatumkarakter van die besluit afgewys. Vir die NG Kerk, so het ons
vervolg, is die opskorting van enige gesprek met enigiemand oor wat ookal
nie die Christelike of Evangeliese weg nie. Ons het self die WBGK “enkele
weke” gelede gevra om die gesprek in die NG Kerkfamilie te bemiddel en
verwelkom dus dieselfde versoek deur die VGKSA. Ons bly verbind tot
eenheid tussen die vier kerke van die familie naamlik die NG Kerk, VGKSA,
NGKA en RCA. Die NG Kerk bly oop vir lidmate uit alle bevolkingsgroepe
(vgl verklaring).

7.4 DIE GEWRAAKTE GROETEBOODSKAP

Sekerlik een van die laagtepunte in my termyn as moderator was die
gebeure rondom die groeteboodskap by hierdie sinode van die VGKSA
(Theron et al 2012:74). 'n Boodskap wat in konteks verstaan moet word.

In die Moderatuur is daar besluit dat ek die groete van die NG Kerk
aan die VGKSA moet oordra. Ons was nie bewus van die omvang van
die gevoel in die Uitvoerende Komitee van die VGKSA teen ons en my
persoonlik nie. 'n Gevoel wat broksgewys tot ons ore gekom het in die
aanvalle van professor Thias Kgatla op ons voor Clifton Kirkpatrick, sy
kritiek op ons by ’'n vrouebyeenkoms waar Rinel Hugo, ’n lid van ons
Moderatuur, teenwoordig was en uit 'n brief van die VGKSA aan die All
Africa Conference of Churches waarin hulle ons aansoek om lidmaatskap
sterk teenstaan. In laasgenoemde is die nie-aanvaarding van Belhar een
van ons sondes genoem. Na ons gesprek in Junie 2008 op Hammanskraal
met die Uitvoerende Komitee van die VGKSA kon ons nog nie weer 'n
gesprek met hulle gereél kry nie (NGK 2011A:242,252).

Ek het die ongewone ding gedoen om ons Moderatuur tydens ’n
telefoonkonferensie te raadpleeg oor watter sake ek in my groeteboodskap
aan die VGKSA moet aanroer. Wat ons vanaf die NG Kerk vir hulle teen
bogenoemde agtergrond wil sé. Die Moderatuur moes die sake noem
- ek het dit nie betwis nie — en ek sou dit formuleer. Ek glo nie daarin
dat een mens die kerk regeer nie en moes boonop die verontwaardiging
aanhoor - van Rinel en skriba Kobus Gerber - oor Thias se aanvalle op ons
voor buitestanders.

Ek was steeds in die waan dat ons op grond van die ooreenkoms
in Bloemfontein in 2006 eerlik en openlik met mekaar kan omgaan. Dat
die Uitvoerende Komitee van die VGKSA se wegskram van gesprek met
ons sedert Junie 2008 uit praktiese redes spruit en nie wrewel oor die
weerstand onder ons teen Belhar nie. Dat die Algemene Sinode van die
VGKSA aan my ’n onbevooroordeelde kans sal gee.

135



Strauss Kerkwees in die Branding

By Achterberg | en Il was daar 'n goeie verhouding tussen my en
die verteenwoordigers van die VGKSA. Boonop het die Moderatuur van
die VGKSA op 7 Februarie 2008 by monde van Allan Boesak met my
saamgestem dat jy iemand nie kan dwing om ’n belydenis teen sy sin te
aanvaar nie. Daardie ontmoeting het 'n gesamentlike verklaring uitgereik
(NGK 2011A:242).

Ons konsensus in die Moderatuur was dat die groeteboodskap naas
die gewone groete oor drie sake moet handel: die beskuldiging dat ons
die doelpale verskuif, 'n ontkenning dat ’n bykomende algemene sinode 'n
apartheidsfiguur is (dit was nie die geval met ons eie bykomende algemene
sinode in 1962 nie, vgl Van der Watt 1973:159vv) en 'n versoek dat Thias ons
nie in die openbaar aanval nie. Dat hy in die lig van ons eenheidsproses sy
probleme onderhandelingstafel toe bring. Hierdie kwessies pla ons lankal,
maar ons kry nie kans om dit aan die VGKSA oor te dra nie.

Ek is die betrokke oggend kil deur Thias as voorsitter ontvang. Ek het
egter deurgedruk. My groete, anders as gebruiklik, is daarna deur die
vergadering bespreek. Allan Boesak het as ondervoorsitter die aanvalle
ingelui. Volgens hom het hy in sy hele kerklike loopbaan nog nie so ’'n
misbruik van 'n geleentheid teengekom nie. Hy ken sy kerkreg en vind so ’'n
lesing (my standpunt) nie ontvanklik nie. Die meriete van wat ek gesé het,
het hy ooglopend gesystap.

Spreker na spreker het gevolg. Hulle was gereed vir my. Die atmosfeer
was spanningsvol en gelaai, emosioneel en vyandig. 'n Vrou het op ’'n hoé
toon betoog dat sy, as sy kon, my uit die vergadering sou laat verwyder het.

Die standaard van die argumente en die styl van optrede het my
onemosioneel gelaat. Ek kon nie glo dat ek by ’n kerkvergadering is
wat beweer dat Belhar as ’'n geloofsbelydenis van, ondermeer, Bybelse
versoening hulle optrede rig nie. Ek het gevra vir 'n spreekbeurt om my
spyt oor ’'n verkeerde verstaan van my motiewe te verduidelik. Thias het
agterna beweer dat hy ter wille van my eie veiligheid my versoek nie kon
toestaan nie! Dit was ongelooflik. Waar was die gereformeerde “kerklike
sake op kerklike wyse”?

Die Uitvoerende Komitee of Moderamen van die VGKSA sou tot vandag
toe in gebreke bly om ’'n gesprek met my te voer en aan my ’n kans te
gee om die saak te verduidelik. Thias het net nooit op my talle versoeke
reageer nie. EK was nie gebelgd nie, net verstom.

Nelus Niemandt het as ondervoorsitter van ons Moderatuur die leiding
geneem om hulle aandeel aan gebeure in ’'n persverklaring uit te lig en
namens ons ons spyt oor te dra. Die gebeurtenis was groot nuus in die
Afrikaanse koerante. Na aanleiding van ’n versoek later by die ASM of

136



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Moderamen dat ek bedank, het ek elkeen op die ry af gevra of hy of sy
saamstem. Die persoon wat met die versoek gekom het, het alleen gestaan.

As skriba het Kobus Gerber dit in ons verslag aan die Algemene Sinode
van 2011 so verwoord asof ek alleen die blaam vir alles moes vat. Ek wou
nie opnuut verduidelik en met my eie mense baklei nie. Kobus het geglo hy
doen reg (NGK 2011A:243).

In die verslag van ons Moderamen aan die Algemene Sinode van 2011
het ons daarop gewys dat die ultimatumvoorstel van die Uitvoerende
Komitee van die Algemene Sinode van die VGKSA in hulle gedrukte
agenda vervat was maande voordat die gewraakte groeteboodskap
gelewer is. Ons is reeds daarmee gekonfronteer met ons aankoms by
die vergadering daardie oggend in Oktober 2008 (NGK 2011A:243). Dit is
in elke geval ondenkbaar dat almal in die eenheidsproses deurentyd tot
almal se goedkeuring moet optree om die ander betrokke te hou!

Boonop stry die ultimatum met die verklaarde uitgangspunte van die
eenheidsgesprek by Bloemfontein-2006 en selfs Esselenpark-2006. By
laasgenoemde was ek en die verteenwoordigers van die NGKA en RCA
nie betrokke nie. Die WBGK moes ons uit hierdie doodloopstraat fasiliteer.
Soos aangedui het die versoek van ons en die VGKSA uitgegaan (NGK
2011A:243-244).

7.5 DIE WBGK FASILITEER

Die WBGK het die versoek om ons te help met die huidige versteurde
verhouding en die impasse in die eenheidsproses, aanvaar. 'n Konferensie
is vir 4-6 Maart 2009 in Benoni saamgeroep vir verteenwoordigers van die
NG Kerk en VGKSA (NGK 2011A: 243).

Uit die geledere van die WBGK het mense gekom wat ’n duidelike sein
uitstuur dat die WBGK sake ernstig benader. Clifton Kirkpatrick, doktore
Setri Nyomi (algemene sekretaris), Jerry Pillay (sekretaris van die Uniting
Presbyterian Church in Southern Africa en sedert 2010 president van die
WBGK) en vyf ander kerkleiers was teenwoordig.

Drie oogmerke of doendinge het in die besprekings uitgestaan: ’n
hernude verbintenis tot kerkeenheid, 'n studie van Belhar en aksies van
versoening en herstellende geregtigheid. 'n Taakspan vir elke saak is
aangewys. Die verteenwoordigers van die WBGK het na afloop van die
konferensie 'n verklaring uitgereik waarin hy steun vir Belhar, eenheid in
die hele familie en ’'n voortgaande proses uitspreek.

Jerry Pillay is as fasiliteerder van ’'n voortgaande eenheidsproses in
die familie aangewys. Onder sy leiding het ons en ’n afvaardiging van die

137



Strauss Kerkwees in die Branding

VGKSA weer op 14-15 Oktober 2009 ontmoet. Hier is eerlik en openhartig
gepraat. Die VGKSA het op daardie stadium egter vasgeskop teen die
insluiting van die NGKA en RCA. Ons gesprekke was nog nie eers terug by
Bloemfontein-2006 nie! Die WBGK was in hulle mediaverklaring na Benoni
ook verbind tot die insluiting van laasgenoemde twee kerke by die proses
(NGK 2011A:244).

Hoe kan jy van selfrespekterende, selfstandige kerke soos die NGKA
en RCA verwag om van saampraat en vordering uitgesluit te word as hulle
deel moet wees van die uiteindelike besluitnemingsproses? As die NG
Kerk en die VGKSA hulle met woorde as volwaardig deel van die proses
beskou, maar...? Hoe lank moet die NG Kerk en die VGKSA alleen praat
voordat hulle onderlinge verskille oor kerkeenheid opgelos is? Word die
ander twee kerke daarna - ewe meerderwaardig — met 'n voldwonge feit
of 'n bilaterale ooreenkoms gekonfronteer? Of mag die NGKA en RCA ook
die posisie van die doelpale help bepaal?

Intussen sou ons as die NG Kerk voortgaan met gesprekke met
verteenwoordigers van die NGKA en RCA. Hierdie gesprekke was nooit
moeisaam of gespanne nie. Ons het in die vergaderings ervaar dat ons as
lede van ’n kerkfamilie mekaar verstaan en sonder baie moeite of tyd by
’n konsensus uitkom. Wat meer is, die VGKSA het reeds by sy Algemene
Sinode van 2005 die moontlikheid van 'n trapsgewyse eenheidsproses in
die vooruitsig gestel, terwyl daar by sy Algemene Sinode by Hammanskraal
in 2008 deur sprekers op die sinodevloer gesinspeel is op eenheid tussen
die NG Kerk, NGKA en RCA - as die NG Kerk dan “regtig ernstig” is oor ’n
nie-rassige kerk.

'n Vergadering van uitgebreide moderature van die drie kerke het op
13-14 Junie 2011 in Bloemfontein plaasgevind. Dieselfde onderlinge begrip
het tot 'n resultaat gelei waarin gevra is dat die VGKSA na die opheffing van
sy moratorium deel sal word van die proses (NGK 2011A:240-241). Vanuit
die VGKSA was daar egter nie waardering nie, maar wantroue en kritiek.

Die voorstel het vir sinodale eenheid as eerste mikpunt gekies, maar
ook ruimte gelaat vir die kerkeie van beide die RCA en NGKA. Die gedagte
was dat die sinodes van die RCA en NGKA as sinodes inskakel by die
Algemene Sinode van die NG Kerk. Die RCA kon met sy eie kerkorde en
besluite inkom terwyl die drie sinodes van die NGKA uit hulle eie geledere
'n gesamentlike vergadering kon saamstel oor kerkeie sake. 'n Sinode sou
ook ’n uittreeklousule in die voorgestelde kerkorde kon gebruik indien hy
dit as die wil van God ag. Die NGKA en RCA was beide sensitief vir die
handhawing van hulle eie kerklike manier van doen.

138



Acta Theologica Supplementum 18 2013

As belydenisse sou die ses bestaande belydenisse van die NG
Kerkfamilie naamlik die drie algemene belydenisskrifte (Apostolicum en
belydenisse van Nicea en Athanasius) en Drie Formuliere van Eenheid
(Nederlandse Geloofsbelydenis, Heidelbergse Kategismus en Dordtse
Leereéls) aanvaar word.

Die “formation of new confessions, change to current confessions, and
the possibility of adding existing confessions” is nie uitgesluit nie. “We
believe also that this structure and process makes room for the URCSA
and other reformed churches to become part of it” (NGK 2011A:241).

Hierdie voorstel sou nou na die algemene sinodes van die drie kerke
gaan. Ironies genoeg kon hierdie byeenkoms in Junie 2011 sonder ’n
eksterne fasiliteerder by ’'n konsensus waaroor almal gemaklik was,
uitkom. Deur die (streek-)sinodes van die ander twee kerke — net soos die
Kaapse, Vrystaatse, Transvaalse en Natalse sinodes of “kerke” in 1962 - in
sy Algemene Sinode op te neem, kon die NG Kerk belangrike regsvrae wat
mag opduik, oplos (Strauss 1999:47-51).

Twee ander sake sou die sakelys van die Algemene Sinode van
2011 oor eenheid in die NG Kerkfamilie en die aanvaarding van die
Belharbelydenis verder inkleur. Tydens ’'n sinodesitting van 9-13 Mei 2011
besluit die Sinode van Wes-en Suid-Kaapland om die Belydenis van Belhar
as 'n “kerkvergadering” te aanvaar en die Algemene Sinode te versoek
om dit op “’n kerkordelike wyse deel van die Nederduitse Gereformeerde
Kerk se belydenisgrondslag te maak”. In sy besluit lig die Wes-Kaapse
Sinode twee sake uit wat verband hou met die vereistes vir 'n addisionele
belydenisskrif in die NG Kerk. Dit is dat Belhar in sy formulering van
geregtigheid, versoening en eenheid soos ’'n belydenis met kernwaarhede
van die Evangelie werk én hierdie waarhede anders verwoord as die
bestaande belydenisskrifte van die NG Kerk (NGK 2011A:292).

As Moderamen of ASM kom ons met 'n voorstel dat die voorstelle
van Hartenbos-2004 soos effens gewysig nou besluite word waarmee
onderhandel word. Die verskil met die Wes-Kaap is dus dat Belhar deel
van die belydenisgrondslag van 'n nuwe kerkverband word, maar nie —
soos die ander belydenisskrifte van die NG Kerk - deur almal onderskryf
hoef te word nie: die gewraakte “opsionele” opsie (NGK 2011A:246-249).

Die Algemene Sinode van 2011 sou egter ook verslag kry van die NG
Kerk se bedrywige ekumeniese aksies na KS-71986 en KS-1990.

139



Strauss Kerkwees in die Branding

7.6 WYE EKUMENIESE KONTAK

Die stygende, uitbreidende tendens in die verhoudinge van die NG Kerk
met indiwiduele kerke en ekumeniese liggame word tussen die Algemene
Sinodes van 2007 en 2011 voortgesit. Gemeet aan die breé omvang en
ontspanne aard daarvan, word hierdie aspek van die werk van die Sinode
verder “genormaliseer” na die toenemende isolasie tot 1986 (Strauss
2002:183vv). Die verslag van die Moderamen aan die Algemene Sinode
van 2011 illustreer dié verskynsel.

Die hoogtepunt van die kontak met ekumeniese liggame in hierdie
periode is waarskynlik die amptelike afvaardiging van die Moderamen
van ses van ons na die eerste vergadering van die Wéreldgemeenskap
van Gereformeerde Kerke (WGGK) van 18-28 Junie 2010 in Grand Rapids,
Michigan in die VSA. Hierdie liggaam word nou uit 'n samesmelting van
die GER en WBGK gevorm. Kobus Gerber word ook as ’n lid van die nuwe
Uitvoerende Komitee verkies (NGK 2011A:250).

Virmy was dit 'n groot geleentheid om by Calvin College van die Christian
Reformed Church of North America (CRCN) tuis te gaan en die gasvryheid
van hierdie susterskerk van die NG Kerk te ervaar. Die Sondag se erediens
in '’n CRC-gemeente in Grand Rapids het om ’n kategismuspreek “Ek glo
in God die Vader, die Almagtige...” gedraai (Sondag 9, NG Kerk-Uitgewers
lll:45). Dit is gelewer deur 'n vroulike dominee. ’n Boodskap met 'n belydenis
oor die almag van God in 'n dringende, amper pleitende vrouestem. Dit
was geestelik verrykend en versterkend. Uit die “boonste gestoeltes”!

Vir ons was dit opmerklik: wat die WGGK betref, daardie groep van
Ottawa-1982 en die statis confessionis teen apartheid (Du Toit et al
2002:211vv), was apartheid-Suid-Afrika en die rol van die NG Kerk daarin
iets van die verlede. Die invloed en houvas van die kritiek van die VGKSA
teen die NG Kerk op sommige mense in die ekumeniese wéreld was finaal
afgeloop.

Ons aansoek om lidmaatskap van die Wéreldraad van Kerke (WRK) uit
2007 word nog oorweeg. Bande met die Lausanne lll-beweging en World
Reformed Fellowship (WRF) is ook verstewig (NGK 2011A:250).

In Afrika het die NG Kerk as ’n belangrike lid ingeskakel by die
Gemeenskap van Gereformeerde Kerke in Afrika (GGKA). 'n Struktuur
vir kerke van die breér NG Kerkfamilie is ook in oorweging. Die aansoek
van die NG Kerk om lid van die All Africa Council of Churches (AACC) te
word, is tydelik op die ys as gevolg van die teenstand van die VGKSA (NGK
2011A:252). In Suid-Afrika is die NG Kerk ingeskakel by die Konvent van

140



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Reformatoriese Kerke, die Tussenkerklike Raad van die Afrikaanse Kerke
(TKR) die Evangelical Alliance of South Africa (TEASA) en die SARK.

Van kontak of bande met ongeveer 21 kerke lewer die Moderamen ook
verslag (NGK 2011A:253). Talle groeteboodskappe van indiwiduele kerke
of ekumeniese instansies word eventueel of self oorgedra of in die Agenda
van die Algemene Sinode van 2011 opgeneem (NGK 2011A: 127-150, 187).
Die jaar 2011 verskil in hierdie opsig hemelsbreed met 1986.

Waar die kwessie van die NG Kerk en homoseksualisme voor die
Algemene Sinode van 2007 vir baie afwagting gesorg en ’'n sekere
stemming geskep het, het die kwessie van saamwoon dit voor die
Algemene Sinode van 2011 gedoen. Twee oorwegings het dit vir my as
moderator of voorsitter van die ASM egter makliker gemaak.

Die eerste is dat gereformeerde kerkregering nie van een persoon of
’n pous afhang nie. Ek het die verantwoordelikheid nie alleen gedra en
nie alleen besluit nie. Ander sou die blaam 6f erkenning met my deel. Die
tweede is dat die Algemene Sinode, ten spyte van die feit dat die NG Kerk
ook intern in die branding verkeer en veranderinge in denke en standpunte
beleef, normaalweg ’n verankerde koers inslaan. Gevolglik het die wete
van die komende Algemene Sinode in Oktober 2011 nie spanning by my
geskep nie.

As ons predikante in hulle eksperimentering met beproefde standpunte
die pad byster raak, is daar ouderlinge of ander “gewone” gelowiges om
hulle tot besinning te bring... Die befaamde Abraham Kuyper het immers
die eenvoudige huisvroutjie Peetje Baltus vroeg in sy loopbaan as ’n
rigtingwyser gehad (Kuiper 1995:314).

7.7 SAAMWOON

Soos aangedui het die kwessie van saamwoon reeds in 2002 op die tafel
van die destydse Algemene Sinode beland. Hier het dit gegaan om die
saamwonery van afgestredenes om ekonomiese redes. Omdat mediese
en pensioenvoordele op hierdie stadium na bewering in gedrang kom by
normale staatserkende huwelike, het die vraag na huwelike sonder die
bemiddeling van die staat opgeduik. Kan dit nog huwelike wees?

Die Algemene Taakspan vir Leer- en Aktuele Sake (ATLAS) het eventueel
geoordeel dat hierdie saak nie los van saamwoon voor die huwelik in die
algemeen ondersoek kan word nie. Dat hy namens die NG Kerk opnuut
na die “huwelik en saamwoon” moet kyk om daaruit vir spesifieke gevalle
gevolgtekkings te maak. 'n Lywige verslag is vir die Algemene Sinode van
2011 saamgestel (NGK 2011A:193).

141



Strauss Kerkwees in die Branding

Die saak is gekompliseer toe daar aan die einde van 2009 vrae in die
media oor die NG Kerk se nuwe ondersoek gevra is. Die NG Kerk was
opnuut in die branding. Is hier 'n verandering in sy standpunt oor nie-
gehude saamwoon en daarmee buitehuwelikse seks, op pad? Lidmate
wou ook weet. My antwoord in die media was dat ons teenkanting téén
voorhuwelikse seks staan, maar dat enige saak opnuut ondersoek kan
word. As Reformatoriese Christene moet ons oopbly vir hervorming. Dit
skyn my dat so ’n reaksie onrus beperk het. In die media in elke geval.

Wat ek sonder om dit in die media te noem, ongemaklik gevind het, is dat
ATLAS self sy opdrag gewysig het sonder om die ASM as die tussentydse
besluitnemingsliggaam (tussen Algemene Sinodes) daarin te ken. Ek moes
by verslaggewers hoor wat gaande is. My kommentaar die eerste keer
was in dieselfde telefoongesprek op ’n verslaggewer se mededelings van
ATLAS se optrede. Ek het nie aan hom erken dat sy mededelings vir my
nuus is nie. Omdat ek hom ken, het ek sy nuus egter ook nie bevraagteken
nie. Die leidsliede in ATLAS het daarmee ’n ongemaklike manier van
doen gekies.

Uit woorde en weerwoorde van en rondom ATLAS was daar aanduidings
in die media dat voorheen verwerpte standpunte weer oorweeg kan word.
Volgens ATLAS het sulke berigte die “konteks van die ondersoek verder
gekompliseer”. Hulle was egter self verantwoordelik vir hulle hantering van
die media en die gemeentes.

In sy gevolgtrekkings en aanbevelings het ATLAS opmerkings gemaak
wat tot vrae gelei het. In my agendaboek het ek ’'n paar vraagtekens
gemaak. Gevolgtrekkings wat die post-modernistiese kwaal van almal is
nie net reg of verkeerd nie of ’'n bietjie reg, vertoon het.

Volgens die Taakspan kan proefhuwelike wat die Bybelse waardes
van liefde, respek en eksklusiwiteit reflekteer, nie “sondermeer afgewys
word nie”. In ’n Christelike huwelik gaan dit “nogtans” om ’n vaste, formele
ooreenkoms tussen twee mense van die teenoorgestelde geslag om
hulle lewens in alle opsigte lewenslank met mekaar te deel en seksueel
eksklusief te wees. Hierdie huwelik moet geseén of bevestig word deur die
kerk, “verkieslik” in die gemeenskap van gelowiges en “verkieslik” deur die
staat erken word.

Buite-huwelikse seksuele gemeenskap of gemeenskap buite so
'n formele ooreenkoms om, voldoen nie aan Christelike riglyne nie. Die
mediese en pensioenprobleme wat pensioentrekkers met hulle volgende
huwelike ondervind, is “eties problematies” (NGK 2011A:204-205).

Seks slegs binne die huwelik word gehandhaaf, proefhuwelike byna en
die erkenning van ’'n huwelik deur die staat word as ’'n voorkeur van die

142



Acta Theologica Supplementum 18 2013

betrokkenes en dus nie noodsaaklik nie, beskou. Van 'n deurdenking van
die eie aard van die staat wat alle regsgeldige handelinge in die samelewing
kan afdwing indien nodig, word geen blyke gegee nie. Die botsing tussen
die gekwalifiseerde goedpraat of/en afkeuring van proefhuwelike maar
die - byna verskonende - sterker afkeuring van buitehuwelikse seks
skep probleme indien jy dit aan die gemiddelde lidmaat in 'n gemeente
moet verduidelik.

Die woordjie wat sommige ontwikkel het om hierdie probleem
probleemloos die hok te slaan, is dat die NG Kerk ’'n “diverse” kerk is. In’n
ander rapport oordeel 'n taakspan juis dat diversiteit 'n “kernwaarde vir die
kerkverband is” (NGK 2011A:237).

Hoe dit ookal sy, die branders was besig om te maal. Die Sinode sou
hierdie sake moes hanteer en duidelikheid gee. Behalwe die kwessie
van diversiteit wat op die terrein van ATLAS Ié, moes die Sinode kyk na
sake soos aborsie, die bekeringsdoop, die duiwel en die bediening van
bevryding, die hantering van belydenisskrifte en die doopviering. Die
Taakspan Regte sou sorg vir aanbevelings oor approbasie by kerklike
eenwording en belydeniswysigings en oor die bedieningsbevoegheid van
predikante en proponente (NGK 2011H:185-190).

Voor die Algemene Sinode van 2011 het ek in die openbaar te kenne
gegee dat ek nie weer verkiesbaar is nie. Daarvoor was daar ook ander
redes, maar ek het gevoel dat ek na 17 jaar (1994-2011) op die ASM
waarvan ’'n groot deel op die Dagbestuur, die einde van die pad bereik
het. Die nuwe voorsitter, Nelus Niemandt, is kort na die aanvang van die
Sinode verkies (NGK 2011H:78). As ondervoorsitter is Braam Hanekom
(NGK 2011H: 80), as aktuarius Johann Ernst (NGK 2011H:83) en naas
Kobus Gerber as voltydse sekretaris, Nelis van Rensburg as addisionele
lid verkies (NGK 2011H:90). Die Algemene Sinode van 2011 was op dreef.

7.8 BELHAR EN EENHEID IN DIE NG KERKFAMILIE

Die debat oor eenheid in die NG Kerkfamilie het op Donderdag 13 Oktober
aan die orde gekom. Dit is vooraf gegaan deur groepsgesprekke oor die
sake ter tafel: onder andere die voorgestelde belydenisgrondslag en die
kerkverband. As voorsitter van die uittredende ASM was ek as sameroeper
by van hierdie gesprekke betrokke.

Die voorafgesprekke is oorheers deur die plek van Belhar in die
kerkherenigingsproses. Dit het gepaard gegaan met ’n emosionele
geladenheid en die totale afwesigheid van die tradisionele gemoedelikheid
— ook teenoor my as sameroeper — wat sulke gesprekke kenmerk. ’n
Geladenheid wat niks goeds voorspel vir die verloop van die interne proses

143



Strauss Kerkwees in die Branding

in die NG Kerk nie. Die aanvoeling van die gemeentes in die konsultasie
van 2007/2008 dat Belhar 'n verdelende faktor is, was hier pynlik sigbaar
(Pieterse & Steyn 2008:6; vgl Theron (red) 2012:74).

Die voorstel van die ASM dat die voorstelle van Hartenbos-2004 met
geringe wysigings wat die gebeure sedertdien reflekteer, besluite word, was
eerste aan die beurt. Ek moes die voorstel aan die vergadering voorlé. Die
15 uitgebreide punte is eventueel met een klein wysiging aanvaar. Daarmee
het die Algemene Sinode van 2011 hom gevoeg by Hartenbos-2004 en ’'n
lyn van steun in die NG Kerkverband vir dié voorstelle deur die Sinodes
na Oktober 2004 en die konsultasie van die gemeentes in 2007/2008.
Téénoor die aggresiewe houding van sommige pro-Belhargesindes in
die groepsgesprekke, het die Algemene Sinode van 2011 besluit dat die
huidige eenheidsproses “baie geduld, begrip en tegemoetkomendheid van
almal vra”. Van teenstemme op hierdie punt was daar nie sprake nie.

Die hooflyne van Hartenbos-2004 oor kerkhereniging is in die besluite
van Boksburg-2011 gehandhaaf (NGK 2011H:100-104). As doelwit van die
eenheidsproses is gestel een kerkverband waarin “al die gemeentes as
selfstandige gemeentes ingevoeg word in ringe, sinodes en een algemene
sinode”. Die bestaande gemeentes bly so as die gemeentes van die nuwe
verband. Lidmaatskap van gemeentes is oor en weer oop vir lidmate van
ander gemeentes.

Belhar word een van die belydenisskrifte van die nuwe kerkverband,
maar nie so dat alle gemeentes, predikante, kerkraadslede en lidmate dit
“vanselfsprekend as belydenisskrif hoef te aanvaar nie”. Die leer wat NG
Kerk in ooreenstemming met die Woord van God bely (die qua-standpunt)
word in gemeenskap met die algemene Christelike kerk verwoord in die
Belydenisse van Nicea, Athanasius en die Twaalf Artikels. In gemeenskap
met die gereformeerde tradisie word die leer verder of uitgebreid verwoord
in die Drie Formuliere van Eenheid. In verbondenheid met sy eie konteks
erken die NG Kerk ook Belhar en die Laudiumdeklarasie van die RCA.

Om op te som: ons besluit op 'n houding van vir en téén Belhar en
op die voortgang van die bestaande gemeentes. Hulle mag egter nie
geslote wees vir lidmate van ander gemeentes van ander kerke en
ander bevolkingsgroepe nie. “Gesamentlike” gesprek deur die familie en
fasilitering deur die WGGK is wesenlik. Die skeuring van bestaande kerke
moet vermy word. Hereniging van die NG Kerkfamilie moet of kan hopelik
lei tot die “byeenbring” van alle gereformeerde kerke in Suid-Afrika.

Hierbenewens keur Boksburg-2011 'n nuwe reglement 6.6 goed oor die
approbasie van die gemeentes by die wysiging van die belydenisgrondslag
of die kerkverband. Dit kom daarop neer dat 'n kerkraad sy tweederde

144



Acta Theologica Supplementum 18 2013

meerderheidsbesluit “finaal” neem nadat die gemeente met dieselfde
meerderheid geapprobeer het (NGK 2011H:104).

Hiermee het die Algemene Sinode Belhar gekwalifiseerd aanvaar,
maar met 'n gewone meerderheidstoets en nie ’n toets vir 'n tweederde
meerderheid — soos wanneer daar vir belydenisskrifte gestem word -
nie. Dieselfde stemprosedure word deur die vergadering gevolg met die
daaropvolgende besluite oor Belhar.

7.9 DIE IMPLEMENTERING VAN KERKORDE
ARTIKEL 44

Die versoek van die Wes-Kaapse Sinode deur ’'n beskrywingspunt
dat die Algemene Sinode Belhar “op ’n kerkordelike wyse” deel van
die “belydenisgrondslag” van die NG Kerk maak, word toegestaan. In
nuusberigte word gevolglik daarop gesinspeel dat die Algemene Sinode
hiermee Belhar aanvaar het. Hy het artikel 44 van die Kerkorde dan in
werking gestel aan die hand waarvan 'n belydenis goedgekeur word...

Hoewel hierdie besluit om Kerkorde artikel 44 ten opsigte van Belhar te
implementeer volgens 'n geesdriftigte notulehouer met 'n “oorweldigende
meerderheid” geneem word, word die toets van ’'n tweederdemeerderheid
ook nie op hierdie besluit aangelé nie. Boonop gee Nelus Niemandt vanuit
die voorsitterstoel te kenne dat die voorstel - indien dit aanvaar sou
word - nie met die Moderamen se voorstel wat ek gestel het en reeds
aanvaar is, in stryd is nie. Hy bevestig dus my indruk soos gekontroleer
die vorige aand in '’n kommissietjie waarby hyself en Braam Hanekom,
die Wes-Kaapse voorsitter, ook betrokke was, dat dit hier bloot om die
toepassing van artikel 44 gaan. Op grond hiervan stem ek 66k in die
“oorweldigende meerderheid”.

My gevoel was: laat die kerkrade nou besluit omdat ons hulle vir die
soveelste keer — nou weer na die bemiddeling van die WBGK - vra om
Belhar te bestudeer. Hulle moet al dink dat ons sé: julle sal Belhar aanhou
bestudeer totdat julle hom aanvaar... Ekself dink ook: kerkrade wat die
eenheidsproses onder hierdie omstandighede goedkeur, is werklik ten
gunste daarvan!

Wat die idee dat die Algemene Sinode hiermee kies vir Belhar verder
verdag maak, is dat dieselfde vergadering daarna in dieselfde sessie besluit
om eers 'n studie te doen oor die “historiese, teologiese en kontekstuele
relevansie” van Belhar ten einde die volgende Algemene Sinode en die
vergaderings van die NG Kerk te adviseer (NGK 2011H:106). Hoe kan
jy eers “ja” sé en dan die relevansie bestudeer van dit waarvoor jy “ja”

145



Strauss Kerkwees in die Branding

gesé het? Veral as jy veronderstel is om 'n weldeurdagte kerkvergadering
te wees?

Boonop kry ons na die Sinode die kerkordelike advies dat artikel 44 so
gelees moet word dat die Algemene Sinode eers 'n belydenis kerkordelik
deel van ons belydenisskrifte kan maak nadat tweederdes van die kerkrade
en al tien sinodes met ’'n tweederde meerderheid daarvoor gestem het.
Saamgelees met die besluit oor die voorstel van die ASM, beteken dit “in
beginsel” dat die Algemene Sinode Belhar aanvaar as belydenis, maar
op so 'n wyse dat almal dit ”...nie vanselfsprekend dit as belydenisskrif
hoef te aanvaar nie” (Ernst 06:12:2011:3). Ek was betrokke by die opstel
en aanvaarding van beide artikel 44 en die voorstelle van die ASM en stem
saam met die advies.

Op ’n stukkie kerkpolitiek-geinspireerde advies wat nie in besonderhede
aan die hele vergadering uitgespel word nie naamlik dat die Sinode van
2011 as sinode, soos die Wes-Kaapse Sinode, Belhar hiermee aanvaar het,
laat vaar R de Villiers en A Mathee hulle voorstel met dieselfde inhoud. Die
aanvaarding van hulle voorstel sou volgens hulle aandui dat die NG Kerk
ernstig is oor versoening en geregtigheid in Suid-Afrika (NGK 2011H:105).
Is die aanvaarding van Belhar vir hulle dus ook die lakmoestoets?

Die branders maal. Daarby gaan die Algemene Sinode by herhaling ’n
proses binne wat sy geloofwaardigheid by gemeentes ondermyn. In die
middagsessie stel ek ook nog die aanbevelings van die ASM oor eenheid
met die NGKA en RCA.

Anders as die VGKSA wat die NGKA en RCA nog nie by die gesprekke
wat deur die WGGK gefasiliteer word wil toelaat nie, verwoord hierdie
aanbevelings die wens dat die VGKSA betrokke raak by hierdie proses. Hulle
onbetrokkendheid spruit uit hulle eie moratorium op eenheidsgesprekke.
Uit die reaksie van die VGKSA op die aanbevelings blyk dit dat hulle -
waarskynlik — ook nie heeltemal tevrede is met die ruimte daarin vir die
behoud van ’'n relatiewe onafhanklikheid vir die NGKA en die RCA nie.
Hulle ken ook die weestand by beide teen die aanvaarding van Belhar.

In lyn met die gestelde wens dat die VGKSA ook by die proses betrek
word, aanvaar ek ’n voorstel van die sinodevloer van André Bartlett dat
die aanbevelings van die NG Kerk, die NGKA en RCA na die proses onder
fasilitering van die WGGK verwys word.

André wou alles “sondermeer” of net so na die proses onder leiding
van die WGGK verwys, maar ek wou nou meer as dit. Anders raak ons al
dieper in die skuld by hierdie geduldige familie van ons, die NGKA en RCA.
Die volledige besluit lui:

146



Acta Theologica Supplementum 18 2013

Die Algemene Sinode neem instemmend en met groot dankbaarheid
kennis (my versoek) van die versoek van die NGKA/RCA, maar
ook van die VGK se versoek om hierdie herenigingstree met groot
wysheid en versigtigheid te gee. Ten einde nie met 'n kortpad
die VGK te vervreem nie, maar ook nie die RCA/NGKA-versoek
te negeer nie, verwys die Algemene Sinode die voorstel na die
bemiddelingsproses olv die WGGK.

Sonder ’'n lang debat was hier ’n instemming en dankbaarheid waarvan
die twee betrokke kerke moes kennis neem. Sonder Belhar was hier kerklike
eenheid en versoening in die Suid-Afrikaanse konteks in wording...

7.10 BOKSBURG-2011 OOR SAAMWOON EN
DIVERSITEIT

'n Geamendeerde verslag van ATLAS na aanleiding van ’'n groepsgesprek
oor die huwelik en saamwoon sou Woensdagmiddag 12 Oktober voor die
Sinode gelé word. Ek was by die deurgaan van die aanbevelings opnuut
getref deur kerklike manupilering.

My opmerkings in die groepsessie oor die noodsaaklikheid van die
betrokkenheid van die staat by huweliksluiting ten einde regverdigheid in
die hantering van mekaar af te dwing indien nodig, was nie daar nie. Dit
nadat ek verseker is dat dit ingewerk sou word. Die “verkieslikheid” van
staatsbetrokkenheid, so asof die kerk ’n keuse het, was naief. Ek het sake
egter laat begaan. Ek was immers nie direk verantwoordelik vir dié saak
66k nie (NGK 2011H:96). Na alles het die verslag darem die regte oorhoofse
koers ingeslaan. Al was dit hier en daar stamelend en stotterend.

Die stuk oor diversiteit sou op Donderdagmiddag 13 Oktober dien.
Naas die aanbeveling dat die Sinode diversiteit as ’n “kernwaarde” in
die NG Kerk erken, het die verslag aanbeveel dat daar ’'n Taakspan
vir Diversiteitsbestuur in die NG Kerk in die lewe geroep word. Oop
gesprekke oor verskillende standpunte, die luister na “ander stemme”, ’n
“sensistering” vir ander standpunte en ’n afwysing van geweld, seksuele
geweld en pornografie is ook aanbeveel.

Die Algemene Sinode van 2011 sou egter nie die aanbevelings van
die verslag goedkeur nie. In plaas van die aanbevelings van die verslag
aanvaar die Sinode dat menswaardigheid ’'n kernwaarde van die Evangelie
is. Die ASM word versoek om 'n Taakspan vir Menswaardigheid te benoem
wat hom voortdurend hieroor adviseer. In ’n ander besluit word gesé dat
diversiteit “nie die belydenisgrondslag van ons kerk in gedrang mag bring
nie” (NGK 2011H:107). Die branders was aan die maal, maar hierdie bootjie
van die NG Kerk was daardeur...

147



Strauss Kerkwees in die Branding

7.11 ABORSIES, DIE DUIWEL EN DIE DOOP

Die Algemene Sinode van 2011 openbaar ook 'n gesonde kommer oor ’n
vergrype teen God se gebooie vir die lewe. Gesien die toenemende aantal
tienerswangerskappe en aborsies jaarliks in Suid-Afrika kry ATLAS opdrag
om die “hele” saak te ondersoek (NGK 2011H: 115). Die opdrag spruit uit 'n
beskrywingspunt van die Vrystaatse Moderamen (NGK 2011A:297).

'n Studiestuk van ATLAS oor die bediening van bevryding van
“bose magte of demone”, stel voor dat die Sinode aanvaar dat daar in
die kerk verskillende interpretasies is oor die werklikheid al dan nie van
“gedemoniseerdheid”. Dieselfde geld vir “wie en wat” agter bepaalde
bevrydinge 1& (NGK 2011H:97). 'n Voorstel dat daar ruimte is vir gelowiges
wat aan die “werklike en persoonlike” aard van die duiwel en demone glo
én hulle wat dit anders interpreteer (NGK 2011A:188; 158-159) word ook
aanvaar. 'n Saak wat beroering in kerklike kringe veroorsaak en spruit uit
'n “metaforiese” verstaan van relevante Skrifgedeeltes. Skrifbeskouing en
—interpretasie is hier — soos by die kwessie van die liggaamlike opstanding
van Christus — aan die orde van die dag.

Die Algemene Sinode van 2011 se hantering van Wes-Kaap se
beskrywingspunte oor die doop dui ook op ’'n veranderende aanpak van
die saak. In sy beskrywingspunt wonder die Wes-Kaapse Sinode of die
“regte opvatting” van die doop ’'n kernwaarheid van die Evangelie en
daarom - soos tans aanvaar word - 'n belydeniswaarheid is. Hy “verstaan”
ook dat mense verskillende standpunte oor die doop “kan” huldig. Verder
ondersteun hy die stelling dat die NG Kerk mense nie moet verplig om
hulle kinders te laat doop nie. Tugstappe moenie teen lidmate wat die
belydenisdoop ondergaan het, geneem word nie (NGK 2011H:48). Die
Algemene Sinode hanteer nie al hierdie stellings in sy besluit nie.

Hy staan by die gereformeerde oortuiging van die verbondsdoop en
moedig predikante en kerkrade aan om dit met oortuiging en deernis
te verduidelik en te bevestig. Lidmate wat ’'n ander oortuiging het, het
steeds ’'n geestelike tuiste in die NG Kerkverband. Die Sinode vra “opreg
verskoning” aan lidmate wat rondom die doop seergekry het. Wat homself
betref, handhaaf die Algemene Sinode van 2011 die gereformeerde
belydenis oor die doop. Hy gee egter aan lidmate die ruimte om hieroor te
verskil, hoewel hy nie sé of die handhawing van hierdie verskille tot tug of
belydenisversaking lei of kan lei nie.

By die viering of herdenking van die doop moet die verbondsteologie
volgens die Sinode sentraal staan. Die nagmaal is die primére plek waar
die doop gevier moet word. Dit staan kerkrade egter ook vry om ander

148



Acta Theologica Supplementum 18 2013

toepaslike rituele vir die viering te ontwikkel. Hierdie rituele kan egter nie
sakramente wees of die verbondsdoop vervang nie (NGK 2011H:163-164).

Die kerklike branders maal en die Algemene Sinode voel die effek
daarvan. Dit wil egter voorkom asof hy die gereformeerde karakter van die
NG Kerk in veranderende omstandighede koester. Asof hy hierby staan te
midde van die erkenning van interne en eksterne woelinge.

Aan die een kant handhaaf hy die verbondsdoop, maar tog, aan die
ander kant gee hy ruimte vir verskille daaroor. Aan die een kant beskou hy
die nagmaal as die plek waar die doop gevier word, maar aan die ander
kant laat hy ruimte vir nuwe rituele.

Die vraag is dus: gaan hy met hierdie akkommodering en balansering
in veranderende omstandighede gereformeerd bly? Of, maak die
akkommodering hom magteloos in die handhawing van kernwaarhede? Of
anders gestel, het ons hier net 'n gereformeerde benadering wat ingestel
is medemenslikheid? Wat nie sondermeer wil verdeel nie?

7.12 DIE TOEKOMS

Vanweé befondsing en effektiwiteit kyk die Algemene Sinode van 2011
ook weer na sy eie samestelling of verkleining en die frekwensie van sy
vergaderings. Terselfdertyd erken hy die nut om “soveel as moontlik”
stemme uit die kerkverband te hoor voordat daar oor “wesenlike en
belangrike sake” besluit word (NGK 2011A:216-217). Hierdie hernude
aandag aan sy samestelling hang logieserwys saam met sy belangrikheid
en noodsaaklikheid.

Die eventuele besluit eggo iets van sy befondsing en relevansie.
Befondsing spreek 'n bepalende woord in sy toekomstige omvang naamlik
200 in plaas van die huidige 400 afgevaardigdes. 'n Breé raadpleging van
die kerkverband is waarskynlik ook bepalend as die Sinode besluit om nie
jaarliks te vergader soos die Taakspan aanbeveel nie, maar ten minste
elke vier jaar terwyl die vorige sinode bepaal wanneer die volgende sinode
byeenkom. Die behoefte aan 'n breér raadpleging relativeer die noodsaak
van ’n jaarlikse vergadering. Terselfdertyd relativeer die behoefte aan ’n
breé raadpleging die belangrikheid van die Algemene Sinode.

Twee faktore kan in die toekoms verder afbreuk doen aan die status
van die Algemene Sinode. Die eerste een is juis sy huidige verdere
verkleining na ’'n synodus contracta wat vrae kan laat ontstaan oor die
verteenwoordigende aard van sy besluite (Van der Watt 1973:155)% Die

56 Die spook van ’'n synodus contracta was reeds by die mislukte vereniging
van die NG Kerk in die vier provinsies van die destydse Suid-Afrika in 1911

149



Strauss Kerkwees in die Branding

tweede een is dat omstrede besluite soos in 2007 en veral in 2011 sy
geloofwaardigheid as ’'n navolgingswaardige kerkvergadering knou. Die
indruk by mense dat die Algemene Sinode ’'n lastige noodsaaklikheid is,
groei. 'n Lastigheid wat die noodsaak daarvan laat afneem.

Tog is daar 'n gesonde koestering van die Woord en gereformeerde
belydeniswaarhede by die Algemene Sinode. Met so ’n verankering kan die
Sinode die toekoms paraat ingaan. Kan hy Woordgebonde en eietyds bly.

Woordgebondenheid is immers Christusgebondenheid.

En Christus is steeds die Hoof van sy kerk (Jonker 1965:12).

“lewend”. NG Kerkordes gee sover moontlik aan elke gemeente sittingsreg op
meerdere vergaderings. Die kanse hiervoor word verder verminder deur die
Algemene Sinode van 400 - klaar ’'n synodus contracta — na 200 te verklein.

150



Acta Theologica Supplementum 18 2013

BIBLIOGRAFIE

BarTH, K.
1967. Church Dogmatics IV. Edenburgh: T en T Clark.

Bavinck, H.
1967. Gereformeerde Dogmatiek IV. Kampen: Kok.

BEELD ETLIKES.

BoTHA, J. & NAUDE, P.
2010. Goeie nuus om te bely. Wellington: Bybel Media.

Bouwwman, H.
1985. Gereformeerd Kerkrecht Il. Kampen: Kok.

BRrINKMAN, M.
1982. Karel Barth’s socialistische stellingname. Baarn: Ten Have.
Buyvs, F.

2009. Ons kan dit weer doen! In: Langner, D (red). Gebroke land — armoede in die
Afrikaanse gemeenskap sedert 1902. Brandfort: Kraal, pp 237-255.

CALVYN, J.
sa. Institutie IV. Delft: Meinema.

De Jong, O.J.
1987. Geschiedenis der kerk. Nijkerk: Callenbach.

De KLErk, P.J.S.
1954. Gereformeerde simboliek. Pretoria: JL van Schaick.

Du Bruvyn, J.T.
1986. Die Groot Trek. In: Cameron, T (red). Nuwe geskiedenis van Suid-Afrika in
woord en beeld. Kaapstad: Human en Rouseau, pp 1127-1139.

DuranD, J.J.F.
1984. 'n Belydenis — was dit werklik nodig? In; Cloete, GD en Smit DJ. '’n Omblik
van waarheid. Kaapstad: Tafelberg, 39-48.

EnceELHARD, D.H. & HoFmaN L.J.
2001. Manual of Christian Reformed Church government. Grand Rapids: CRC
Publications.

Gauwm, F.M.
1997. Die verhaal van die NG Kerk se reis met apartheid. Wellington:
Hugenote-Uitgewers.

2012 Sinode van versoening. Volksblad.

GELDENHUYS, F.E. 0’B.
1982. In die stroomversnellings. Kaapstad: Tafelberg.

151



Strauss Kerkwees in die Branding

Hevns, J.A.
1977. Die Kerk. Pretoria: NG Kerkboekhandel.

HormEeYR, J.W.
2012. Die Afrikaanse kerke in die 20e eeu. In Pretorius, F (red). Geskiedenis van
Suid-Afrika. Kaapstad: Tafelberg.

JONKER, W.D.
1965. Om die regering van Christus in sy kerk. Pretoria: Unisa.

1994. Bevrydende waarheid. Wellington: Hugenote-Uitgewers.
1998. Selfs die kerk kan verander. Kaapstad: Tafelberg.
Juig Ju/Auc 2010.

KLEYN, D. & ViLJOEN, F.
1999. Beginnersgids vir regstudente. Kenwyn: Juta (2¢ druk).

Kuiper, B.K.
1995. The church in history. Grand Rapids: Eerdmans.

LANGNER, D.J.
2007. Teen die héle wéreld vry. Pretoria: Griffel.

Marais, B.
1953. Die kleurkrisis en die Weste. Johannesburg:sn.

NEDERDUITSE GEREFORMEERDE KERK AGENDA
1986, 1990, 1994, 1998, 2002, 2004, 2007, 2011. Sl:sn. Gebruik as NGK 2011A.

NEeDeRDUITSE GEREFORMEERDE KERK HANDELINGE
1986, 1990, 1994, 1998, 2002, 2004, 2007, 2011. Sl:sn. Gebruik as NGK 2011H.

NEeperbuITse GEREFORMEERDE KERK KERKORDE (KO)
1998, 2002, 2004, 2007, 2011. Wellington: Bybel Media (Lux Verbi).

NeperbuITse GEREFORMEERDE KERK 1986, 1990.
Kerk en Samelewing. Bloemfontein: Pro Christo. Gebruik as KS-1986 en
KS-1990.

NEL, R. & Du Tort, H.
2007. Ons pelgrimstog na eenheid. Pretoria:UP.

NG KEeRK IN DIE ORANJE-VRYSTAAT
1995, 2005 Handelinge. Sl:sn.

2009 Agenda. Sl:sn

NG Kerk UITGEWERS SA.
Kerkbybel. Wellington.

Nep Herv KERK VAN AFRIKA
2010. Agenda Algemene Kerkvergadering. Sl:sn. Gebruik as NHK.

152



Acta Theologica Supplementum 18 2013
PieTERSE, H. & STEYN, N.

2008. Terugvoerverslag. Ongepubliseer.

PRoTESTANTSE KERK IN NEDERLAND
2003. Kerkorde en Ordonanties. Zoetermeer: Boekencentrum. Gebruik as PKN.

RaPpPorT 10:06:2007.

SADLER, T.H.N.
1979. Die kerklike tughandeling. Pretoria: NG Kerkboekhandel.

ScHAFF, P
1983. The creeds of the Christendom | en Ill. Grand Rapids: Baker Book House.

Swi, C.J.
1984. God se orde vir sy kerk. Pretoria: NG Kerkboekhandel Tvl.

SmiTH, N.
1980. Elkeen in sy eie taal. Pretoria: NG Kerkboekhandel Tvl.

SPOELSTRA, B.
1963. Die Doppers in Suid-Afrika. Kaapstad: Nasionale Boekhandel.

SNymaN, F. ET AL
1998. Is die NG Kerk nog die NG Kerk? Wellington: Hugenote-Uitgewers.

StrAusSs, P.J.
1983. Die Nederduitse Gereformeerde Kerk en die Gereformeerde Kerke in
Nederland: Betrekkinge rondom die Suid-Afrikaanse Rassevraagstuk. Pretoria:
UP (DD-proefskrif, ongepubliseer)

1993. Op die tweesprong. Bloemfontein: UV.
1994. Geloftedag in die “nuwe” Suid-Afrika. Bloemfontein: Drufoma.

1999. Die goedkeuring van kerkrade vir ’n nuwe verband in die NG Kerkfamilie?
Acta Theologica 19/2: 32-54.

2002. Toenemde isolasie deurbreek. In: Du Toit P et al. Moeisame pad na
vernuwing. Bloemfontein: Barnabas, 183-241.

2004. Die teologiese en morele regverdiging van apartheid en ’'n status
confessionis. 'n Vergelyking tussen die Wereldbond van Gereformeerde Kerke
en die Gereformeerde Ekumeniese Sinode se hantering van die saak. Acta
Theologica Supplementum 6:96-121.

2005. Belydenis, kerkverband en Belhar. NGTT 46:3 en 4, 560-575.

2006. Die Dordtse tradisie en binding aan die belydenis. In die Skriflig 40/4,
649-666.

2007. Die NG Kerkfamilie in Suider-Afrika: ’n nuwe kerkverband? In: Nel, R en du
Toit, H. Ons pelgrimsreis na eenheid. Pretoria: UP, 92-105.

153



Strauss Kerkwees in die Branding

2008. Die gesag van kerkvergaderings soos in die kerkorde van die NG Kerk. In
die Skriflig: 42/2, 239-252.

2010a. Kerk en orde vandag. Bloemfontein: SUN MeDIA.

2010b. Eenheid in die NG Kerkfamilie: waar staan die NG Kerk? NGTT 51/3 en
4,135-142.

2011a. Homoseksualiteit: die standpunte van die Nederduitse Gereformeerde
Kerk en die Nederduitsch Hervormde Kerk van Afrika in 2007. HTS 67/3, 8
bladsye.

2011b. Kerk en samelewing in die dokumente “Kerk en Samelewing na 25 jaar.”
NGTT 52(3&4):511-520.

THERON, P. (RED)
2012. Belhar geweeg. Pretoria: Kraal.

VAN MINNEN, J.M.
1967. De Opshrift. In: Van Minnen, JM et al. De Thora in de thora. Aalten: De
Graafschap, 50-64 .

VERENIGENDE GEREFORMEERDE KERK IN SUIDER-AFRIKA
2008. Agenda for Synod. Sl:sn.

VAN ‘T SPIUKER, W.
1977. Reformatie en geschiedenis. Goes: Oosterbaan en Le Cointre.

VAN DEN BERG, J.
1967. Wetsprediking in historisch perspectief. In: Van Minnen, JM et al. De
Thora in de thora. Aalten: De Graafschap, 3-49.

VaN per WarT, P.B.
1973. Die Loedolffsaak en die Nederduitse Gereformeerde Kerk. Kaapstad:
Tafelberg.

1987. Die Nederduitse Gereformeerde Kerk 1905-1975. Pretoria: NG
Kerkboekhandel Tvl.

WiLuams, H.
2006. Johan Heyns en die NG Kerk en apartheid. Universiteit van die Vrystaat:
ongepubliseerde DTh-proefskrif.

Woorp EN DAAD
2010.

154



15. The Spirit that inspires. Perspectives on Biblical spirituality — Pieter G.R. de
Villiers & Lloyd K. Pietersen (2011).

Supplementa 7 and following are available at http://www.uovs.ac.za/
ActaTheologica

156



	KERKWEES IN DIE BRANDING DIE NEDERDUITSE GEREFORMEERDE KERK IN ALGEMENE SINODALE VERBAND 1994-2011 | Piet Strauss
	INHOUD
	HOOFSTUK 1 | VERANTWOORDING
	HOOFSTUK 2 | DIE SINODE VAN VERSOENING?
	HOOFSTUK 3 | BESTENDIGING IN ’N NUWE BEDELING
	HOOFSTUK 4 | BY DIE WENDING VAN DIE EEUE
	HOOFSTUK 5 | ’N NUWE ERA
	HOOFSTUK 6 | ’N SINODE TREK VUUR
	HOOFSTUK 7 | DIE BRANDERS MAAL…
	BIBLIOGRAFIE
	SUPPLEMENTA REEDS GEPUBLISEER/SUPPLEMENTA PUBLISHED



