Acta Theologica 2010:2

C.W. Burger

HET ONS TE GOU WEGGEKYK?
NUWE BELANGSTELLING IN DIE
HEMELVAART EN SESSIO VAN
JESUS

DID WE LOOK AWAY TOO SOON? NEW INTEREST IN THE ASCENSION
AND SESSIO OF JESUS

ABSTRACT

In the last decade, after years of neglect, quite a number of interesting books about
the Ascension and Sessio of Christ were published. One thinks especially about the
contributions of Farrow, Dawson, Redding and Burgess. The aim of the article is to have
a closer look at the publications, to ask for reasons for the new interest and to question
progress in the discussion about the two themes evaluatively.

1. HEMELVAART —’N VERWAARLOOSTE TEMA

Hoewel die hemelvaart en die sessio van Christus reeds vroeg 'n vaste plek in
die klassieke belydenisse van die kerk soos die Niceanum en die Apostoliese
Geloofsbelydenis (AGB) gekry het, het die twee temas daarna nie altyd die
aandag gekry wat hulle verdien nie.

In die Vroeé Kerk het 'n hele paar teoloé goeie aandag daaraan gegee
— veral Ireneaus, en ook Origenes en Augustinus (vgl. Farrow 1999) — maar
daarna is die twee leerstukke in teologiese refleksie en ook in die prediking

Dr. C. W. Burger, Direkteur Ekklesia, Teologiese Fakulteit, Universiteit van Stel-
lenbosch. E-pos: cwbu@sun.ac.za

Acta Theologica

- 2010 30(2): 21-35 o
oY 1SSN'1015.8758 SUN MeDIA
g © UV/UFS o MO N TEY

<http://www.uovs.ac.za/actatheologica>



Burger Het ons te gou weggekyk?

van die kerk afgeskeep. In die afgelope twee tot drie eeue het die situasie
nog verder versleg. Boeke wat in dié tyd oor die tema gepubliseer is, kan 'n
mens feitlik op jou een hand tel.!

In die gereformeerde wéreld het die prentjie vir baie dekades effe beter
gelyk. Doug Farrow (1999: 176) eer Calvyn vir die wesenlike rol wat die twee
leerstukke in sy denke en teologie gespeel het. Ook in die teologie van John
Knox het dié leerstukke en veral die hoépriesterskap van Christus 'n sentrale
rol gehad. Ons sien dit ook in die meeste gereformeerde belydenisskrifte van
die tyd. In die Heidelbergse Kategismus word byvoorbeeld uitvoerig aandag
gegee aan die werklikheid en die betekenis van Christus se hemelvaart en
sessio. In die eeue na die Reformasie sou hierdie beklemtoning egter ook
taan.

2. NUWE BELANGSTELLING IN DIE LAASTE DEKADE

Gegewe die eeuelange verwaarlosing was dit verblydend om in die laaste
tien jaar 'n hele paar uitstekende studies oor die hemelvaart en aspekte
daarvan te sien. Die veelbesonge studie van Farrow — Tom Wright noem
dit 'n magistrale werk (2007: 120) — was die eerste om te verskyn, met die
ander drie studies so ’n vier, vyf jaar later. Burgess reageer direk op Farrow,
maar die ander twee teoloé se studies het redelik onafhanklik van Farrow s’n
ontwikkel. Benewens die vier boeke wat uit en uit op die hemelvaart fokus sluit
’n paar ander publikasies sterk by die tema aan.2

In al die publikasies word verwys na J G Davies se Brompton-lesings van
1958 wat onder die titel He Ascended into Heaven: A Study in the History of
Doctrine gepubliseer is en wat 'n standaardwerk oor die hemelvaart geword
het. Deurentyd word ook verwys na twee ander twintigste-eeuse teoloé wat
weliswaar nie monografieé oor die tema geskryf het nie, maar in wie se werk
die Hemelvaart van Christus 'n belangrike rol speel. Hulle is Karl Barth en
Tom Torrance. Al die outeurs wie se werk hier bespreek gaan word, is sterk
deur die denke van Barth en Torrance beinvloed. Hierdie twee gereformeerde
teoloé is waarskynlik verantwoordelik vir die feit dat ons hierdie nuwe vlaag
van belangstelling in die betekenis van Christus se hemelvaart en sessio
het.

Barth se aandag aan die hemelvaart is 'n onafwendbare konsekwensie
van die uitgangspunt wat hy vir sy teologiese projek geformuleer het,

1 Die enigste volwaardige monografie oor die onderwerp wat tussen 1950 en 1998
verskyn het, was die boek He Ascended into Heaven van J.G. Davies.

2 Vgl die studies van Purves (2004, 2007), James Torrance (1996), Dawn (2000) en
Sleeman (2007).

22



Acta Theologica 2010:2

naamlik om altyd weer by Jesus te begin. In die proses kon hy nie anders
as om aan alle fasette van Jesus se heilswerk — ook die hemelvaart —
nougesette aandag te gee nie. Daarom is hy een van die min teoloé van sy
tyd wat eksplisiet die voortgesette inkarnasie van Christus bely en aan die
hemelvaart en die sessio 'n eie betekenis naas die opstanding gee. Van die
aangrypendste en belangrikste hoofstukke in Barth se Dogmatics in Outline,
is die een wat handel oor die twee temas. Daar koppel Barth die besondere
belang van die hemelvaart en die sessio aan die feit dat dit die enigste deel
van ons belydenis oor Christus is wat in die teenswoordige tyd geformuleer is
(1966: 124-128)!

Torrance, ’'n student van Barth, het in sy boek Space, Time and
Resurrection(1976) 'n uitvoerige hoofstuk gewy aan die hemelvaart. In sy
ander publikasies — in besonder Royal Priesthood (1995) en The Mediator
(1983) — is dit ook duidelik dat die hemelvaart van Christus 'n belangrike rol
in sy teologiese denke speel. Hy gaan plek-plek selfs verder as Barth en
meen veral dat Barth nie genoeg gemaak het van Christus se priesterskap
aan die regterhand van die Vader nie.

3. FARROW

Ascension and Ecclesia, die boek van Farrow wat in 1999 verskyn het, was
die eerste in die reeks van nuwe publikasies oor die hemelvaart. Hoewel min
kritici saamstem met alles wat Farrow sé, het feitlik almal baie hoé waardering
vir sommige van sy beklemtonings (vgl. Burgess 2004: 1, 135-161). Daar is
veral waardering vir die dapper vanselfsprekendheid waarmee Farrow teen
die modernistiese kritiek in eenvoudig die werklikheid van die hemelvaart
van Christus en die betekenis daarvan vir die kerk aanvaar. Daar is ook
waardering vir die feit dat 'n kundige teoloog vandag aan die hemelvaart 'n
sentrale plek in sy teologisering wil gee (vgl. o.a. Webster 2003: 440 e.v.). Die
grootste waarde van die werk wat Farrow gedoen het was waarskynlik om vir
ons ’n goed gedokumenteerde en boeiende oorsig te gee oor hoe verskillende
teoloé deur die eeue die hemelvaart verstaan en geinterpreteer het.

Die aanleiding vir die skryf van die boek was nie nuuskierigheid oor die
hemelvaart nie, maar Farrow se besorgdheid oor die kerk (vgl. die opskrif
van sy eerste hoofstuk “Thinking about the Church” — Farrow 1999: 1-14).
Na sy mening sit die kerk van ons tyd met groot identiteitsprobleme omdat
die kerk onseker geraak het oor Jesus, die Een wat die kerk gestig het. Die
onsekerheid gaan oor twee vrae. Eerstens is daar by baie onsekerheid oor
die vraag wie Jesus is. Die vraag is duidelik geidentifiseer en baie word
daaroor geskryf. Die tweede vraag is ewe ernstig vir die kerk, maar word
nie so helder herken nie. Dit is die vraag waar Jesus is. Dit is nie moeilik

23



Burger Het ons te gou weggekyk?

om te sien hoe hierdie vraag Farrow by die hemelvaart uitbring nie. 'n Goeie
speurder, skryf hy, begin altyd sy soektog by die plek waar die subjek laas
lewend gesien is (Farrow, 1999: ix)!

Soos die titel aandui, is Farrow se verklaarde intensie in die boek om die
betekenis van die hemelvaart van Christus vir die ekklesiologie na te speur.
Farrow is diep bekommerd oor die kerk en meen dat die rede vir die kerk
se ongeloofwaardige lewe en getuienis gesoek moet word in die kerk se
onwilligheid om die werklikheid van die hemelvaart te aanvaar en met die
regte afwagting op Christus se wederkoms te leef.

Farrow skryf oor die hemelvaart nie omdat hy bekommerd is oor die kerk
se ervaring van Christus se afwesigheid nie, maar juis omdat hy dink dat die
kerk verkeerdelik met te veel presensie probeer leef. Farrow is bang vir ‘n
kerk wat te voortvarend is en te selfversekerd leef, 'n kerk wat sy verleentheid
oor sy Heer se afwesigheid probeer wegsteek en doodleef — selfs vir homself
en sy eie lidmate (bv. Farrow 1999: 11). Farrow is van oordeel dat ons eers
reg oor Jesus en sy verlossing kan begin dink as ons die werklikheid van
die hemelvaart erken: Christus is nie nou by ons nie! Die werklikheid van
die hemelvaart beteken dat ons moet verstaan en erken dat Jesus-tyd en
ons menslike tyd by die hemelvaart geskei het en in twee verskillende bane
begin loop het (vgl. Farrow 1999: 7). Die rede vir die kerk se krisis is dat ons
hierdie werklikheid nie wil aanvaar nie en op allerhande verskillende maniere
probeer om daarvoor te kompenseer.

As ons die werklikheid van Jesus se afwesigheid aanvaar, kan ons begin
kyk na die maniere waarop Hy vir ons oorlewing en vir ons geloofsgetuienis
voorsiening gemaak het. Vir Farrow |é dit in twee geloofswerklikhede.
Eerstens 1é dit in die nagmaal en in Christus se beloofde teenwoordigheid
in die “eucharistiese gemeenskap” (Farrow 1999: 1-4). Die nagmaal is
die gelowiges se hoop en behoud in hierdie lewe. In die nagmaal kom die
lewende Christus ons tegemoet en kan ons Hom ontmoet. Daarom is die
regte orde vir Farrow dat die eucharistie die kerk konstitueer en nie die kerk
die nagmaal nie. Dit beteken dat ons op geen manier Christus en die kerk
te gemaklik kan gelykstel nie. Christus is nie in die eerste plek te vind in die
kerk nie. 'n Groot deel van Farrow se betoog in die boek is teen kerke en
teoloé wat op een of ander manier meen dat die verhoogde Heer sonder
meer gevind kan word in (of selfs gelykgestel kan word met) die kerk. Vir
hom is dit die fout wat die kerk telkens maak dat ons dink dat 'n lewe met die
kerk gelykgestel kan word aan ‘n lewe met die verhoogde Heer.

Die tweede geloofswerklikheid wat die kerk troos en waarmee ons
daagliks moet leef, is die verwagting van Christus se wederkoms (Farrow
1999: 265). Christus is naby — nie in die eerste plek in ’n ruimtelike sin nie,
maar in die sin van tyd. Van Farrow se probleme met die beter teoloé in die

24



Acta Theologica 2010:2

geskiedenis van die kerk (soos Calvyn) is dat hulle Christus se hemelvaart in
vertikaal-ruimtelike terme probeer verstaan het (Farrow 1999: 78). Een van
die belangrikste kwessies wat in die praktiese lewe van die kerk reggestel
moet word, is dat die verwagting van Christus se koms herstel moet word.
Van die slegste tye in die geskiedenis van die kerk was volgens Farrow
(1999: 272) juis die tye toe die kerk effektief die verwagting van 'n nuwe tyd
prysgegee het en maar begin leef met die voorhande werklikhede van ons
menslike tyd en wéreld.

Een van die punte waar Farrow (1999: 229) se aansluiting by Barth
gesien kan word, is sy onverbiddelike verbintenis aan Jesus en sy unieke
geskiedenis. Hy is wars vir enige poging om oor Jesus en die heil in
veralgemenende terme te dink en meen dat dit telkens die dood in die pot vir
die kerk en die teologie was — beginnende by Origenes. Van die belangrikste
uniekhede van die Jesus-geskiedenis waaraan ons moet vashou, wat
ons moet omhels en wat ons weer moet leer vier, is die kerk se belydenis
van Jesus se liggaamlike hemelvaart en sy voortgaande inkarnasie. Vir
Farrow raak die regte verstaan en belydenis van hierdie deel van Jesus
se geskiedenis en identiteit amper 'n toets van die kerk se identiteit en
getrouheid aan die evangelie.

Nadat hy in die tweede hoofstuk teenoor die liberale teologie probeer
aantoon dat die werklikheid van die hemelvaart veel beter in die Skrif
genoteer is as wat soms voorgegee word, kyk hy in die middelste deel
van die boek na wat die kerk deur die eeue met dié deel van sy belydenis
gedoen het. Dit is 'n boeiende verhaal wat Farrow met passie vertel. Die
held van die verhaal is sonder twyfel Ireneaus wat met sy rekapitulasie-teorie
daarin slaag om reg te laat geskied aan al die elemente van die Bybelse
verhaal (Farrow 1999: 44-85). Hy het veral waardering vir die manier waarop
Ireneaus nie net aan die hemelvaart 'n wesenlike plek in die Jesus-verhaal
gee nie, maar spesifiek ook die voortgesette inkarnasie van Christus as van
kardinale belang vir die verlossing verstaan. In die derde hoofstuk behandel
hy Origenes (Farrow 1999: 89-106) en Augustinus (Farrow 1999: 106-129)
se standpunte en die nadraai van hulle denke in die Weste en Ooste. Beide
dié twee groot teoloé kom minder goed daarvan af. Origenes sukkel met
die liggaamlike hemelvaart en praat heeltyd van ’'n “ascension of the mind”.
Augustinus gee wel aan die Hemelvaart ’'n vaste plek, maar sukkel (a.g.v.
Plato se invloed op sy denke?) met die verhoogde Jesus se liggaamlikheid.
Na hulle gaan dit van kwaad na erger, en veral in die Westerse Kerk word
die werklikheid van die verhoogde, afwesige Heer heeltemal prysgegee en
neem die kerk feitlik volledig die plek van Jesus in.

In die vierde hoofstuk bespreek Farrow — onder die opskrif “Where is
Jesus?” — die Reformatoriese nagmaalstryd oor die presensie van Christus.

25



Burger Het ons te gou weggekyk?

Hy het groot probleme met Luther se gelykstelling van Christus se presensie
in die tekens met God se alomteenwoordigheid (Farrow 1999: 174). Hy is
veel meer positief oor Calvyn (Farrow 1999: 175-180) en het veral waardering
vir die feit dat hy nie probeer wegstuur van die liggaamlike afwesigheid
van Jesus nie en ‘n goeie balans probeer hou tussen afwesigheid en
teenwoordigheid. Hy is ook positief oor die manier waarop Calvyn verklaar
dat die Gees die Een is wat gelowiges met Christus verbind — “not as a
substitute for Jesus, but as a link to Him” (Farrow 1999: 176).

Na Farrow se mening loop die verhaal na Calvyn sterk afdraand. Hy
kyk na die standpunte van Kant, Schleiermacher, Hegel en 'n reeks ander
resenter teoloé maar vind weinig meer as ’'n “discourse on the Dead Christ”
(Farrow 1999: 180). Hy eindig darem weer sy oorsig op 'n effens hoér noot
met Kierkegaard en Barth, maar hy het ook voorbehoude oor beide van
hulle. Hoewel hy groot waardering vir van Barth se standpunte en veral vir
sy onverbiddelike verbintenis aan Jesus Christus en sy unieke geskiedenis
(Farrow 1999:241) het, meen hy dat Barth se teologie uiteindelik te staties
is om aan die werklikheid en steeds ontvouende drama van die hemelvaart
reg te laat geskied (Farrow 1999: 247). Dit sou ‘n student van Barth, Thomas
Torrance, wees wat hierdie swakheid helder raakgesien en ’'n korreksie
aanbeveel het (Farrow 1999: 265).

Farrow se boek is werklik in meer as een opsig ’'n indrukwekkende en
meesterlike werk. Hy vertel 'n boeiende verhaal en doen dit op 'n uiters
onderhoudende manier. Hy verwerk 'n magdom informasie en daar is
onteenseglik veel te leer uit die boek, maar uiteindelik bevredig sy antwoorde
nie. Die grootste probleem het te doen met sy eensydige klem op die nagmaal
as die “enigste oplossing” vir die probleem van Christus se afwesigheid (vgl.
Webster 2003: 444 en Burgess 2004: 136). Terwyl ek die kritiek deel, is daar
‘n tweede probleem wat na my mening eintlik groter is. Farrow protesteer
in die boek teen kerke wat te veel presensie soek. In die proses fouteer hy
na die ander kant en eindig met ‘n afwesige Heer wat ons in die nagmaal
hoogstens troos met ‘n klein voorsmakie van sy komende teenwoordigheid.
By Farrow is daar amper net afwesigheid — soveel so dat die NT-getuienis
oor die teenwoordigheid van Christus en oor sy voortgaande werk in ons
werklikheid en tyd amper nie gehoor of vertrou word nie. Dit verklaar ook sy
ongemaklikheid met Calvyn en Barth. Hy gee ander redes daarvoor, maar ek
is van oordeel dat die huiwering te doen het met sy (korrekte) aanvoeling dat
beide Calvyn en Barth se teologie meer positief en vreugdevol is omdat hulle
ook aan die werklike presensie van Christus deur die Gees in ons wéreld wil
vashou.

26



Acta Theologica 2010:2

4. REDDING

Hoewel Redding se boek Prayer and the Priesthood of Christ in the Reformed
Tradition vier jaar na Farrow se boek verskyn het, bevat dit geen verwysing
na Farrow se werk nie. Redding kom uit 'n ander tradisie as Farrow en het via
’n ander roete by die hemelvaart uitgekom. Redding is 'n Presbiteriaan wat
binne die Skotse gereformeerde tradisie werk en veral by die werk van die
twee Torrance broers, Tom en JB, aansluiting vind.

Verskeie artikels van JB Torrance oor die verhoogde Christus se rol
in ons erediens en aanbidding (gepubliseer in Worship, Community and
the Triune God of Grace), is die direkte aanleiding vir Redding se studie.
Torrance (1996: 20) meen dat die meeste kerke vandag in hul erediens eintlik
unitaries dink en handel — wat beteken dat liturgie en gebed uitsluitlik iets is
wat deur ons gedoen word. Omdat unitaries gedink word, is daar nie plek vir
die bemiddelende priesterwerk van Christus nie. Hieruit formuleer Redding
(2003: 3) die sentrale vraag agter sy studie:

What difference would a proper doctrine of the priesthood of Christ
make to the Christian conception of worship and prayer? It is with that
question, especially as it pertains to liturgical prayer that this book is
concerned.

In die eerste hoofstuk verduidelik hy die ontstaan van die probleem aan
die hand van studies van Jungmann en Tom Torrance. In die Vroeé Kerk
was daar ’n baie duidelike liturgiese patroon wat uitgedruk is in die formule
dat ons tot die Vader, deur die Seun en in die Gees bid (Redding 2003: 14).
Dit het prakties beteken dat daar nie in die eerste plek tot Jesus gebid is
nie, maar dat Jesus as ons Hoépriester 'n bemiddelende rol in die erediens
en gebede van die gemeente gespeel het. Op 'n manier was Jesus in die
erediens nie voor ons langs die Vader nie, maar langs ons as ons Broer — die
Een wat ons en ons gebede verstaan en dit oorbid in sy eie Naam.

Die situasie begin ironies genoeg verander na die konsilie van Nicea
waar Athanasius die stryd teen Arius wen en die Godheid van Christus
helder erken en bely word. As die dogmatiese onduidelikheid opgeklaar
word, kom daar heel onverwags liturgiese probleme (Redding 2003: 16). Met
die sterk klem wat Nicea op die Godheid van Jesus Christus 1&, gebeur dit
outomaties dat Jesus binne die Triniteit nader aan die Vader skuif. Dit het die
onbedoelde konsekwensie vir die erediens dat Jesus verder wegskuif van die
gemeente en dat sy bemiddelende priesterwerk in die erediens stelselmatig
’n kleiner en kleiner rol begin speel. Die uitdrukking dat ons tot die Vader,
deur die Seun en in die Gees bid, word minder gebruik en 'n mens hoor al
hoe meer dat daar tot die Vader, die Seun en die Gees gebid word. Hierdie
skuif het die konsekwensie dat erediens en gebed meer en meer mensewerk

27



Burger Het ons te gou weggekyk?

word wat ons moet doen. Selfs die bemiddelende funksie word deur mense
oorgeneem: In die katolieke tradisie is dit Maria, die heiliges of die priester, en
in die protestantisme gewoonlik die vrome of talentvolle predikant (Redding
2003: 20; sien ook opsommende argument, 70-72).

In die res van die boek vertel Redding die interessante verhaal van die
Skotse kerk se bemoeienis met die saak. Die Skotse kerk het deur die eeue
'n veel sterker klem as ander kerke, ook ander gereformeerde kerke, op die
hemelse priesterskap van Christus gehad. Dit begin natuurlik by Calvyn,
maar John Knox het Christus se priesterwerk eintlik nog sterker beklemtoon,
soos wat ‘n mens onder andere in sy werk oor gebed agterkom. In hoofstuk 2
vertel hy dié deel van die verhaal en verduidelik die standpunte van Calvyn,
Knox en Craig (Redding 2003: 73-136). In die derde hoofstuk word die ander
kant van die verhaal vertel: hoe die Westminster-tradisie en die sogenaamde
federal Calvinism die stokkie laat val het omdat hulle nie die aard van
Christus se plaasvervangende mensheid en priesterskap goed verstaan het
nie (Redding 2003: 137-188).

Die held van die Skotse verhaal — vir die Torrances en vir Redding — is die
miskende John McLeod Campbell, wat destyds vanweé sy standpunte oor
die versoening sy status verloor het (Redding 2003: 189-220). Dit was egter
sy helder verstaan van die vrye genade en veral van Christus se voortgaande
priesterskap wat latere geslagte tot 'n herwaardering van sy werk sou bring.
Hoewel Campbell duidelik was oor die finaliteit en genoegsaamheid van
Christus se offer aan die kruis, het hy geglo dat Christus se voortgaande
hoépriesterskap beteken dat die offer steeds op ’'n kontinue basis lewend en
brandend gehou word voor die Vader as ‘n durende herinnering aan die prys
wat betaal is.

His offering is not confined to the offering of his life at Calvary two
thousand years ago. Rather, it is deemed to continue in heaven. Christ
is the one, true worshipper in whom, with whom and through whom...
the Church’s own meagre offerings of praise and thanksgivings are
joined, perfected and offered to the Father (Redding 2003: 202).

Redding verskil van Farrow daarin dat hy minder oor die hemelvaart
praat en meer oor die voortgaande werk van die verhoogde Christus aan die
regterhand van die Vader. Hy stem wel saam met Farrow dat die werk moeilik
te bedink en reg verstaan kan word as ons nie vashou aan die voortgaande
inkarnasie en die dubbele middelaarskap van Jesus nie.

It is the basic contention of this book that when the vicarious humanity
and the mediatorial role of Christ are obscured, then the affirmation
that stood at the centre of the Reformation, sola gratio, is radically

28



Acta Theologica 2010:2

undermined and prayer and worship are inevitably recast in a Pelagian
mould (Redding 2003: 297).

5. DAWSON

Gerrit Scott Dawson, ‘n Presbiteriaanse predikant in die VSA, se boek Jesus
Ascended —The Meaning of Christ’s Continuing Incarnationhetin 2004 verskyn
en bevat wel verwysings na Farrow se werk. Ten spyte van die verwysings
het '’n mens nie die indruk dat Farrow se werk hom grondig beinvloed het nie.
Daar is raakpunte met Farrow se argument, maar nes Redding is Dawson ook
besig met ‘n eie problematiek en program. Soos die titel van die boek aandui,
fokus hy sterk op die betekenis van die Hemelvaart vir die kerk en veral op die
belangrikheid van die voortgaande inkarnasie van Christus (vgl. die sub-titel
van die boek). Die twee temas is wel ook sentraal by Farrow, maar die groot
verskil is dat Dawson dit meer tipies gereformeerd probeer uitlé.

Nes Farrow, begin Dawson by die kerk (Dawson 2004: 13-26), maar hier
is dit duidelik ‘'n gemeentepredikant wat aan die woord kom. Daar is talle
direkte en indirekte verwysings na die gemeentelike lewe (vgl. o.a. Dawson
2004: 18-21, 22-23). Aan die einde van die boek gee hy ook materiaal wat
in die gemeente gebruik sou kon word (Dawson 2004: 185-203). Sy groot
bekommernis is dat die kerke van die Weste heeltemal verstrik geraak het in
die wéreld en die wéreldse gees van ons tyd. Die eerste hoofstuk, waarin hy
die probleem bespreek, dra die titel “The World is too much with us”.

In die eerste deel van die boek doen Dawson baie moeite om sy lesers te
oortuig van die belangrikheid van die hemelvaart en spesifiek van Christus se
voortgesette inkarnasie. Hy doen dit met uitvoerige verwysing na die situasie
van die Vroeé Kerk. Hy roep ’n veelheid van vroeé Christelike teoloé op as
getuies: Ireneaus, Athanasius, Augustinus, die Kappadosiérs, Chrysostemos,
Hilary, Efraim, ens. In die eerste deel van die boek beredeneer hy drie punte.
Hy probeer eerstens aantoon dat Jesus se hemelvaart 'n kerndeel van sy
werk (en identiteit) was omdat dit met sy koningskap en verheerliking te
doen het (hoofstuk 3). In hoofstuk 4 gaan hy verder en probeer wys dat
feitlik al die groot teoloé Jesus se hemelvaart as ’'n voortsetting van sy
inkarnasie verstaan het. Derdens is dit juis die voorgesette inkarnasie wat
van die hemelvaart van Jesus en sy verheerliking 'n publieke waarheid maak
(hoofstuk 2). Hy is baie bedug vir 'n vergeesteliking van die hemelvaart wat
van Jesus se koningskap ‘n privaatsaak maak met geen implikasies vir die
publieke lewe nie.

In die tweede deel van die boek vra hy dan wat die implikasies hiervan vir
die kerk en die lewe van die kerk is. Hy beklemtoon veral twee aspekte. Die
invloed van die Skotse tradisie (met name die Torrances, Milligan, Swete en

29



Burger Het ons te gou weggekyk?

ook Andrew Murray) slaan duidelik deur in sy beklemtoning van die hemelse
priesterskap van Jesus aan die regterhand van die Vader (Dawson 2004:
117-141). Hy sluit aan by die Skotse argument oor die voortdurende offer en
intrede van Christus (Dawson 2004: 132 e.v.) en pleit nes Redding dat ons in
ons erediens en gebede sterker rekening sal hou met die werk van Christus.

Die tweede belangrike konsekwensie van die hemelvaart vir die kerk, 1&
daarin dat dit van ons “citizens of a far country” maak (Dawson 2004: 143
e.v.). Omdat ons deur die Gees en die geloof met Christus verenig word en
omdat ons lewe saam met Christus in God verborge is, kan ons harte nie in
hierdie wéreld rus vind nie. Hierdie is 'n belangrike hoofstuk in Dawson se
boek, want hier formuleer hy die antwoord vir die kerke se probleem soos wat
hy dit in die eerste hoofstuk beskryf het. Ons kom vryer van hierdie wéreld en
die gees daarvan as ons weet dat ons harte eintlik aan ‘n ander Een en aan
‘n nuwe tyd gebind is.

Hoewel die argument in hierdie hoofstuk naby aan Farrow se klem
op die aanvaarding van Christus se afwesigheid in ons wéreld kom, is dit
nie presies dieselfde nie. Die probleemformulering is bykans dieselfde:
Farrow se besorgdheid oor die identiteit van die kerk en die soeke na wat
hy “meer presensie” noem, |&é baie naby aan Dawson se formulerings oor
wéreldgelykvormigheid in die eerste hoofstuk. Beide praat ook oor die
spanning tussen twee wérelde waarmee die kerk bereid moet wees om te
leef (Dawson 2004: 151). By Dawson is die tussentyd en die regte soort lewe
in dié tyd egter meer van ‘n positiewe saak as by Farrow. Dit is nie bloot 'n
wagtyd waarin daar nie veel positiefs kan gebeur nie. Dit is 'n tyd waarin
die kerk bewustelik geroep word om nou hier op aarde te leef as hemelse
burgers. Dit is waaroor die lewe deur die geloof nou gaan. “Spiritually, Christ
Jesus brings us there so that we may live here in the power and joy of
heaven”(Dawson 2004: 183).

Die verskil met Farrow slaan ook deur in die manier waarop Dawson dink
gelowiges dit moet doen. Dawson erken ook die wesenlike belang van die
nagmaal as 'n plek waar ons met Christus verenig word en in ons geloof
versterk word. In lyn met die gereformeerde tradisie, gee Dawson egter
'n baie sterk plek aan wat hy ons “spiritual ascension” noem, naamlik ons
gelowige erkenning en vashou aan ons posisie in Christus (Dawson 2004:
163 e.v.). Hy werk sterk met Ef. 2:4-6 en Kol. 3:1-3 waarin gesé word dat
ons saam met Christus aan die regterhand van die Vader sit en leun op
Augustinus, Calvyn, Milligan en ook Andrew Murray se interpretasies van wat
dit vir ons beteken. In hierdie hoofstuk — wat ten nouste saam met hoofstuk
5 wat oor die vereniging met Christus handel, gelees moet word — slaan sy
gereformeerde wortels sterk deur.

30



Acta Theologica 2010:2
In die laaste paragrawe skryf hy:

Taking our place with Christ in heaven through the means of grace does
not save us from conflict or suffering. Indeed our sorrow will exceed that
of those who are ignorant of how deeply the thorn of death has sunk
into humanity. ...But adjusting our expectations can be an immense
help. We do not expect this world to be our home, for our home is
with Christ in heaven. We do not demand to win here, for the victory
celebration awaits us there. Nevertheless, we are not without joy even
amidst the most heart-breaking pangs of compassion. Those who live
in growing awareness of their union with the ascended, incarnate Jesus
have access to the deepest wells of joy, joy which arises from the very
depths of the mirth of God (Dawson 2004: 181).

6. BURGESS

Andrew Burgess, ook 'n Nieu-Seelandse predikant nes Redding, se boek
The Ascension in Karl Barth is 'n doktorale studie wat hy in Oxford onder die
Barth-kenner John Webster gedoen het. Die boek het ook in 2004 verskyn,
maar hier is dit duidelik dat Farrow se werk deurentyd in die oog is. Daar is
baie waardering vir Farrow, soos wat Farrow ook vir Barth gehad het, maar
veral in die dialoog-gedeelte waarin hy Farrow se standpunt oor Barth se werk
onder 0é neem (Burgess 2004: 135-161), spaar hy Farrow nie. Tog wil die
boek in die eerste plek bloot Barth se standpunt oor die hemelvaart so getrou
moontlik verduidelik. ‘'n Nadeel van die boek is dat Burgess nie voorgee om
alle beskikbare materiaal in KD te dek nie, maar sterk konsentreer op |, 2 en
11, 2 (2004: 35).

In die eerste deel van die boek probeer Burgess gewoon om Barth
se standpunt weer te gee. Hy begin met ‘n hoofstuk oor die struktuur van
Barth se teologie (Burgess 2004: 9-22) voordat hy by die leerstuk van die
hemelvaart kom (Burgess 2004: 23-52). In die derde en vierde hoofstukke
gee hy aandag aan die hemelvaart en die kerk en die hemelvaart en die
gelowige. In die tweede deel van die boek gaan hy in dialoog met drie ander
persone wat oor die hemelvaart geskryf het, nl. Tom Torrance, Farrow en
Robert Jenson.

Een van die redes waarom Barth anders as ander teoloé van sy tyd goeie
aandag aan die hemelvaart gegee het, het gewoon te doen met sy sterk
konsentrasie op Christus. Al die teoloé wie se standpunte hier bespreek word
— Farrow inkluis — het groot waardering vir hierdie uitgangspunt van Barth en
sluit baie sterk by hom aan. Omdat Barth in die eerste plek 'n konfessionele
teoloog was, het hy geen probleem gehad om die hemelvaart en ook die
voortgaande inkarnasie van Christus te bely nie. Konfessionele teologie is

31



Burger Het ons te gou weggekyk?

baie versigtig vir 'n universalistiese interpretasie van Christus en sy werk soos
wat ons dit vind by teoloé wat te hard probeer om by filosofiese strominge
van die tyd aansluiting te vind. Konfessionele teologie weet ons behoud is
om voortdurend vas te hou aan die partikularisme van die Christusverhaal en
-openbaring en dit te probeer verstaan so goed as wat ons kan.

Burgess maak veel van Barth se stelling dat die hemelvaart ons ook
help om die tye waarin ons leef, te begryp (Burgess 2004: 2). Ons is nou in
’n baie besondere tussentyd waarin Christus die kerk by sy plan intrek en
tyd gee vir die sending, vir geloof en vir genade. Om dié tye te verstaan,
beteken veral ook om die balans tussen afwesigheid en presensie reg te
begryp (sien Burgess 2004: 5, 15, 19, 54). Farrow eer Barth daarvoor dat
hy die werklikheid van Christus se fisiese afwesigheid nie probeer ontken
of wegverduidelik nie en veronderstel dat Barth se standpunt oor dié saak
na aan sy eie is. Tog meen ek dat sy verskille met Barth meer hiermee as
met ander kwessies te doen het. Barth weet nie net van afwesigheid nie,
maar ook van presensie en van unieke geleenthede wat daarmee saamkom
(Burgess 2004: 150-153).

Die geleenthede het te doen met die feit dat Hy in die nuwe tyd wat
Hy skep, ruimte maak vir die kerk en die gelowiges om sy getuies en
medewerkers te wees (Burgess 2004: 52 e.v.). Dit gee aan die tussentyd
'n eie, unieke aard en gewig. Dit is ironies dat Barth wat teologies weier om
aan die kerk die sentrale plek te gee wat dit soms in die Katolieke, Ortodokse
en selfs in die Anglikaanse tradisie het, die tyd tussen hemelvaart en die
wederkoms die tyd van die kerk kan noem! In lyn met sy klem op die sending
en verkondiging, gee hy aan die woord en prediking 'n veel groter sentrale
plek as Farrow. Burgess (2004: 65 e.v., 136-140) toon oortuigend aan dat
hierdie onderbeklemtoning van die rol van die Woord een van die gapende
(en eintlik onverstaanbare) swakhede in Farrow se werk is.

Hoewel die tussentyd die tyd van die kerk genoem kan word, is dit nie net
die kerk en die gelowiges wat in dié tyd werk nie. Dit is die groot verrassing
van die evangelie. Selfs wanneer dit lyk of Hy weg is, is Christus by ons en is
dit sy voortgaande werk as verhoogde Middelaar wat die verskil maak tussen
lewe en dood. Een van die sterkste aspekte van Barth se hemelvaartsteologie
is die manier waarop hy nie net vashou aan die teenwoordigheid van Christus
te midde van sy fisiese afwesigheid nie, maar ook Christus se werksaamheid
in dié tyd helder bely.

In Barth we find a tremendous emphasis on Jesus as the living and
active Lord of the Church, of Christians and indeed of the whole
cosmos, (Burgess 2004: 5)

— selfs ook in die tyd tussen hemelvaart en wederkoms.

32



Acta Theologica 2010:2

7. KONKLUSIE

Hierdie nuwe belangstelling in die leerstukke van die ascensio en die sessio
moet as 'n baie positiewe ontwikkeling gesien word. Dit is merkwaardig dat die
gesprek feitlik terselfdertyd van verskillende kante af aan die gang gekom het.
En dit is nog meer merkwaardig dat daar so 'n hoé mate van koherensie is in
die basiese standpunte wat deur hierdie vier teolog, ingeneem word

Eerstens is dit interessant dat al vier die outeurs baie sterk konfessioneel
werk en beide die historiese werklikheid en sonder lang redenasies die
belangrikheid van die hemelvaart en die sessio aanvaar. Hulle is kennelik
nie onbewus van die vrae wat vanuit 'n moderne wéreldbeeld gevra word nie,
maar sien dit nie as genoegsame rede om die werklikheid van die hemelvaart
te betwyfel nie.

Tweedens is die hemelvaart belangrik omdat dit ‘'n wesenlike deel van
die geskiedenis van Christus is. Ons kan Jesus nie sonder sy hemelvaart en
sessio verstaan nie. Farrow waarsku saam met Barth dat dit katastrofiese
gevolge vir die kerk en teologie kan hé as ons te gou sou wegkyk van Jesus
en die laaste deel van die Jesus-verhaal vergeet. Almal van hulle is bedag op
die moderne teologie se neiging tot universalisering as dit by die verlossing
kom en glo dat die kerk in sy verstaan van Christus eerder in die ander rigting
moet beweeg — wat beteken dat ons aan die uniekheid en die detail van die
Jesus-geskiedenis baie goeie aandag moet gee.

Derdens is dit opvallend dat al die skrywers in 'n mindere of meerdere
mate fokus op die voortgaande inkarnasie van Jesus en dit feitlik as 'n
sjibbolet vir die regte verstaan van die hemelvaart sien. Die belangrikheid
van die voortgaande inkarnasie word vanuit verskillende hoeke gemotiveer
— dit is 'n wesenlike deel van die dubbele middelaarskap van Christus, 'n
onontbeerlike komponent van Jesus se priesterskap aan die regterhand van
die Vader en van die heel diepste grond van ons verlossing en hoop.

Vierdens: Terwyl al vier die teoloé sal erken dat daar in die tussentyd met
beide die afwesigheid en die presensie van Christus rekening gehou moet
word, verskil hulle oor die vraag waar die klem moet I&. Terwyl Farrow die
werklikheid van die afwesigheid van Christus sterk beklemtoon en probleme
in die kerk wyt aan ’'n onwilligheid om dit te erken, is Dawson en Burgess
meer positief oor die unieke geleenthede vir die kerk en die gelowige in
hierdie tussentyd. Dit sal goed wees as hierdie gesprek voortgesit kan word.
Die vraag waar Jesus is, is amper net so belangrik as die vraag wie Jesus is
— vir die teologie, en dalk nog meer vir die kerk en die gelowiges.

Laastens ruk hierdie debat ook weer die vraag oor hoe ons oor God se
werksaamheid in die geskiedenis moet dink, na vore. Dit het te doen met
die kwessie van teenwoordigheid en afwesigheid waarna bo verwys is, maar

33



Burger Het ons te gou weggekyk?

neem dit nog ’'n tree verder. In die gereformeerde teologie is daar tradisioneel
nie net klem gelé op die teenwoordigheid van die verhoogde Christus by
ons nie, maar ook op sy voortgaande werksaamheid as Profeet, Priester en
Koning. Hierdie motief speel 'n belangrike rol by Barth, Dawson en Redding.
Hopelik kan die nuwe debat ook lei tot 'n ernstiger gesprek oor hoe Christus
ook na sy hemelvaart steeds in die kerk en in die wéreld aan die werk is.

BIBLIOGRAFIE

BaRTH, K.
1966. Dogmatics in Outline. London: SCM Press.

Buraess, A.
2004. The Ascension in Karl Barth. Hampshire: Ashgate Publishing.

Davies, J.G.
1958. He ascended into Heaven: A Study in the History of Doctrine. London: Lut-
terworth Press.

Dawn M.
2000. The Call to be formed and transformed by the Spirit of the Ascended Christ
in M. Dawn & E. Peterson (eds.), The Unnecessary Pastor, (Grand Rapids: Eerd-
mans), pp. 139-182.

Dawson, G.S.
2004. Jesus Ascended: The meaning of Christ’s continuing Incarnation. Phillipsburg:
R&R Publishing.

Farrow, D.
1999. Ascension and Ecclesia: On the significance of the Doctrine of the Ascension
for Ecclesiology and the Christian Cosmology. Edinburgh: T&T Clark

Purves, A.
2004. Reconstructing Pastoral Theology: A Christological Foundation. Louisville:
Westminster John Knox Press.

2007. The Crucifixion of Ministry. Downers Grove: IVP Books.

Repbing, G.
2003. Prayer and the Priesthood of Christ in the Reformed Tradition. London: T&T
Clark.

SLEEMAN, M.
2007. The ascension and heavenly ministry of Christ in S. Clark (ed.), The Forgot-
ten Christ (Nottingham: Apollos), pp. 140-190.

34



Acta Theologica 2010:2

TORRANCE, J.B.
1996. Worship, Community and the Triune God of Grace. Downers Grove: IVP
Books.

TorraNce, T.F.
1976. Space, Time and Resurrection. The Handsel Press.

1983. The Mediation of Christ. Grand Rapids: Eerdmans.
1995. Royal Priesthood. London: T&T Clark.

WEBSTER, J.
2003. Review of Ascension and Ecclesia. Journal of Theological Studies, 54(1),
April: 440-445.

WhigHT, T.
2007. Surprised by Hope. London: SPCK.

Keywords Trefwoorde
Ascension Hemelvaart
Sessio Sessio

Presence Teenwoordigheid
Absence Afwesigheid

35



