Acta Theologica 2009: 2

P Verster

DIE LIEFDE VAN GOD AS
AANKNOPINGSPUNT VIR N
GESPREK MET MOSLEMS:
DIE ROL VAN JOH. 3:16."

THE LOVE OF GOD AS POINT OF CONTACT IN THE DIALOGUE WITH
MUSLIMS: THE ROLE OF JOHN 3:16!

ABSTRACT

Christian and Muslim relations are under tremendous strain. The political situation
makes it very difficult to proclaim the love of God to Muslims. It is, however, possible
to reach out to Muslims from the explanation of the love of God. John 3:16 is of utmost
importance in this regard. In this article the love of God for the whole world is portrayed
and in his love He reaches out to all and not only to Israel. The difficult concept of “Son
of God” must, however, be explained to Muslims who often are offended by the concept
because of a biological understanding of it. The confession of the Trinity is of impor-
tance to fully explain the love of God and must be proclaimed in the dialogue with and
the proclamation of the Gospel to Muslims.

1. INLEIDING

Die verhouding tussen Christene en Moslems het sedert die aanval van 11
September 2001 op die World Trade Centre in New York onder ernstige druk
gekom. Die spanning tussen hierdie twee groepe word vererger deur die hui-
dige krisis in Israel. Die oorlog teen terrorisme en die wyse waarop dit deur die
Amerikaners en hul bondgenote hanteer word, word dikwels deur die Moslems
veralgemeen as die wyse waarop alle Christene jeens hulle optree. Is dit dalk
steeds moontlik om die Evangelie van Christus aan Moslems te verkondig?
Héé dit gedoen moet word en op watter wyse die Evangelie van Christus aan
Moslems verkondig kan word, sonder om 'n Westers-politieke kleur daaraan

1 Hierdie artikel word aan Prof. Faan Riekert aangebied met groot waardering vir sy
besondere bydrae aan die Fakulteit Teologie, UV, in besonder met die vestiging
van Religiekunde as vak.

Prof. P. Verster, Departement Sendingwetenskap, Universiteit van die Vrystaat,
Bloemfontein.



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

te gee, moet egter ook gevra word. So dikwels veroorsaak politieke oorwegings
spanning wat tot misverstand en wanpersepsies lei. Johannes 3:16 is in dié
verband ’'n deurslaggewende teks: “God het die wéreld so liefgehad dat Hy
sy enigste Seun gegee het, sodat dié wat in Hom glo, nie verlore sal gaan nie
maar die ewige lewe sal hé.”

2. METODOLOGIE EN UITGANGSPUNTE

Wat is die implikasies van die feit dat God liefde is en Joh.3:16 in dié verband vir
die gesprek met Moslems? Sou Joh.3:16 'n teksgedeelte wees wat onmiddellik
weersin by Moslems wek omdat daar sprake is van die Seun van God en dit
binne die kader van die Islam nie aanvaarbaar is nie? 'n Ander vraag weer: Sou
daar vanuit die liefde van God na Moslems uitgereik kon word en vanuit hierdie
teks bepaalde grondslae gelé kon word om die liefde van God vas te stel en dan
ook Moslems te bereik? Ten eerste moet na die implikasies van die liefde van
God verwys word en Joh. 3:16 moet ontleed word. Deeglike eksegese is nood-
saaklik om te verstaan wat die funksie van die teksgedeelte binne die Skrif is.
Die teologiese en veral die missiologiese implikasies van die teksgedeelte moet
dan verder ontleed word. Hoe die Islam in die algemeen reageer op hoofsake
wat in die teksgedeelte na vore kom, moet vervolgens ontleed word. Die missi-
ologiese betekenis van die teks in die gesprek met die Islam is dan van belang.
Daar bestaan natuurlik verskeie verskillende menings binne die Islam maar ten
opsigte van hulle sentrale belydenis wat hier van groot belang is, is daar wel 'n
groter mate van eenstemmigheid (vgl. Ghassany 2002:310).

Die missiologiese raamwerk waarbinne die gesprek hier gevoer word,
word bepaal deur die uitgangspunt dat God Hom wel in die Bybel openbaar.
God self maak Homself bekend. Hierdie openbaring vind sy kulminasie in
Jesus, die Here, die Woord van God. In enige gesprek sal die uitgangspunt
dat God in Jesus Christus spreek wel van groot belang wees. Om dit te erken
sluit nie die gesprek af nie, maar open juis moontlikhede om eerlik na mekaar
te luister. Dialoog word nie gevoer sonder om ook bepaalde uitgangspunte
duidelik te stel nie. Onder afdeling 4.1 word verder verduidelik hoe die proses
van dialoog moet verloop.

152



Acta Theologica 2009: 2

3. DIE LIEFDE VAN GOD AS UITGANGSPUNT

3.1 Die God van Liefde, liefde tot God en liefde tot die naaste

Wanneer die gesprek met Moslems aangepak word, is die saak aangaande
die liefde van God van groot belang. Die Bybel beklemtoon in geen onduide-
like taal nie die feit dat God liefde is. Dit is ’'n sentrale uitgangspunt in die
Christelike geloof. Joh. 3:16 speel in dié verband 'n wesenlike rol. Dat God
liefde is, word uitgedruk in sy teenwoordigheid in sy Seun Jesus Christus. Die
eis van liefde tot God en liefde tot die naaste as die sentrale saak in God se
gebooie beklemtoon weer dat die mens op God se liefde moet antwoord.

Migliori (2008:312 e.v.) toon aan dat die liefdesgebooie juis die deur tot 'n ge-
sprek met die Moslems kan oopmaak. Hy verwys na die uitnodiging tot gesprek
in die dokument: “A common word between Us and You” wat op 13 Oktober
2007 deur 138 Moslem-leiers en -geleerdes aan Christen-leiers dwarsoor die
wéreld gerig is. Hulle dui aan dat daar nie sonder vrede en geregtigheid tussen
die Moslem- en Christen-gemeenskappe vrede op aarde kan wees nie. Liefde
tot God en liefde tot die naaste word as uitganspunt gestel, omdat dit volgens
hulle die grondslag in die religieuse tekste van sowel Moslems as Christene en
Jode vorm. Migliori (2008:314) wil die uitnodiging aangryp en vanuit 'n benade-
ring van 1) die lees van die Skrif, 2) die eenheid van God, 3) die verhouding van
liefde tot God en liefde tot die naaste en 4) die grondslae van intergeloofdia-
loog en samewerking die debat voer. In enige dialoog wys Migliori (2008:316)
daarop dat bevestig moet word dat die Christelike uitgangspunt baie duidelik is
dat God nie alleen liefde eis nie, maar dat Hy ook liefde is wat die diepste van
sy wese bepaal. Hy (2008:323) verwys na Rowan Williams wat verduidelik dat
Christene dit baie duidelik aan Moslems moet maak dat hulle nie ’'n biologiese
Drie-Eenheid aanvaar nie. Christene sal egter onbeskaamd moet aantoon dat
die selfgewende liefde wat in die diens, kruisiging en opstanding van Jesus
voorkom een is met die liefde van God self. Migliori (2008:324) verduidelik:

We can continue along the lines of Williams’s remarks by saying that
when Christians affirm that the love of God cannot be separated from
the crucified and risen Jesus, they do not ‘associate’ something other
than God with God. Rather, they confess that the one and only God
who is perfect love in all eternity puts himself at risk for the sake of com-
munion with his creatures and enters the brokenness and estrange-
ment of human life to renew it from within.

So word God se liefde in Jesus Christus uitgespel: nie as naakte mag nie,
maar as almagtige liefde wat vryelik gee vir ander; daardie mag wat aan die
werk was in Jesus se lewe, dood en opstanding omdat dit God se eie lyding
en liefde veronderstel wat tog oorwin het (Migliori 2008:324).

153



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

Dit is dus duidelik dat die liefde van God as sentrale saak in die gesprek
met Moslems wel na vore moet kom. Die rol wat Joh. 3:16 in dié verband kan
speel moet nou verder ondersoek word.

3.2 Die implikasies van Johannes 3:16

3.2.1 Eksegetiese uitgangspunte

Schnackenburg (1984:361) is van mening dat dié gedeelte (Johannes 3:13-21)
'n kerugmatiese uiteensetting van die Evangelies is en as samevatting van die
Evangelie dien.? Die implikasies is van groot belang. Om sodanige teksgedeelte
te ontleed, kan die aktante en hulle rol in die teksgedeelte ontleed word. In die
eerste plek moet gekyk word na die verskillende aktante in die gebeure wat
hier beskryf word (vgl. Van Wolde 1989:80-118). God is die primére aktant. Hy
is die een wat die wéreld, die kosmos, so liefhet dat Hy sy enigste Seun, die
aktant wat met God in verband staan, gegee het sodat die wat in God glo of
in die Seun glo, nie verlore sal gaan nie, maar die ewige lewe sal hé. Ten op-
sigte van hierdie teks is die eerste belangrike vraag hoe God, as aktant, liefde
teenoor die wéreld betuig. Botha en Rousseau (2005:1149 e.v.) is van mening
dat die wéreld in hierdie verband na die Joodse wéreld verwys en dat dit nie in
die algemeen verstaan kan word as sou God die hele wéreld in al sy verskil-
lende verbande en persone so liefhet dat Hy sy Seun gegee het nie. Botha en
Rousseau (2005:1149 e.v.) grond hulle oortuiging op eksegetiese, literére en
sosio-wetenskaplike getuienisse. Hulle 1& klem op die verhouding tussen God
en die Jode wat dan as sy volk daartoe gelei word om in Christus te glo en om
Hom lief te hé. Dit sou dan beteken dat die klem van hierdie gedeelte nie 1& op
die universele heil wat in Christus Jesus na mense uitreik nie, maar wel op die
feit dat God Israel liefhet en juis wil hé dat Israel na Hom moet terugkeer. Die
beklemtoning hiervan maak dit dan moontlik om in die lig van die Johannes-
evangelie God voor te hou as die een wat na Israel uitreik. Botha en Rousseau
(2005:1167) bevestig hulle uitgangspunt soos volg:

The grammatical, literary, historical and social science reading of the
verse we presented above have all from different perspectives con-
firmed that what is at stake in John 3:16, namely Jesus’ coming to Is-
rael, to his own, also referred to as koopos by the Evangelist. There is
no support whatsoever for the interpretation of koopos as ‘universe’ or
‘all humanity’ or ‘world in general’ in this verse. The various readings
have made it clear that koopos is used here to refer to Israel, to the

2 Van Tilborg (1993:3 e.v.) lees Johannes vanuit 'n narratiewe perspektief en ver-
staan die wyse waarop die liefde, veral binne familieverband, as uiters belangrik
aangedui word.

154



Acta Theologica 2009: 2

group with whom God have had dealings for a long time and who stand
in a client relationship to God’s patronage.

Daar is egter verskeie ander opmerkings wat gemaak moet word en aan-
duidings dat dit nie so aanvaar kan word nie. Eksegeties sou dit uiters vreemd
wees as “Israel” nie eksplisiet gebruik word wanneer na Israel verwys word
nie. Die liefde word beklemtoon wat op sigself reeds universeel aandoen. ko-
opos word wel ook universeel aangewend, beide in Johannes en in die Grieks
in die algemeen.® Die essensiéle vraag is of koopos hier wel na die Jode ver-
wys en of dit universeel is. Daar is die besliste moontlikheid dat koopos ook
universeel aangewend kan word en dit sou in die lig van die boodskap van die
Evangelie en die Nuwe Testament oor die algemeen 'n meer logiese lees van
die teks wees. Die talle negatiewe verwysings na Jode in Johannes bevestig
dat dit onwaarskynlik is dat die kosmos net op hulle dui. Die boodskap van
God se goeie nuus wat Botha en Rousseau (2005:1151) erken, maak die uni-
versele lees van die teks wel moontlik. “God het die wéreld so liefgehad” dui
uitdruklik op ’'n universele heil wat deur God vir die wéreld aangebied word.*

3 Louw & Nida (1988:107, nota 9.23 ) verwys daarna dat die figuratiewe uitbreiding
van kosmos wel mense aandui, maar dan mense van die wéreld.

4 Vgl Barrett (1976:180) wat koopos as die hele wéreld beskou. Brown (1975:147) 1é
ook 'n verband tussen die universele betekenis van Abraham se offer (van sy seun)
vir die wéreld en die universele heil in die gedeelte. Vgl. ook Lindars (1972:159) vir'n
soortgelyke verwysing. Schnackenburg (1984:399) laat geen twyfel dat die wéreld
die sondige mensheid is wat van God weggekeer het en dat die wéreld die objek van
God se liefde is nie. Lincoln (2005:154) beskryf dit as die wéreld in sy vervreemding
van en vyandskap teen God: “God loves that which has become hostile to God.”
Ook Waetjen (2005:156), wat die konteks binne die raamwerk plaas van die gesprek
met die Jode na 70 n.C., verwys na die universele implikasies van die begrip wéreld.
Brodie (1993:199) beskryf dit as “...a weary world of faltering pelgrims...” Cook
(1979:26) verwys na die antitese met die wéreld wat God se liefde net meer beklem-
toon. Cassidy (1992:34) beklemtoon dat Jesus juis die Redder van die wéreld is en
beklemtoon daarin ook die universele element van verlossing. Zahn (1983:206) ver-
duidelik: “Die Liebesabsicht Gottes umfasst die ganze Menschheit.” Milne (1993:77)
is juis van mening dat die universele liefde van God vir die hele mensdom deur sy
liefde vir Israel na vore kom. Beasley-Murray (1987:51) meen Johannes 3:16 is die
fundamentele opsomming van die Evangelie: “Here alone in the Fourth Gospel the
love of God for the rebellious world is stated to be the reasons for the incarnation and
death of Christ; more characteristically love for the disciples and the evil of the world
are stressed.” Ook Houwelingen (1997:99) beklemtoon die feit dat God uitreik tot
die hulpelose mensdom. Morris (1971:229) dui juis aan dat daar 'n verskil bestaan
tussen die Joodse beskouing dat God Israel liefhet en die liefde vir die wéreld wat
hier na vore kom: “lIt is a distinctively Christian idea that God’s love is wide enough to
embrace all mankind. His love is not confined to any national group or any spiritual
elite. It is a love which proceeds from the fact that He is love (1 John 4:8,16). Selfs
al maak Calvyn dit duidelik dat die liefde van God in Jesus Christus nie beteken dat

155



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

Dit kom duidelik na vore wanneer in vers 17 gesé word dat God nie sy Seun
na die wéreld toe gestuur het om die wéreld te veroordeel nie. Wéreld word
hier in ’n sterk universele sin gebruik. God het dus nie veroordelend opgetree
nie, maar wou juis deurdat Hy sy Seun gestuur het, die heil wat in die Seun is,
na die wéreld toe bring. Daarom Ié die klem by koopos in die eerste plek nie
soseer op die Joodse wéreld of op die Joodse volk van God nie, maar op die
universele heil wat baie sterk in die Johannes-evangelie na vore kom. Wan-
neer ander sake soos die gesprek met die Samaritaanse vrou (Johannes 4)
geneem word, is dit ook duidelik dat die heil duidelik baie wyer strek as bloot
die Joodse volk. Inteendeel, die Jode word in die Johannes-evangelie dikwels
geteken as mense wat juis nie die Evangelie wou aanvaar nie. Belangrik egter
is ook die woorde — “so liefgehad”. Jesus trek ook alle mense na Hom toe
soos blyk uit Joh. 12:20-36. Barrett (1976:180) dui aan hoe essensieel die
liefde is, maar ook dat dit beantwoord moet word:

Love seems to be, for John, a reciprocal relation. The Father loves the
Son (3:35; 10:17; 15:9f.; 17:23f., 26), and the Son loves the Father
(14:31); Jesus loves hisown (11:5; 13:1, 23, 34; 14:21; 15:9(f.),12; 21:7,
20), and his own love, or should love, one another (13:34f.; 15:12f.,17;
17:26). They must also love him (14:15, 21, 23f., 28; 21:15f.).

Brown (1975:133) 1é groot klem daarop dat die koms van Jesus ’n uiter-
ste daad — soos aangedui deur die aoristus — van liefde van God is. Kysar
(1986:55) verbind die kruis en die liefde van God in die verhoging van die
Seun. In die gesprek met Moslems sal dit baie belangrike woorde wees wat in
s0’n gesprek na vore sal kom. Lincoln (2005:154) beskryf die liefde soos volg:
“The greatness of the divine love is not simply an inspiring theological concept
but is demonstrated in its gift, that of the only Son.”

almal gered word nie, meen hy tog dat dit effektief voldoende vir almal is (vgl. Towne
2005:243 e.v.).

5  Waetjen (2005:156) verbind God se liefde met die beeld dat Jesus soos die slang
verhoog sal word — ’n duidelike verwysing na die kruis waar Hy deur sy lyding
sy liefde sal betoon. Ook Brodie (1993:198) beskryf dit soos volg: “On God’s part
too there is a form of death — the giving of an only child so that the world may
be saved.” Milne (1993:77) beklemtoon ook die diepte van die liefde van God in
Jesus Christus: “The unfathomable depth of the love of God is stressed: God so
loved... in his love, God went so far as to ‘give (up)’ his one and only Son (we
should probably see here a reference to incarnation as well as crucifixion).” Sme-
link (1977:88) beklemtoon dat die Vader Homself in sy liefde in Christus gee. Rid-
derbos (1987:164) wys daarop dat die waarom van die weg van God se liefde nie
bespreek word nie, maar wel die dat en die hoe groot. God keer in sy groot liefde
tot die mens met 'n liefde wat tot die einde toe sal bestaan.

156



Acta Theologica 2009: 2

3.2.2 Die liefde van God en die Moslems

By Moslems kom die konsep van God se liefde nie op dieselfde wyse voor as
by die Christelike beskouing dat God liefde is nie.® Volgens die Koran is God
wel genadig en barmhartig (Sura 1). Die mens moet in hierdie verhouding met
God wat genadig en barmhartig is, 'n verhouding opbou waarin liefde wel 'n rol
speel. Daardie verhouding moet so hanteer word dat dit uiteindelik daartoe kan
lei dat 'n soort balans verkry word en die mens in 'n verhouding met God kan
kom. Starkey (1985:425 e.v.) toon aan dat die vraag na waarheid en openbaring
belangrik is wanneer godsdienste met mekaar vergelyk word. Sy gaan van die
standpunt uit dat die essensiéle element in die Christelike godsdiens “agape”-
liefde is. Waarheid kom ook voor by ander oortuigings en godsdienste as hulle
oor openbaring beskik wat 'n liefdesrespons teenoor ander verlang. Verwerplik
is daardie ideologieé en godsdienste wat nie liefde verlang nie. Volgens haar
is die sentrale openbaring van God dat Hy liefde is in sy Seun Christus. Die
korrekte respons teenoor God se liefde is volgens haar nie die regte dogma
nie, maar geloof wat in liefde na vore kom. Liefde tot God kan slegs na vore
kom in die konkrete meegevoelige genadige aksie waarin die naaste beskou
word as enigeen, ongeag godsdiens, nasionaliteit, geslag of sosiale posisie —
insluitende vyande. Starkey (1985:441 e.v.) meen dat Allah hom in die Koran
openbaar as die genadige en barmhartige wat juis in die verhouding met mense
liefde vereis. Starkey (1985:442) stel dit soos volg:

The Quran calls humankind to submit to God. Believers, or those who
submit to God, are defined as those who do good to or love their neigh-
bours. Confession of faith in Islam must be corroborated by fidelity of
life. According to the Quran, God loves those who do good, and God
does not love those who do evil (Suras 2/195, 3/134, 3/148, 5/96).

Nie-Moslems moet ook met liefde benader word. Starkey (1985:446) beklem-
toon die feit dat Moslems van die oortuiging is dat God hulle slegs op hulle
dade sal beoordeel en daarom is liefde belangrik. Alhoewel daar inderdaad
elemente van liefde is en die eis tot naasteliefde na vore kom in die Islam, moet
die wesenlike van die oortuiging dat God liefde is, duideliker vanuit die Evan-
gelie oorgedra word. Hierin sou van Starkey verskil moet word en aangetoon
word dat die liefde in ’n Christelike sin juis die totale radikale liefde van God vir

6 Kellerhals (1978:76) stel dit duidelik: “In der Tat ist die Botschaft von der Liebe
Gottes im Islam unbekannt (darum ist auch der Begriff Barmherzigkeit von einem
ganz andern Inhalt bestimmt und gefiilt.” Bowker (2004:20) verwys egter wel
daarna dat Moslems van die liefde van God praat. Daar is wel diegene wat meen
dat die Koran tog die liefde van Allah beklemtoon en wel daarin dat Allah as die
liefdevolle beskryf word. Naude (1974:44) stel dit soos volg: “Die mens ervaar die
liefde van God in hierdie wéreld wanneer God hom tot redding kom”. Hy bevestig
egter ook dat dit meer indirek ter sprake kom (Naude 1974:47).

157



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

sondaars is en dit terwyl hulle nog sondaars is. Die waarheid I& dus nie bloot
in die ooreenkoms van liefde nie, maar in die openbaring van die wese van
God as liefde wat slegs in Jesus Christus gevind kan word. Daar kan egter wel
met Starkey saamgestem word dat die uitgangspunt van liefde onder mense
gesprek met mekaar moontlik maak.

In die Johannes-evangelie word die groot klem hier op liefgehad geplaas
sodat dit 'n buitengewone beklemtoning van God self is wat uitreik na die
koopos. Die liefde van God word dus beklemtoon vanuit die teks self.” Vervol-
gens word beklemtoon dat Hy sy enigste Seun gegee het. Dat Hy sy enigste
Seun gegee het, is natuurlik onmiddellik vir die Moslems en die Islam onaan-
vaarbaar. Dit dui daarop dat God in 'n relasie gekeer het tot iemand anders,
en dat daardie persoon as sy Seun aangedui word.

4. TEOLOGIESE EN MISSIOLOGIESE IMPLIKASIES

4.1 Dialoog en gesprek met Moslems

Ghassany (2002:310) toon aan dat die verskil tussen Islam groepe, bv. Sun-
ni en Sjhiet vervaag wanneer dit by die geloofsbelydenisse kom. Wat egter
wel waar is, is dat beide groepe outoritére én bevrydende oortuigings huldig.
Sekere uitdagings bly in die proses van dialoog van belang. Daar is gematigde
Moslems wat die heilige geskrifte van die Islam op ’n subtiele en redelike wyse
benader en daarom ook die modern benadering van die waarde van mense
beklemtoon. Radikale Moslems lees aan die ander kant die geskrifte steeds
letterlik en is geneig tot opperviakkige interpretasies (Riddell & Cotterell
2003:192). Schudder (2008:78) toon aan dat dit moontlik is om die saak van
verdraagsaamheid vanuit Moslem-bronne te beklemtoon. Aasi (2006:221-
222) verwys na sake soos om algemene wanvoorstellings en wanopvattings
te oorkom, om die probleem van verteenwoordigers in die proses van dialoog
se status in hulle geloofsgemeenskappe te verreken (binne Rooms-katolieke
kringe is dit makliker omdat daar duidelike hi€rargie en reéls vir deelname is)
en om verskille in oogmerke en doelwitte te oorkom.

Ayoub (2004:314-316) verwys na korttermyn- en langtermyndoelwitte in
dialoogvoering. Volgens hom moet daar gestreef word na wedersydse erken-
ning van legitimiteit en egtheid van die verskillende geloofstradisies. Daar
moet egter ook gestreef word na egte en ware respek vir die geloof van die
ander, insluitende geloofsoortuigings, etiese beginsels, sosiale waardes en
politieke verwagtings en aspirasies. Deelnemers in die dialoog moet as gelyke

7  Calian (1986:121) wys op die radikale uitdaging wat Joh. 3:16 vir die kerk stel in die
taak om by mense in nood betrokke te raak.

158



Acta Theologica 2009: 2

vennote beskou word. Tradisies moet verder vir hulle self spreek eerder as
om die lens van die geloofsoortuiging te gebruik om die ander te beoordeel.
In stede daarvan om ander tradisies vanuit jou eie geskrifte en tradisies te be-
oordeel, moet die eie geskrifte van die ander geloofstradisie self beoordeel word.
Verder is objektiwiteit en regverdigheid van groot belang.

McCloud (2004:337) verwys na die ingewikkelde aspek van dialoog en hoe
bepaalde vooropgestelde idees dit soms uiters moeilik vir groepe maak om
mekaar in die proses van dialoog te vind.

Takim (2004:347) stel die uitdaging vir dialoog soos volg:

Dialogue is the first step toward accommodating or making space within
oneself for the other. The challenge for both Muslims and Christians
when they converse is to seek opportunities for interpretations that can
make a community see the enemy in a new way. It is essential that we
move away from defining ourselves over and above an enemy ‘other’.
This is an important measure in establishing a peaceful relationship. In
this sense, | believe we need to go beyond tolerating or understanding
the other. More than ever, there is a need to embrace the other. This
suggests a different function of dialogue, one that can bring the hearts,
rather than just the minds, of people together.

Die grondslag van dialoog sluit sake soos respek, regverdigheid en goed-
hartigheid in. Werklike verskille mag egter nie ontken word nie:

Muslims should not be expected to relinquish their affirmation of the
unity of God, and Christians should not be expected to give up their af-
firmation of the depth and richness of the love of the one triune God for
the sake of a superficial harmony (Migliori 2008:328).

Migliori (2008:330) verwys ook na Moltmann wat drie voorvereistes vir
vrugbare dialoog stel:

... first, there must be a life-threatening conflict in which the possibility
of serious dialogue offers hope; second, all participants must engage in
the dialogue as committed representatives of their own faith tradition,
not pretending to be other than they are for the sake of easy paper
resolutions; and third, the dialogue must be undertaken for the sake of
truth that serves life, not simply for its own sake.

Bos (2008:44 e.v.) beklemtoon dat die missionale kerk nie radikaal teen-
oor interreligieuse kontak en samewerking staan nie. Die gereformeerde be-
skouing maak dit volgens hom juis moontlik om te verstaan dat mense ongeag
hulle religieuse beskouing oor gawes beskik om in God se skepping te dien.

159



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

Wessels (1978:114) is van mening dat in die gesprek tussen Christen en
Moslem dit wel om Christus moet gaan, maar dat die gesprek nie daarin moet
opgaan nie. Wessels (1978:129) meen ook dat om die godheid van Christus te
oorbeklemtoon sonder om ook sy mensheid in ag te neem tot 'n skeeftrekking
kan lei wat in die gesprek met Moslems verkeerd verstaan kan word. Wessels
(1978:131) verduidelik dat daar nie volledige identiteit van Vader en Seun is
nie, maar dat 'n unieke belydenis dat God in Christus spreek, uitgedruk word.
Dialoog of getuienis loop telkens anders in 'n unieke proses en moet daarom
altyd binne bepaalde omstandighede die situasie in ag neem. Soms is daar
radikale verharding van bepaalde groepe, maar aan die ander kant kan daar
groot openheid wees om met mekaar in gesprek te tree (Wessels 1978:137).
Ten opsigte van Wessels se beskouing oor die eenheid tussen Vader en Seun
moet verskil word. Die eenheid is juis 'n synseenheid in die verhouding tus-
sen Vader en Seun wat in die dialoog ook wel verreken moet word.

4.2 Missiologiese implikasies van belydenisse

Die bekende belydenis van die Islam, naamlik dat Allah die enigste God is en
dat Hy alleen as God erken moet word, maak nie die moontlikheid oop vir so
’n verhouding met 'n persoon wat as sy Seun aangedui kan word nie. In die
gesprek met Moslems sal daar dus verduidelik moet word wat verstaan word
onder enigste Seun en watter verhouding daar tussen die Vader en Seun be-
skryf word wanneer van die enigste Seun gepraat word. Die Drie-eenheid kom
hier ter sprake. Vir die Moslem is die Drie-eenheid 'n verwerplike gedagte
so00s in verskeie suras na vore kom. Vir die Christen is dit die kulminasiepunt
van die heerlikheid van die Openbaring van God. God het sy enigste Seun
gegee.® Natuurlik is daar verskillende interpretasies van die Drie-eenheid. Die
Drie-eenheid word soms as ’'n relasionele eenheid gesien waar Vader, Seun
en Heilige Gees eerder in relasie tot mekaar staan as wat dit 'n Synseenheid
is waar Vader, Seun en Heilige Gees in die syn van hulle bestaan tot mekaar
bestaan. Die beklemtoning van die Synseenheid — Vader, Seun en Heilige
Gees — in 'n synseenheidverhouding tot mekaar, is van groot belang, want in
hierdie verhouding tot mekaar tree hulle tot die wéreld toe om die wéreld te ver-
los. Die enigste Seun van God word hier op ’'n unieke wyse aangedui, sodat die

8  Barrett (1976:180) dui aan dat uios slegs in Johannes vir Jesus gebruik word en
op die uniekheid van die verhouding tussen Vader en Seun dui. Schnackenburg
(1984:400) stel dit soos volg: “The only-begotten is also the uniquely loved. It is this
Son, most intimately united to him and supremely loved, his own and only Son, that
God has given to the world to snatch it from destruction.” Cook (1979:43) beklem-
toon die uniekheid van die enigste Seun en verkies om nie klem op die “gebore” te
|1€ nie. Ook Louw en Nida (1988:591, nota 58.52) meen dat die klem op unieke &
en nie op gebore nie.

160



Acta Theologica 2009: 2

verhouding tussen Vader en Seun in Johannes 3:16 na vore tree. Die volgende
saak wat aan die orde kom, is die saak dat die wat in Hom glo die ewige lewe
sal kry. Geloof word hier dus gestel as die wyse waarop daar in ’n verhouding
met God getree word deur sy Seun Jesus Christus. Die wat dan glo, sal nie ver-
lore gaan nie, maar die ewige lewe hé. Dit beteken dat hulle reeds onmiddellik
wanneer hulle in God glo uit die duisternis sal kom na God se wonderbare lig
en in die lig die heerlikheid van God sal ondervind. Hulle sal nie verlore gaan
nie. Geloof is dus 'n erkenning dat Jesus Christus die Seun van God is en deur
die geloof in Hom word die heil verkry. Vers 17 beklemtoon eweneens dat die
wéreld deur die Seun gered kan word. Daarom het God die Seun gestuur so-
dat die wat volgens vers 18 glo, nie veroordeel word nie, maar die wat nie glo
nie, reeds veroordeel is omdat hulle nie in die Enigste Seun van God glo nie.
In die gesprek met die Moslems sal dit ook 'n uiters belangrike saak wees wat
telkemale na vore tree. In die lig hiervan moet die vraag nou gevra word of daar
inderdaad gesprek met Moslems moontlik is en op watter vlak so ’'n gesprek
met Moslems gevoer moet word. Dit moet baie duidelik gestel word dat gesprek
nie maar net op die vlak van oppervlakkige medemenslikheid gevoer word nie.
Medemenslikheid kan ter sprake kom wanneer dit binne 'n duidelike teologiese
raam geplaas word. Die belydenis van die Christen is juis dat die heil in Christus
Jesus te vinde is, teenoor die Moslems se belydenis dat Allah alleen bestaan
en dat Hy alleen oor mense se lewens beskik.

5. ISLAM-OORTUIGINGS

Dit is voorts ook van belang om te vra wat die Moslems oor Jesus Christus
glo. Dit is duidelik dat sekere kernelemente van die belydenis aangaande
Christus in Christelike verband nie erken word nie. Schumann (2002:29) dui
aan dat Jesus deur die Islam as 'n unieke profeet erken word:

Jesus is different from the other prophets, including Muhammad, in
only one way. Not only does he perform signs, he is a sign from God.
God uses him to direct the attention of human beings to Himself and
assure them that He intends to deal mercifully with them (Q.19:21)...
Muhammad saw Jesus as a living testimony to God’s creative power
and hence to God himself, and this was in turn possible only because
he (Muhammad) has adopted the belief in the virgin birth.

Jesus Christus word as profeet erken. Sy maagdelike ontvangenis word
erken. Sy wonderwerke word erken, maar die hele kruisgebeure, die soenver-
dienste van die kruisgebeure word totaal misken. Die verlossing in Christus
wat aan die kruis plaasvind, word deur die Islam afgewys en nie as '’n moont-
like wyse van verlossing erken nie. Verder is dit ook van belang dat die Islam
enige moontlikheid om die absolute eenheid van God te misken, van die hand

161



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

wys. Die eenheid van God is absoluut en daar kan geen sprake wees dat God
in bepaalde verband met enigiemand kan tree nie.® God self is die een wat die
absolute eenheid beklemtoon. Hy is die EEN vanuit wie die absolute eenheid
kom. Gesprek sou egter wel moontlik kon wees wanneer verstaan word dat
die Drie-eenheid nie die eenheid van God misken nie, maar dat die intertrini-
tariese element van die versoening en verlossing juis deur die eenheid van
God beklemtoon word.

Vanuit die Islam-wéreld word ernstige vrae gevra rondom die hele saak van
die Seun van God, of dit hoegenaamd moontlik is om te praat van die Seun van
God." Die Johannes-evangelie maak 'n baie sterk saak daarvoor uit dat Jesus
Christus van die begin af God was. Hy was in die begin by God en Hy was self
God. Alles het deur Hom tot stand gekom. Die groot beklemtoning van Jesus se
heerlikheid word dus op 'n baie besondere wyse erken en bevestig. Daarmee
saam hang die talle “Ek is™-uitsprake in die Johannes-evangelie wat daarop dui
dat Jesus op dieselfde vlak is as JAHWE wat as “is wat Hy is” bekend staan.!
Dit is dus moontlik om vanuit die teks die besondere uniekheid van Jesus Chris-
tus te erken, ook in die gesprek met die Islam. Daarom sou daar vanuit Johan-
nes 3:16 wel 'n saak vir die besondere ingryping van God in die werklikheid
uitgemaak kon word, en hierin sou die liefde van God na vore kon kom.

In ’'n belangrike artikel wys Brown (2007:422 e.v.) daarop dat die begrip
“Seun van God” uit die staanspoor groot weersin by Moslems wek. Die oom-
blik wanneer daar byvoorbeeld in die Nuwe Testament gelees word dat Jesus

9 Kellerhals (1978:73) wys op die fundamentele aard van die eenheid van God in
Islam (vgl. Sura 112:1-4). Khan (2004:42) verwys ook na die enigheid van Allah
op grond van dieselfde verwysing: “Allah: there is no God but Him, the Living, the
Eternal One.” Brown (2004:139) druk dit soos volg uit: “The essence of God is his
eternal oneness, and all of his other qualities are subordinate.” Vgl. ook Martin
(1982:4): “Muslim theologians sought arguments, both from scripture and through
reason, to make persuasive the fundamental oneness and unity of Allah, to the ex-
clusion of other “lesser” gods or plural implications of a “godhead” that threatened
that unity.” Cragg en Speight (1988:7) wys op die begronding van die bestaan van
Moslems in die eenheid van Allah. Fyzee (1981:18) beklemtoon dat daar geen
kompromis oor die eenheid van God — absolute monoteisme — kan wees nie.
Ook Hamidullah (1983:50) wys daarop dat Moslems geen verhouding het met hulle
“ ...who associate others with the One God” nie. Haneef (1985:11) toon aan dat
die eenheid van Allah al die ander eienskappe oortref. Esposito (1991:24) ver-
duidelik volledig: “God is not a Trinity (5:76); He has no begotten son (2:116) nor
daughters nor consorts (6:100-01); and finally, unlike the religion of pre-Islamic
Arabia, God has no partners or associate deities (6:22-24).”

10 Khan (2004:42) wys op die radikale wyse waarop dit verstaan word. “God does
not forgive partners being ascribed to him. He forgives whom He will all other sins.
Whoever ascribes partners to God has strayed far from the truth (4:116).”

11 Kyk Brown (1975: 533-538) vir 'n volledige bespreking van die “Ek is”-uitsprake.

162



Acta Theologica 2009: 2

die “Seun van God” is, verwerp die Moslem vanuit sy of haar agtergrond die
hele boodskap. Brown (2007:423) verwys na D.A. Chowdhury wat aandui dat
die biologiese element baie sterk vir Moslems na vore kom en dus in geheel
verwerp word. Aanvaarding of selfs net die lees van die begrip kan Moslems
reeds tot ongeloof in die Islam en gevolglik tot die verderf lei. Die teologiese
konsep in die oorspronklike word nie deur vertalings weergegee nie en juis
daarom is die verset teen die begrip by Moslems so groot. Pogings tot ‘n
oplossing word veral deur vertalers gesoek met vertalings waar die begrip
“Seun van God” vervang word met begrippe soos “God se geliefde” of “God
se ewige Woord” (Brown 2007:426). Soms word die metaforiese invertaal,
byvoorbeeld die “Christus vir wie God so liefhet soos sy Seun”, of die begrip
word vergeestelik deur “die geestelike Seun van God”. Soms word die term
in Hebreeus geplaas, “ben Elohim” of met 'n voetnoot verduidelik (Brown
2007:427). Brown (2007:429) se gevolgtrekking is dat Moslems nie so ge-
slote vir die Evangelie is soos soms gemeen word nie, maar dat hulle tog wel
aanstoot neem teen die wyse waarop die begrip “Seun van God” oorgedra
word. Johannes 3:16 gebruik dit wel. Dit kan dus beteken dat die teksgedeelte
nuut vertaal sal moet word om die liefde van God te verduidelik en oor te dra
sonder om die betekenis van die begrip te misken. Die liefde wat dan be-
klemtoon word deur die wyse waarop God uit Homself tree en betrokke raak
by mense is dus van groot belang. God is die een wat radikaal betrokke is
by mense in hulle bestaan. Vanuit hierdie betrokkenheid by die bestaan van
mense sou die liefde van God en ook die liefde onder mense beklemtoon kon
word, en sou die besondere betekenis van die liefde van God en die liefde vir
mense na vore gebring kon word.

6. MISSIOLOGIESE IMPLIKASIES

Dit beteken dat in die moderne omstandighede waar groot spanning heers,
die politieke verstaan van die Evangelie verruil moet word vir 'n verstaan van
die Evangelie vanuit die liefde van God. Konsensus rondom die liefde van
God moet gesoek word in dialoog. Daar moet daarna gestreef word om wel
moontlike aanduidings van die liefde van God in die Islam te vind en daarop
voort te bou. Die Christologiese implikasies van die Evangelie van liefde moet
na vore gebring word en die Christologiese diepte van die verhouding van
God tot die mens waarin die liefde van God uitmond, moet na vore gebring
word. In hierdie verband is die intertrinitariese verstaan van die heilsgebeure
van groot belang en moet dit beklemtoon word. Alleen vanuit die intertrini-
tariese verstaan kan die volheid van die Evangelie duidelik verstaan word. In
die gesprek met die Islam sal hierdie sake na vore gebring moet word. Die
Christene sal in gebrokenheid, maar ook met ’'n duidelike antwoord, die liefde
van God moet begrond in die intertrinitariese heil wat na vore kom. Die liefde

163



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

van God staan nie los van die intertrinitariese implikasies nie en die liefde van
God moet juis in die lig daarvan aan Moslems verduidelik word. Dit sou kon
beteken dat daar ingrypende implikasies is vir die verkondiging van die Evan-
gelie. Die Evangelie word dus vanuit die diepte van die verhouding tussen
God en sy Seun verkondig. Naude (1974:48) wys daarop dat daar 'n behoefte
aan die liefde van God is: “Ons kan dus sé dat die Moslem 'n behoefte het
aan die egte, opsoekende liefde van God wat ons deel geword het in Jesus
Christus.”

Jonker (1974:150) laat geen twyfel dat die sentrale belydenis rondom Je-
sus essensieel is nie: “In die ontmoeting met die Moslem sal die Christen
probeer om hom bekend te stel met Jesus en teenoor hom te getuig van wie
Jesus werklik is.”

Jonker (1974:172) skryf verhelderend oor Jesus en die liefde van God:

Die redding wat Hy (Jesus — PV) bring, beteken dat Hy juis aan sulke
mense die versekering gee: julle is vergewe, julle word aanvaar. Daarin
maak Hy Gods liefde onder mense tasbaar, dat Hy die mens vir an-
der mense is en dat in Hom God sy hand genesend, verlossend, aan-
vaardend op mense |é.

7. SLOT

Johannes 3:16 bied besondere betekenis vir die verstaan van die Evangelie
en die uitdra van die Evangelie in die Moslem-wéreld. Alleen vanuit die ver-
staan van God in sy Triniteit kan die liefde van God volkome begryp word.
Alleen so kan verstaan word dat God in sy Triniteit liefde is en ook in Hom
geglo kan word. Dit beteken egter dat begrippe wat die betekenis daarvan on-
duidelik maak, goed verduidelik sal moet word. Die liefde van God moet straal
uit die belydenis van die kennis van God en die lewe met God.

164



Acta Theologica 2009: 2

BIBLIOGRAFIE

Aasi, G-H.
2006. Christian-Muslim dialogue in the United States: A Muslim perspective. Cur-
rents in Theology and Mission 33(3):213-222.

Avous, M.
2004. Christian-Muslim dialogue: Goals and obstacles. The Muslim World 94 (July):
313-319.

BarreTT, C.K.
1976. The Gospel according to John: An introduction with commentary and notes
on the Greek text. London: S.P.C.K.

BeasLEy-MuRrray, G.R.
1987. John. (Word Biblical Commentaries). Waco, Texas: Word Books.

Bos, M.S.
2008. Christian-Muslim relations: Testing our credibility. Reformed Review 61(2)
(online):44-51.

BoTHA, J.E. & Rousseau, P.A.
2005. For God did so love the whole world — only Israel! John 3:16 revisited. HTS
Teologiese Studies 61(4) (November):1149-1168.

BowkeR, J.
2004. What Muslims believe. Oxford: Oneworld.

Brobig, T.L.
1993. The Gospel according to St. John: A literary and theological commentary.
Oxford: Oxford University Press.

Brown, D.
2004. A new introduction to Islam. Malden, Ma.: Blackwell.

Brown, R.
2007. Why Muslims are repelled by the term “Son of God”. Evangelical Missions
Quarterly 43(4):422-429.

Brown, R.E.
1975. The Gospel according to John. I-XIl. The Anchor Bible. London: Geoffrey
Chapman.

CaLian, C.S.
1986. The challenge of John 3:16 for theological education. The Christian Century
February 5-12:121, 145-148.

Cassipy, R.J.
1992. John’s Gospel in new perspective. Maryknoll, New York: Orbis.

Cook, W.R.
1979. The theology of John. Chicago: Moody.

165



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

CRraca, K. & SpeigHT, R.M.
1988. The house of Islam. Third edition. Belmont, Ca.: Wadsworth.

Esposito, J.L.
1991. Islam: the straight path. Expanded edition. New York: Oxford University Press.

Fyzee. A AA.
1981. A modern approach to Islam. Delhi: Oxford University Press.

GHAssANY, H
2002. The calls of Kairos and Islam. Islam and Christian-Muslim Relations 13(3):303-
313.

HamibuLLAH, D.
1983. Introduction to Islam. Fifth edition. Lahore, Pakistan: Sh. Muhammad Ashraf.

HANEEF, S.
1985. What everyone should know about Islam and Muslims. Lahore, Pakistan:
Kazi Publications.

HouweLINGEN, P.H.R.
1997. Johannes: Het Evangelie van het Woord. Kampen: Kok.

JoNker, W.D.
1974. Jesus, meer as ’'n profeet: In gesprek met Islam oor die Moslem belydenis.
Bloemfontein: NG Sendingpers.

KELLERHALS, E.
1978. Der Islam: Seine Geschichte, seine Lehre, sein Wesen. Gitersloh: Gltersloher
Verlagshaus Mohn.

KHAN, M.W.
2004. Introducing Islam: A simple introduction to Islam. New Delhi: Goodword Books.

Kysar, R.
1986. John. Minneapolis: Augsburg. Augsburg Commentary on the New Testament.

LincoLn, A.T.
2005. The Gospel according to St. John. (Blacks New Testament Commentaries).
London: Continuum.

LiNDARS, B.
1972. The Gospel of John. Grand Rapids, Mi.: Eerdmans. The New Century Bible
Commentary.

Louw, J.P. & Nipa, E.A. (EDs).
1988. Greek-English lexicon of the New Testament based on semantic domains.
Volume 1. (Introduction and domains.) New York: UBS.

MaRrTIN, R.C.
1982. Islam: a cultural perspective. Englewood Cliffs, N.J.: Prentice-Hall.

166



Acta Theologica 2009: 2

McCLoup, A
2004. Refections on dialogue. The Muslim World 94 (July):335-341.

MiaLiori, D.L.
2008. The love commandments: An opening for Christian-Muslim dialogue. Theology
Today 65: 312-330.

MiLNE, B.
1993. The message of John. Here is your king! Leicester: Inter-Varsity.

Morris, L.
1971. The Gospel according to John. Grand Rapids, Mi.: Eerdmans. New Interna-
tional Commentary on the New Testament.

Naupg, J.A.
1974. Daar is geen God naas Allah nie: In gesprek met Islam oor die Moslem belydenis.
Bloemfontein: NG Sendingpers.

RippeLL P.G. & CoTTERELL P.
20083. Islam in context: Past, present, and future. Grand Rapids. Mi.:Baker Academic.

RippERBOS, H.
1987. Het Evangelie naar Johannes. Deel 1. Kampen. Kok.

SCHNACKENBURG, R.
1984. The Gospel according to St John. Volume1. (Translated by Kevin Smyth.) Tun-
bridge Wells, Kent: Burns and Oates.

ScHUDDER, L R
2008. The Quran’s evaluation of human nature: An inquiry with a view toward
Christian-Muslim dialogue. Reformed Review 61(2) (online):71-80.

ScHumANN, O.
2002. Jesus the Messiah in Muslim thought. Delhi: ISPCK/HMI.

SMELIK, E.L.
1977. Het Evangelie naar Johannes. Nijkerk: Callenbach. De prediking van het
Nieuwe Testament.

STARKEY, P.
1985. Agape: a Christian criterion for truth in the other world religions. International
Review of Mission 74(296):425-463.

Takim, L.
2004. From conversion to conversation: Interfaith dialogue in Post 9-11 America.
The Muslim World 94 (July):343-355.

TownE, E.A.
2005. Reason and the more excellent spirit: a reformed reflection on John 3:16.
Encounter 66(3):233-253.

167



Verster Die liefde van God as aanknopingspunt vir 'n gesprek met Moslems

VAN TILBORG, S.
1993. Imaginative love in John. Leiden: Birill.

VaNn WoLbk, E.J.
1989. A symiotic analysis of Genesis 2-3: A semiotic theory and method of analysis
applied to the story of the Garden of Eden. Assen: Van Gorcum.

WaETJEN, H.C.
2005. The Gospel of the beloved disciple: A work in two editions. London: T. & T. Clark.

WESSELS, A.
1978. De Moslimse naaste: Op weg naar een theologie van de Islam. Kampen: Kok.

ZanN, T.
1983. Das Evangelium des Johannes. Wuppertal: TVG.

Trefwoorde Keywords
Liefde Love

Seun van God Son of God
Moslems Muslims
Gesprek Dialogue

168



